

Scanned by CamScanner

# جوامع البيان في الوقاية من أذي الجنّ ومسّ الشيطان

دراسة نقدية تبحث في علاقة بعض المسائل الغيبية بالسلوك الإنساني وتتناول التعريف بالمنهج الصحيح للوقاية من أذى الجن ومس الشيطان والاحتراز من السحر والحسد وعين الإنسان

تألیف علی مرسی مرسی

المراجعة والتّصويب محمّد عرفة عبدالفضيل

الإصدارالأول ١٤٣١هـ ٢٠١٠م



جوامع البيــــان فى الوقاية من أذى الجنّ و مسّ الشّيطان

تصريح مجمع البحوث الإسلامية رقم (٧٦٧٧/٥٠٠٦).



جوامع البيان في الوقاية من أذى الجنّ ومسّ الشيطان

(الترقيم الدولي)

رقم الإيداع بدار الكتب والوثائق

القومينة | ١٤٥٩١ | ٢٠١٠

FIRST EDITION {1431H 2010 AD}

الإصدارالأول [17314-1-79]

(٧) شارع حلوان الزراعي . طرة الأسمنت.





P.C: 11729, Maadi, Cairo, Egypt.
7- HEIWAN St, TORA ELCEMENT.

#### حقوق الطبع محفوظة

جميع حقوق الملكيّة الأدبيّة والفنيّة لهذا الكتاب محفوظة للمُؤلف طبقا للقانون، ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملا أو مجزءًا أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخال على الكمبيوتر أو برمجته على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة المؤلف خطيًّا.

#### **ALL RIGHTS RESERVED**

THE AUTHOR RESERVES ALL RIGHTS, NO PART OF THIS BOOK MAY BE TRANSLATED, OR REPRODUCED, DISTRIBUTED OR STORED IN ANY FORM OR BY ANY MEANS, WITHOUT PRIOR WRITTEN PERMISSON FROM THE AUTHOR.

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

AL - AZHAR AL - SHARIF
ISLAMIC RESEARCH ACADEMY
GENERAL DEPARTMENT
For Research, Writting & Translation

الأزهر الشريف مجمع البحوث الإسلامية الإدارة العامة للبحوث والتأليف والترجمة

[تصریح رقم ۷۹۷۷/۲۰۰۹م]

السيّد الأستاذ/ على مرسى مرسى

السَّلام عليكم ورحمة الله وبركاته ـ وبعد :

فبالإشارة إلى طلبكم الخاص بفحص ومراجعة مؤلفكم [جواصع البيان فى الوقاية من أذى الجنّ ومس الشيطان] - نفيدكم بأنّ الكتاب المذكور ليس فيه ما يتعارض مع العقيدة الإسلاميّة، ولا مانع من طبعه عى نفقتكم الخاصّة، وفى حالة الزّيادة أو النّقصان يُعتبر التّصريح لاغيا، مع التّأكيد على ضرورة العناية التّامة بضبط الآيات القرآنيّة والأحاديث النّبوية والله تعالى الموفق.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، ، ،

مديسر عمام إدارة البحوث والتاليف والترجمة الأمين العام مع البحوث الأمين العام مع البحوث الإسلامية

الأمين العام للثقافة الإسلامية



اعتماد مجمع البحوث الإسلامية للمادة العلميّة للكتـاب

نص خطاب الإدارة العامّة للبحوث والتّأليف والتّرجمة المتضمّن تزكية المادّة العلمية للكتاب واعتماد نصوصه والموافقة على طبعه وتداوله من فضيلة الأمين العام لمجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشّريف بالقاهرة.

#### تقديم الكتاب

الحمد الله العلى الحميد، المبدىء المحصى المعيد، وأشهد ألا إله إلا الله ذو العرش المجيد، الفعّال لما يريد، وأشهد أنّ محمّدا عبده ورسوله النّبى العربى القرشى الحليم الرّشيد، اللّهمّ صلّ على محمّد النّبى وأزواجه أمّهات المؤمنين وذرّيته وأهل بيته كما صليّت على آل إبراهيم إنّك حميد مجيد.

أمّا بعد - فإنّ أكثر النّاس في حديثهم عن الجنّ واعتقادهم في وجوده يجمعون بين الإفراط الذي يؤدّى إلى الغلوّ، والتّفريط الذي يرخّص في التّزيّد والإنكار، عندما يتقوّلون بأنّ وراء هذا الإنسان النّاطق المفكّر نوع آخر من [الخلق المغيّب] الذي لا تُدرَك ذاته ولا يُعرف إلاّ بآثاره وتصرُّفاته، وله القدرة على أن يتلبّس جسم الإنسان فينطق بلسانه ويتحرّك بتحرّكه ويسلبه إرادته حتى يجعل من جسده محلا مسكونا بلا مشاعر أو أحاسيس.

وجعلوا للإنسان في مقابل ذلك وسائله وتلاواته من [الآيات والأدعية والتعاويذ] ما يستعين بها على استحضاره كلما أراد، وعلى تسخيره في قضاء ما يُراد، وفي مقابل هذا الإفراط النهني يأتى [القرآن الكريم] المنزّل من ربّ العالمين \_ من خلال آياته الواضحات النافية لكلّ شكّ وكلماته البيّنات التي لا تحتمل التّأويل \_ بالقول القاطع الذي ينفي عن الجن تلك الخواص التي أضيفت إلى طبيعة خلقه إفراطا في تصويره أو التي انتقصت من حقيقة خلقه تفريطا في إنكاره، وأنّه لا يستطيع أن يلج جسد الإنسان مخالفة ذلك لطبيعة الخلق التي جُبل عليها كلّ من الإنس والجنّ.

ثم جاءت عناوين هذا [الخلق المغيّب] في كتاب الله واضحة وصريحة عندما ذكرت [الجنّ] وجعلتهم نوعا مُقابلا للإنسان يندرجون معه تحت عنوان [الثّقلين] وخاطبتهم وتحدثت عنهم في المسئولية والمؤاخذة والمصير، كما خاطبت الإنسان وتحدّثت عنه في كلّ ذلك وهو ما جاء في قوله تعالى ﴿سَنَقْرُعُ لَكُمْ لَيُهُ ٱلثَّقَلَان﴾ [الرّحمن: ٣١].

وعندما يُخبر التنزيل الحكيم عن الجنّ ويقطعُ بوجودهم فإنّ إنكارهم يكون تكذيبا لإخبار الله سبحانه عنهم، وبذلك يكون من لم يؤمن بهم غير مؤمن بالقرآن، ومن ثمّ تأتى محاولات التّأويل للآيات الواضحات تحريفا للكلم عن مواضعه وسلخا للألفاظ عن معانيها وإفسادا لتلك المقابلة التّكليفيّة بين الإنس والجنّ كما في قول الله تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذّاريات: ٥٦].

وكما جاء القرآن الكريم بأصل وجودهم جاء بما يُرشد إلى صلتهم بالناس وأنها لا تعدو مجرد [الوسوسة والتزين] على نحو ما يحدث للناس من الناس واقرأ في ذلك قوله تعالى في سورة الناس فمن شرّ الوسواس الخناس آليي يُوسوس في صلوراً الناس من الناس ومن المحتمة والناس من الناس عن المحتمة والناس من الناس من الناس من المحتمة والناس من المحتمة والمحتمة والناس من المحتمة والمحتمة و

وكما جاء هذا في القرآن جاء فيه أيضا ما يقطع بأنّ الذين يتأثّرون بوسوسة الجنّ وإغوائهم إنّما هم فقط ضغاف العقول والإيمان، أمّا أقوياؤهم فهم بعقولهم وإيمانهم بعيدون عن التّأثر بها، وقد استثني الله تعالى من المتأثّرين بها عباده المخلصين وقال ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِم سُلَطَنُ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ [الإسراء: ٦٥].

أمّا ما وراء الوسوسة والإغواء من ظهورهم للإنسان العادى بصورتهم الأصلية، ومن دخولهم في جسمه واستيلائهم على حواسه، ومن استخدامه إيّاهم في جلب الخير ودفع الشّر، واستحضارهم كلّما أراد، ومن التّزوّج بهم ومعاشرتهم وغير ذلك ممّا شاع على ألسنة النّاس، فهذا كلّه مصدره خارج عن نطاق المصادر الشّرعية ذات القطع واليقين.

وعندما يبيّن الخالق سبحانه أنّ لهذا «الخلق المُغيّب» خصائص غير خصائص البشر، لكونه مخلوقا من نار، وأنه يرى الناس ولا يراه الناس، وأنّه لا يملك إلاّ التّأثير السّلبى في إدراك البشر، وأنّه مأذون له في توجيه العاصين منهم إلى الشّر والفساد، والغواية والضّلال، كان لابدّ من وجود المنهج القرآني الذي يُصحّح تصوّرات النّاس عن شياطين الجنّ ويُحرّر القلوب من خضوعها لسلطانهم ويُباعد بينهم وبين فجورهم وفسوقهم.

وعندما يقيم الكتاب محورية البحث فيه حول تحديد المنهج التّطبيقى الصّحيح لمواجهة المسلم المستمرّة مع الشّيطان فإنّه يطرح من خلال ذلك «ثلاث توجُّهات» رئيسية:

(أولها) عن [المقدّمات الضروريّة للوقاية والحفظ].

(والثَّاني) عن [التَّوقي والاحتراز من غوائل الشَّيطان].

(والشَّالث) عن [العلاج الأمثل للوقاية من أذى شياطين الإنس والجن].

فعندما يشير التنزيل الحكيم إلى أنّه ليس للشّيطان سلطان على الذين آمنوا وعلى ربّهم يتوكّلون، فإنّ سلاح المؤمن في تلك المواجهة لا يكون إلاّ بالعلم الذي يقوده إلى صحيح الدّين، والمعرفة التي تحقّق له كمال اليقين، وإذا كانت الشّياطين قد تسلّطت على قلوب بني آدم إلاّ مَن كان في نجوة من شرّهم وغيّهم، فقد أشار الكتاب من خلال «التّوجُّه الثّاني» إلى كيفيّة التّوقي والاحتراز من «غوائل» هذا التّسلُط وكيفيّة الخلاص منه، عندما قدّم لقارئه شروحا متميّزة عن الاستعاذة من الوساوس والخطرات وما يُعتصم به من الشياطين ويُحترز به من نزغاتهم.

ولمّا كان من أهداف هذا الكتاب الوقوف على الهدى الصّحيح الذى يُجابه به المسلم حرب الشّيطان، جاءت الإشارة إلى «التّوجّه الثّالث» وقد تضمّن الحديث عن «السّحر» وحُكمه، وتعريفه، وحقيقته في الكتاب والسّنّة، وحرمة إتيانه وتعلّمه واستخدامه، وكيفيّة التّحرُّز منه، والتّخلُّص من شروره وأضراره، وكيف أنّ السّاحر والشّيطان قرينان متلازمان جمعت بينهما النّفس الحاقدة، والمادّة المحرّمة، والمعصية الفاسدة للإضرار بحياة الإنسان.

ولمّا كان «حاسد النّعمة» لا يرضيه إلا زوالها فقد أفرد الكتاب بحثا تعريفيًا عن «الحسد» تلك العداوة المتفجّرة في قلب الإنسان، وكيف أنّه «شرّ مركوز» في طبع صاحبه حتّى أورثه المقت من ربّه تعالى والبغض من خلقه، ولذلك اعتبر رسول الله على أنّ الحسد من الكبائر العظام التي نهى الله عنها وأمر بالاستعادة منها بقوله تعالى في المحتمد في أعُودُ بِرَبّ الْفَلَق: ١-٥]. وفيه يُبين سبحانه أنّ التّعود بالله تعالى والاحتراز بذكره من أنجع ما يُدفع به شر الحاسد عن المحسود ومن أعظم ما يُتحصّن به من كيده وحقده.

أمّا «عين الإنس والجان» فلا يمنع من شرّهما إلا «الرُّقية» منهما كما أخبر بذلك رسول الله على عندما بيّن في الصّحيح أنّ «الْعَيْنَ حَقِّ». وقال: «لَوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدَرَ لَسَبَقَتْهُ الْعَيْنُ». لقد كادت تلك العين الآثمة ذات يوم أن تصيب رسول الله على الشهرر والأذى إلاّ أنّ الله تعالى عصمه من نظر الكفّار إليه شَزْرًا بعيون العداوة لقوله سبحانه ﴿وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَرُهِم ﴾ [القلم: ١٥]. أي «لَيعينُوكَ» بأبصارهم بمعنى يحسدونك لبغضهم إيّاك لولا وقاية الله وحفظه لك.

كما تطرق البحث في المسألة إلى بيان الفرق بين العين والحسد، ودفع شر العين وغيرها بالرقية الشّرعية والتّحصُّن بالآيات والأذكار الواردة عن النّبي عَلَيْكُ في ذلك، وأنّ

الاستغسال للمعيون أمر حض عليه الشّرع الشّريف، وأنّ التّبريك على الشّىء عند رؤيته سُنّة مشروعة، كما أنّ إطفاء نار الحاسد لا يكون إلا بالإحسان إليه وقاية من حقده و دفعا لكنون الشّر في صدره.

ومن خلال تتابع ما يعرضه الكتاب من مسائل متصلة بمجمل موضوعاته، فإنه يشير إلى حقيقة «المس الشيطانى» وكيفية التوقى منه، مسترشدا بالمفهوم القرآنى عن معنى «المس» وأنه لا يكون إلا من الشيطان، وأن مسألة ولوج الجن جسد الإنس أمر يتعارض مع نص الكتاب وهدى السنّة، وأن قهر الشيطان للإنسان «بالوسوسة والنّزغ» يؤدّى إلى «الصرع النفسى» الذي يتوقّاه المرء بالبعد عن المعاصى ومخالفة الهوى والشيطان، كما أن «الصرع العضوى» لا يعالجه إلا المتخصّصون من أهل العلم والطّب.

إِنَّ الادَّعاء باستخدام القرآن في تحضير الجان والعلاج من أمراض الأبدان أمر يُخالف كتاب الله تعالى من الجهة التي أُنزل لأجلها، ويُعتبر في الوقت نفسه عنوانا سيئا على إيمان المسلمين من حيث لا يشعرون بمكانة تلك المعجزة الخالدة التي جعلها الله سبيلا لإنقاذ البشرية من الأوهام والخرافات.

وبهذا ونحوه اتّخذ الدّجَّالون القرآن الكريم وسيلة لكسب العيش عن طريق يأباه الإيمان ويرفضه الدّين القويم، وذلك فضلا عن أنّه انحراف بالهدى القويم عمّا أنزل لأجله، لما في ذلك من إفساد للعقول الضّعيفة وصرف لأربابها عن طريق العلاج الصّحيح وتغيير لسنّة الله تعالى في الأسباب والمسبّبات، واحتيال على أكل أموال النّاس بالباطل، وهذا تصرّف لا يقرّه الدّين ولا يرضى به العقل السّليم.

ومن المهم أن نشير إلى أنّه لا اجتهاد لنا فى تقديم المادة العلمية للكتاب سوى محاولة القيام بالترجمة الصحيحة لموضوعاته، والنقل الأمين لأحكامه، وإعداده فى لغة سهلة سلسة تخاطب فكر المسلم ووجدانه، والفضل فى ذلك كلّه إنّما يسجّل لفقهاء الأمّة الأخيار وعلمائها الأطهار هؤلاء الذين اجتباهم الله تعالى ليكونوا لدينه حُفَّاظا، وعلى سُنَّة نبيّه عَلِي وهديه حُرَّاسًا، فتركوا لنا هذا الفيض الزّاخر لننهل منه بلا تعب، ونبحث فيه دون عناء، فرضى الله عنهم وأرضاهم أجمعين.

نسأل الله تبارك وتعالى أن يجعل هذا الجهد المتواضع نورا فى صحائف الأعمال، وهديا نستعين به فى سائر الأفعال، متجاوزا عمّا نكون قد قصّرنا فيه عن غير قصد، إنّه سبحانه نعم المولى ونعم النّصير، وصلّى الله وسلّم وبارك على نبيّنا الأكرم سيّدنا محمّد وعلى آله وصحبه ومن تمسّك بسنّته إلى يوم الدّين.

المؤلف

(الكتاب الأول) المنمج التّطبيقى لمواجمة المسلم مع الشّيطان (التّوجُّه الأول) المقدّمات الضّرورية للوقاية والحفظ

المعدمات الصرورية للوقاية والخفط. [أول] - ليس للشّيطان سلطان على الذين آمنوا.

أخبر سبحانه فى الكتاب أنه لا سلطان لعدوه على عباده المخلصين المتوكلين وإنما سلطانه على من اتخذوه وليّا وساروا على دربه، فهؤلاء هم رعيته وهو وليّهم ومتبوعهم كمما فى قوله تعالى ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلطَنُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكُّلُونَ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكُّلُونَ وَإِلَّهُ مَا يَعَلَىٰ اللّهُ سُلطَنُ عَلَى ٱلّذِينَ عُم بِمِ مُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ٩٩- ، ١٠]. فتضمن ذلك أمرين:

(الأوّل) نفى سلطانه وإبطاله عن أهل التّوحيد والإخلاص.

(والثَّاني) إِثبات هذا السُّلطان على من تولاَّه من أهل الشَّرك والطُّغيان.

فالأمر الأوّل يبيّن أنّ من اعتصم بالله عزّ وجلّ وأخلص له في دينه وتوكّل عليه لايستطيع الشّيطان بحال أن يغويه أو يضلّه، كما يُؤكّد مدلول الآية أنّ مدد الإيمان والتّوكُل يُبطل سلطان الشّيطان وكيده كما في قوله تعالى ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلطَنُ عَلَى اللهِ مَا يدعوهم إليه من المعاصى، وإنّما سُمّيت الحُجّة سلطانا لأنّ صاحبها يتسلّط بها تسلّط صاحب القدرة بيده].

كما يؤكد الأمر النّانى أنّ هذا السّلطان لا يكون إلاّ على من لا يؤمن بالآخرة وشك فيها، وأشرك معه غيره في عبادته وتولَى الشّيطان وسار على دربه كما في قوله فإنّما سُلطَّنتُهُ عَلَى ٱلدّيمن يَتَوَلَّوْنَهُ . بتمكّنه منهم وإغوائه لهم وتحريضهم على الكفر والفسوق والعصيان، وإضلالهم بكفره وعناده، وهؤلاء هم الذين أحكم الشّيطان فيهم ظنّه أنّه إن أغواهم اتبعوه، وإن أضلهم أطاعوه، فصدق عليهم ظنّه في الغواية والإفساد كما في قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَ ٱتَّبَعُوهُ إِلّا فَي الْغُولِيةَ وَالْإِفْسَاد كما في قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ قَالَ : يَارَبُ أَرَايْتُ مُوهُ اللّهُ وَلَقَدْ مَلَقَ عَلَيْهِمْ أَبْلِيسُ قَالَ : يَارَبُ أَرَايْتُ مَوْلَا مَنْهُ مَوْلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ لَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ظَنًا مِنْهُ فَصَدَقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُمْ وَفَضَلْتَهُمْ عَلَى الاَ تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ظَنَّا مِنْهُ فَصَدَقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُمْ وَفَضَلْتَهُمْ عَلَى اللّهُ تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ظَنًا مِنْهُ فَصَدَقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ] .

وعندما نفذ للشيطان في آدم ما نفذ وأخرجه من الجنة غلب على ظنه أن ذلك يمكن أن يتحقق في ذرّيته لمّا أجيب بقول الله تعالى ﴿وَٱسْتَفْرَزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأُمُولِ وَٱلْأَوْلَدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُم الشَّيْطَانُ إِلَّا عُرُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٤]. فأعطى من القوة والاستطاعة حتى ظن أنه قد تمكن منهم بذلك حتى نزل قوله تعالى ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَعَلَيْهِمْ سُلُطِنُ إِلَّا مَن ٱتَبَعَكَ مِن ٱلفَاوينَ ﴾

فعلم اللّعين أنّ له تَبَعًا من الغاوين الذين أضّلهم عن السّبيل، وأغفلهم عن الطّاعة والذّكر وحاد بهم عن الحقّ بما ملكه من سلطان الشّهوة والغرائز، وزيّن لهم ذلك في أعينهم وأمدّهم بالأماني والخدع حتى اتبعوه بالغواية والشّهوات والهوى، فصدق عليهم الظّن الذي ظنّه بهم كما في قوله تعالى ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبَّلِيسُ ظَنَّهُ فَصَدَقَ عليهم الظّن الذي ظنّه بهم كما في قوله تعالى ﴿وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبَّلِيسُ ظَنَّهُ فَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِبَّلِيسُ ظَنَّهُ فَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِبَّلِيسُ طَنَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ إِبَالِيسُ طَنَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

أما السلطان المنفى فى قول الله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُم مِن سُلُطُنِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِى ﴾ [براهيم: ٢٢]. فهو الحجة والبرهان، أى ما أظهرت لكم حجة ولا برهانا على ما وعدتكم وزينته لكم فى الدّنيا وأغويتكم به فتابعتمونى وصدّقتم مقالتى واستجبتم لى بكامل اختياركم وصميم إرادتكم بلا قهر منى أو غلبة وما زاد الأمر على أن ﴿ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِى ﴾ . وقيل إن السلطان الذى أثبته له عليهم فى قوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ عَلَى إِنَّ السّلانِ الذي نفاه فى قوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهُم مِن سُلُطُن ﴾ . غير الذى نفاه فى قوله تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهُم مِن سُلُطُن ﴾ [سبأ: ٢١] . من وجهين :

(أحدهما) أنّ السلطان النّابت هو تسلُّطه عليهم بالإغواء والإضلال وتمكّنه منهم بحيث يؤزُّهم إلى الكفر والشّرك ويزعجهم إليه كما في قوله تعالى ﴿أَلَمْ تَرَاتُكُ أَرْسُلْنَا الشّيَّطِينَ عَلَى الْكَفرينَ تَؤُزُّهُمْ أَزًا ﴾ [مريم: ٨٣]. وذلك أنّ [الأزَّ] هو التحريك والتّهييج ومنه يقال لغليان القدر [أزَّ] لأنّ الماء يتحرّك بصوت عند الغليان.

(والثّانى) أنّ الله تعالى لم يجعل له عليهم سلطانا ابتداء البتّة، ولكنّهم سلّطوه على أنفسهم بطاعته، ودخولهم فى جملة جُنده وحزبه، فلم يتسلّط عليهم بقوّته فإنّ كيده ضعيف، وإنّما تسلّط عليهم بإرادتهم وهواهم، وظاهر الآية يدلّ على أنّ الشّيطان لا قدرة له على تصريع الإنسان ولا على تعويج أعضائه وجوارحه، ولولا الميل الحاصل بسبب الشّهوة والغضب والوهم لم يكن لوسوسته تأثير على الإنسان.

أمّا مقصود قوله تعالى ﴿فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فقد جاء فيه قولان: (الأوّل) أنه يراد به بعض المؤمنين الذين يُذنبون وينقادون لإبليس في بعض المعاصى،

وهؤلاء سُرعان ما يعودون إلى ربهم بالتوبة والإنابة والاستغفار لقوله عَلَا من حديث أبى سعيد «قَالَ إِبْليسُ لربّه: بعزِّتكَ وَجَلاَلكَ لاَ أَبْرَحُ أُغُوي ابْنَ آدَمَ مَادَامَتَ الأَرْوَاحُ فيهمْ فَقَالَ اللهُ وَعزَّتي وَجَلاَلي لاَ أَبْرِحُ أَغُفر لَهُمْ مَا اسْتغْفرُوني (١٠)». كما جاء قوله عَلَى فَقَالَ اللهُ وَعزَّتي وَجَلاَلي لاَ أَبْرِحُ أَغُفر لَهُمْ مَا اسْتغْفرُوني (١٠)». كما جاء قوله عَلَى «يَأْتي الشّيْطَانُ أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ مَنْ خَلَقَ كَذَا ؛ مَنْ خَلَقَ كَذَا ؛ حَتَّى يَقُولَ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ ؟ فَإِذَا بَلَغِهُ فَلْيَسْتَعَذْ بالله وَلْيَنْتَه (٢)».

(والثّانى) يُراد به كلّ المؤمنين لما ورد عن ابن عبّاس: أنّ «مِنَ» فى الآية للتّبيّين لا للتّبعيض، فليس للشّيطان سلطان على قلوبهم ولا موضع إيّانهم ولا أن يلقيهم فى ذنب يمنعهم عفو الله تعالى ومغفرته وهم الذين هداهم واجتباهم واختارهم واصطفاهم.

وقيل إِنَّ قول الله تعالى ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِ مُسُلُطُنَّ ﴾: يُحتمل أن يكون خاصًا فيمن حفظه الله، ويُحتمل أن يكون في أكثر الأوقات والأحوال، وقد يكون في تسلُطه تفريج كُرْبَة وإزالة غُمَّة كما فعل ببلال إِذْ أَتَاهُ «وَهُو قَائِمٌ يُصلِّى فَأَصْجَعَهُ، فَلَمْ يَزَلْ يُهَدِّئُهُ كَمَا يُهَدَّأُ الصَّبِيُّ حَتَّى نَامَ (٣) ». وقوله «يُهَدِّئُهُ»: مَن يُهْدِيءُ إِهْدَاءً: سَكَّنَهُ ونومه وجعله يهدأ بحركة رفيقة منظمة.

والشّيطان اللّعين أحرص ما يكون على الإنسان عندما يهم بعمل الخير أو يدخل فيه، فهو يشتد عليه ليقطعه عنه ويحول بينه وبين مراده فيه، وفى الصّحيح عن النّبى عَلَيَّ هَيْطَانًا تَفَلَّتَ عَلَى الْبَارِحَةَ فَأَرَادَ أَنْ يَقْطَعَ عَلَى صَلاَتِي فَأَمْكَنَنِي اللهُ منْهُ (٤)». ونام النّبي عَلَيَّ وأصحابه فلم يستيقظ حتى طلعت الشّمس إذ جاء عن أبي هريرة «عَرَّسْنَا مَعْ نَبِي الله عَلَيَّ فَلَمْ نَسْتَيْقظ حَتَّى طَلَعت الشّمس أن قَالَ النّبِي عَلَيَّ : لِيأْخُذْ كُلُّ رَجُلٍ مِرَاسً مِن السَّمْ الله عَلَيْ الله عَلْهُ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلْهُ الله الله عَلَيْ الله عَلْهُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْه الله عَلَيْ الله عَلْهُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَيْمَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْهُ الله عَلْهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَ

وَجاء فَى رواية أبي قتادة «قَالَ: فَجَعَلَ بَعْضُنَا يَهْمسُ إِلَى بَعْض: مَا كَفَّارَةُ مَا صَنَعْنَا بَعْ فريطنَا في صَلَاتِنا؟ ثُمَّ قَالَ أَمَا لَكُمْ فِي أُسُوةٌ ؟». ثُمْ قَالَ عَظَ «أَمَا إِنَّهُ لَيْسَ في النَّوْم تَقْريطٌ، إِنَّمَا التَّفْريطُ عَلَى مَنْ لَمْ يُصَلِّ الصَّلاةَ حَتَّى يَجِيءَ وَقْتُ الصَّلاةِ الأُخْرَى (٢٠)». ففرَ ج بذلك عنهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١١١٨٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٢٧٦] ومسلم [١٣٤].

<sup>(</sup>٣) أورده مالك في مُوطَّئه مرسلا [ ٣٦] والبيهقي في دلائل النّبوَّة [ ٤ / ٢٧٤].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري [٣٤٢٣] ومسلم [٤١٥].

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم [ ٦٨٠] والترمذي [٣١٦٣].

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم [ ٦٨١] وابن ماجه [٥٧٨] وأبو داود [ ٢٤١].

فكلّما كان الفعل أنفع للعبد وأحب إلى الله تعالى كان اعتراض الشّيطان له أكثر وعن ذلك جاء قوله عَلَى عند أحمد «إِنَّ الشَّيْطَانَ قَعَدَ لابْن آدَمَ بأطْرُقه، فَقَعَدَ لَهُ بطَرِيقِ الإسلامِ فَقَالَ تُسلمُ وَتَذَرُ دينكَ وَدينَ آبائكَ ؟ فَعَصاهُ فَأَسْلَم، ثُمَّ قَعَد لَهُ بطَرِيقِ الْهِجْرَةُ فَقَالَ تُهَاجِرُ وَتَدَعُ أَرْضَكَ وَسَمَاءَكَ، وَإِنَّمَا مَثَلُ الْهَاجِرُ كَمَثَلِ الْفَرَسِ فَى الطَّولِ وَ فَقَالَ تُهاجَرُ وَتَدَعُ أَرْضَكَ وَسَمَاءَكَ، وَإِنَّمَا مَثَلُ الْهَاجِرُ كَمَثَلِ الْفَرَسِ فَى الطَّولُ ؟ فَعَصاهُ فَهَاجَر، ثُمَّ قَعَدَ لَهُ بطَرِيقِ الْجَهَاد فَقَالَ تُجَاهِدُ فَهُو بَاللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ وَجَلَ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةُ (١) ». وَسُولُ الله عَنْ وَجَلَ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةُ (١) ».

وفي الحديث الدّلالة على أنّ الشّيطان قاعد متربّص بكلّ طريق للخير ليقطعه على السّالك كما جاء قوله تعالى إخبارا عن عدوه إبليس ﴿فَبِمَا أَغُويْتَنِى لأَقْعُلَنَّ لَهُمْ على السّالك كما جاء قوله تعالى إخبارا عن عدوه إبليس ﴿فَبِمَا أَغُويْتَنِى لأَقْعُلَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ثُمَّ لاَيَنَّهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِم قَمِنْ خَلْفِهم وَعَن أَيْمَنِهِم وَعَن شَمَآلِلِهِم وَكَن المُستَقِيم ۞ ثُمَّ الله على الله عراف : ١٦ - ١٧] : والإغواء إيقاع الغي في القلب ، (قال) ابن الأعرابي [يقال غوى الرّجُلُ [يغوى] غيًا : إذا فسد عليه أمره أو فسد هو في نفسه وهوأحد معانى قول الله تعالى ﴿إِنَّكَ لَغُورًى مُّبِينٌ ﴾ [القصص : ١٨] . أي مُصِلً بين الضّلالة] .

و (الإغْواء) الإضلال والإبعاد ومنه الإهلاك. قال تعالى ﴿فَسَرَوْفَ بِلْقَوْنَ عَيَّا ﴾ [مريم: ٥٥]. أى هلاكا، وكأن إبليس في قوله ﴿فَيِمَ آغُويْتَنِي ﴾ قد أعظم قدر إغراء الله إياه لما فيه من التسليط على العباد، فأقسم به إعظاما لقدره عنده، وقيل المعنى فبما أهلكتنى بلعنك إيّاى [(٢)]. وقوله ﴿لأَتْعُلُنَّ لَهُم صِرَاطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾: أى بالصد عنه وتزيينه بالباطل حتى يَهْلكُوا كما هَلكَ هو، أو يَضلُوا كما ضَلَّ، أو يُخيبوا كما خُيب هو، وكأنه يشير إلى معنى قوله ﴿وَلاَضِلَّتُهُم ﴾ [النّساء: ١٩٩]. أى لأصدنهم عن الحق وأرغبنهم في الدّنيا وزينتها وأحول بينهم وبين رضى الله ورضوانه بوضع الموانع والصّوادف عن الآخرة.

كما تشير الآية إلى أنّ السّبل التى يسلكها الإنسان [أربعة]: فإنّه تارّة يأخذ على جهة يمينه، وتارّة على شماله، وتارّة أمامه، وتارّة يرجع خلفه، فأى سبيل سلكها من هذه وجد الشيطان عليها رصدًا له، فإن سلكها في طاعة وجده عليها يُثبّطه عنها ويقطعه أو يعوقه ويبطّئه، وإن سلكها لمعصية وجده عليها حاملا له وخادما ومعينا ومُمنيًا ولو اتّفق له الهبوط إلى أسفل لأتاه من هناك.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النسائي [٣١٣٤] وأحمد [٥٩٠٠] وابن حبّان [١٦٠١].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج٧ ص ١٧٥].

(قال) إسحاق: ذكر هذه الوجوه للمبالغة في التّوكيد أي لآتينَهم من جميع الجهات. و(قال) الزّمخشرى: قوله ﴿ ثُمَّ لَآتِينَّهُ م ﴾ أي من الجهات الأربع التي يأتي منها العدو في الغالب، وهذا مَثَلٌ لوسوسته إليهم وتسويله ما أمكنه وقدر عليه، وصح عن ابن عبّاس أنّه قال: لم يقل «من فوقهم» لأنّه علم أنّ الله من فوقهم، و (قال) قتادة [ أَتَاكَ الشّيطانُ يَا ابْنَ آدَم من كُلِّ وَجْه غَيْس أَنّه لَمْ يَأْتِكَ مِنْ فَوقِك، لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَحُولَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ رَحْمَة اللهُ (١)].

وممّا يشهد لصحّة ذلك قوله جلّ شأنه ﴿ وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَآ ءَ فَزَيَّنُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ [فصّلت: ٢٥]. وفيه قال مقاتل [هيأنا لهم قرناء من الشّياطين، والتّزيين هنا بوجهين: إمّا بفعل المعاصى، وإمّا بشغلهم بزينة الدّنيا عن فعل الطّاعة].

وإبليس وجنوده من الشّياطين يشتهون الشّر ويتلذّذون به ويسعون في طلبه وإدراكه، ويحرصون عليه بمقتضى خبثهم وسفاهتهم، فإذا اقتنص الشّيطان قلب الإنسان، أفسد عليه خُلُقَهُ وضيع عقله ودينه وأتلف بدنه وماله، بعدما أقسم الملعون بعزة الله أن يُضلّه بتزيين الشّهوات له وإدخال الشّبه عليه كما في قول الله تعالى ﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُعْنُوبَيّ هُمُّ أَلْمُخْلَصِينَ ﴾ [سورة ص: ٨٦ - ٨٣]. أي لأضلّنهم بإمالتهم عن طريق الحق وأدفعهم إلى المعاصى والإثم والفجور، وقد علم أنه لا يحقق ذلك إلا بالوسوسة والنزغ ولا يستطيع أن يفسد إلا من كان لا يصلح ولهذا قال الله تعالى ﴿إلا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلمُخْلَصِينَ ﴾.

والإَخلاص هو ترك الرّياء في الطّاعة من خَلَصَ يَخْلُصُ خُلُوصًا وخَلاَصًا: أي صَفَّاهُ ونَقَّاهُ من شَوْبه، فإذا صفا عن شوائبه وخلص منها سُمّى الفعل المخلص إخلاصا، قال تعالى ﴿ مَنْ بَيْنِ فَرَثِ وَدَمِلَّبَنَا خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّرْبِينَ ﴾ [النّحل: ٦٦]. فإنّما خلوص اللّبن لكونه لا يخالطه شيء من الفَرْث والدَّم، فترك العمل لأجل النّاس رياء والعمل لأجلهم شرك، والإخلاص الخلاص من هذين، وقيل الإخلاص سرّ بين العبد وبين الله لا يعلمه ملك فيكتبه، ولا شيطان فيفسده، ولا هوى فيميله [(٢)].

وعلى هذا النّحو فإِنّ الآيات الكريمة تقف بنا أمام فريقين من النّاس:

# (الفريق الأول):

أولئك الذين أخلصوا لربّهم العبادة من الشّرك والفساد والرّياء وأخرجهم من دائرة الشّيطان وسلطانه وحفظهم من غلواء نزغه ووسوسته ووصفهم بأنّهم [عِبَادَهُ]

<sup>(</sup>١) انظر إغاثة اللّهفان [ص ١٠١].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ١٠٨].

إذ أضافهم سبحانه إلى نفسه إضافة تشريف وتكريم فى قوله تعالى ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطُنُ ﴾ [الإسراء: ٦٥]. إنه ينفى كلّ سلطان له عليهم إلا أصل الوسوسة، فإذا وسوس الشّيطان ولم تُطع وسوسته لم يكن له سلطان عليهم أبدا.

أمّا معنى قوله عَلَيْ فى الصّحيح من حديث ابن مسعود «مَا منْكُمْ مِنْ أَحَد إِلاَّ وَقَدْ وُكُلَ بِه قَرِينُهُ مِنَ الْجِنِّ. قَالُوا وَإِيَّاكَ يَارَسُولَ الله قَالَ وَإِيَّاكَ إِلاَّ أَنَّ الله أَعَانَنِى عَلَيْه فَأَسْلَمُ فَلاَ بِه قَرِينُهُ مِنَ الْجِنِّ. قَالُوا وَإِيَّاكَ يَارَسُولَ الله قَالَ وَإِيَّاكَ إِلاَّ أَنَّ الله عَيْلَ فَلَه عَيْلًا يَأْمُرُنِى إِلاَّ بِخَيْرِ (١)». أى أسلم أنا من شرة وفتنته، وأنه لم يعد له طريق إلى قلبه عَلَيْ بالوسوسة ولا إلى الأمر بالشرقط وهذه مرتبة عليا لا يرتقى إليها إلا القليل من النّاس، وقال ] القاضى [واعلم أنّ الأمّة كلها مجتمعة على عصمة النّبي عَلَيْكُ من الشّيطان في جسمه وخاطره ولسانه الشّريف عَلَيْكُ ].

كما ذكر أهل الحديث أنّ من خصائص النبى عَلَيْ «إِسْلاَمُ شَيْطَانه» فلم يكن له عليه سلطان أبدا، ولكن كان له حظ وطمع فزال هذا وغلبه نور النّبوة حتى يئس فلم يعد يأمر إلا بخير أو أنّه أسلم وآمن وهو معنى سُؤال عائشة لرسول الله عَلَيْ «أو مَعى شَيْطَانٌ؟ قَالَ نَعَمْ، فَالَتْ وَمَعَكَ يَارَسُولَ الله؟ فَيْ الله؟ فَيْ الله عَلَيْ وَمَعَ كُلُ إِنْسَان؟ قَالَ نَعَمْ. قَالَتْ وَمَعَكَ يَارَسُولَ الله؟ قَالَ نَعَمْ وَلَكِنَّ رَبِّى أَعَانَنى عَلَيْه حتَّى أَسْلَمَ (٢) أي. بمعنى استسلم وانقاد حتى صار مؤمنا، وجاء في شرح مسلم [وفي هذا الحديث إشارة إلى التّحذير من فتنة القرين ووسوسته وإغوائه، فأعلمنا بأنّه معنا لنحترز منه بحسب الإمكان].

## (الفريق الثّاني):

والْعَدُوُّ الْخُصْمُ، [يقال] رَجُلٌ عَدُوِّ [ذُو عَدَاوَة] وهي في اللّغة الظّلم وتجاوز الحدّ ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّ الشَّيْطُانَ كَانَ لِإِسْنِ عَدُوًّا مَبْيِئًا ﴾ [الإسراء: ٥٣]. والعادى هو الظّالم، والْعَدُوُّ خلافُ الصّديق الموالي وألجمع: أعداء. و (جاء) في «التّعريفات (٣)»

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٨١٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٨١٥].

<sup>(</sup>٣) انظر التّعريفات [ص ١٤٨] والموسوعة الفقهيّة [ ٢٩٨ / ٢٩٨].

[العداوة هي ما يتمكّن في القلب من قصد الإضرار والانتقام] كقول الله تعالى:

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطِنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآةِ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُنَّحُم عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةَ فَهَلَ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١] . ثم يأتى التنزيل الحكيم بالبيان المؤثّر الموحى بالتوقّى في قول الله تعالى ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّينَطِينَ أَوْلِيآ } لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٧] .

إِنَّ قَدَر الله قد سبق أن يجعل الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون ؛ وياويل من كان عدوه وليه الذى يسيطر عليه ويستهويه ويقوده حيث شاء ويذهب به كلّ مذهب في البُعد عن الحقّ ؛ فكما يُقرِّر الخالق سبحانه أنّه ﴿وَلِيُّ ٱلَّذِير َ ءَامَنُوا ﴾ . فإنّه يُبيّن أنّ الشيطان ولى الذين لا يؤمنون ؛ وتلك حقيقة رهيبة تُذكر هكذا مُطلقة ليرى المؤمن كيف يتخلّص من ولاية الشيطان وسيطرته عليه والحذر من الوقوع في شباكه.

# (ثانيا) سلاح المؤ من في مواجهة الشيطان علم يتُفقّه فيه

وكما يرى أهل العلم فإِنّه لا سبيل لدرء خطر الشّيطان والخروج من دائرة تسلُّطه ووسوسته إلاّ من خلال الالتزام بأمرين مهمّين :

الأوّل - تحصيل العلم الشّرعى الذى يُفيد معرفة ما يجب على المكلّف من أمر عباداته ومعاملاته والعلم بالله وصفاته وما يجب له من القيام بأمره والانتهاء بنهيه وتنزيهه سبحانه عن النّقائص.

الثَّاني ـ تفقّه المسلم في هذا العلم ومعرفته به على وجهه الصّحيح.

(فالأمرالأوّل) يُدلّل على أنّه ليس هناك أفضل من العلم تكرمة يحبّ المرء أن يُوصف بها ولو لم يكن العلم له صفة، وليس عند الإنسان أسوأ من الجهل مذمّة يكره أن يُنعت بها ولو لم يكن له من العلم شيء، فكفي بالعلم شرفًا أن يدّعيه من لا يحسنه، وكفي بالجهل ذمًّا أن يتبرّأ منه من هو غارق فيه، والعالم الفقيه أفضل عند الله تعالى من العابد غير الفقيه لقول النّبي عَلَيْكُ من حديث أبي الدّرداء «وَإِنَّ فَضْلَ الْعَالِمِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ، وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْبُدْرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ، وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْنَبِياء (١)».

أمًا (الأمرالقاني) فإنه يُبيّنِ أنّ أمور الدّين لا تُعرف إِلاّ بالتّفقّه فيه ومدارسة أحكامه لقوله عَلَيْ «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْراً يُفَقّهُ فِي الدّينِ (٢)». فالأمر الأوّل يقف بنا أمام فرضيّة

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦٤١] والتّرمذي [٢٦٨٢] وابن ماجه [١٨٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧١] وابن ماجه [١٨١] وأحمد [٧١٩٣].

طلب العلم وأهميتها في حياة المسلم، أمّا الثّاني فإنّه يقودنا إلى حقيقة هذا العلم وفهمه على وجهه الصّحيح دون إفراط أو تفريط.

ويُطْلَقُ العلم على المعرفة والشّعور والإِتقان واليقين، فإذا قيل: «عَلَمْتُ الشَّيْءَ أَعْلَمُهُ عَلْمًا»: يكون المعرفة. وإذا قيل: «مَا عَلَمْتُ بِخَبْرِ قُدُومِه»: يكون هو الشّعور، وإذا قيل: «مَا عَلَمْتُ بِخَبْرِ قُدُومِه»: يكون هو الشّعور، وإذا قيل: «عَلَمَ الأَمْرَ وَتَعَلَّمَهُ»: يعنى أتقنه، كما يُطلق العلمَ على عدة معان منها: الإدراك مُطلقاً تصورا كان أو تصديقا يقينيا أو غير يقيني، وبهذا المعنى يكون العلم أعمّ من الاعتقاد مُطلقا [(١)]. والعلم إدراك الشّيء بحقيقته، يقال: [عَلَم] فُلان الشّيء عَرْفَهُ، و[تَعَلَمَ] الأَمْرَ : أتقنه. و[العَلاَمُ]: الكثير العلم. يقال: فلان [عَلاَمَة]: لتأكيد الدّلالة على سعة علمه. و[الْعَليمُ] من أسماء الله الحسنى: يعلم كلّ شيء من قوله تعالى ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ النَّخِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

والعلم ضد الجهل من قوله تعالى ﴿ قُلُ هَلْ يَسْتُوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ أَوْلُواْ الْعِلْمَ دَرَجَئِتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الزّمر: ٩]. وفي فضل تحصيله واكتسابه جاء قوله تعالى ﴿ يَرْفُعُ اللَّهُ مَا لَنَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ﴿ وَالْحَادِلَةُ: ١١]. وقوله تعالى ﴿ فَسَّئُلُوا أَهْلَ ٱلدِّحْرِ إِن كُنتُدُلا تَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: ٤٣].

والتّعَلّمُ لغة مصدر [تَعَلّمَ] من قوله ﷺ «خَيْرُكُم من تَعَلّمَ الْقُرْآنَ وَعَلّمَهُ (٢)». يقال «عَلّمْتُهُ الْعُلْمَ فَتَعَلّمَهُ» و «عَلمَهُ»: إِذا عَرفَهُ. والفرق بين التّعلّم والتّلقين، أنّ التّلقين يكون في الكلام فقط، أمّا التّعلّم فيكون في الكلام وغيره، فهو أعمّ من التّلقين، وقال] الرّاغب: التّعليم والإعلام في الأصل واحد، إلا أنّ الإعلام اختصّ بما كان بإخبار سريع، والتّعليم اختصّ بما يكون بتكرير وتكثير متى يحصل منه أثر في نفس المتعلّم، وربّما استعمل التّعليم بمعنى الإعلام إذا كان فيه تكرير (٣)].

ولقد أجمل القول في بيان علم الدّين وتصنيفه ما ورد في حديث عبد الله بن عمرو قال «الْعلْمُ ثَلاَثَةٌ، فَمَا وَرَاءَ ذَلكَ فَهُو فَضْلٌ: آيَةٌ مُحْكَمَةٌ، أَوْ سُنَّةٌ قَائِمَةٌ، أَوْ فَريضَةٌ عَادلَةٌ (٤٠): فريضَةٌ عَادلَةٌ (٤٠):

(أحدها) إطلاقه حقيقة على ما لا يحتمل النّقيض.

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٥٣٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٠ ٥] وأبو داود [٧٥٢] والتّرمذي [٧٩٠٧].

<sup>(</sup>٣) انظر الموسوعة الفقهيّة [١٣/٥ و ٢٩٥] ومعجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٤٧٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود [ ٧٨٨٥] وابن ماجه [ ٥٤] بإسناد ضعيف [انظر مشكاة المصابيح / ٢٣٩].

<sup>(</sup>٥) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٥٣٤].

(الثّانى) يُراد به مجرّد الإدراك سواء كان الإدراك [جازما أو مع احتمال راجع أو مرجوح أو مساو] على سبيل المجاز فشمل الأربعة قوله تعالى ﴿مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّءٍ ﴾ [يوسف: ٥١]. إذ المراد نفى كلّ إدراك.

(الثّالث) أنّه يُطلق ويراد به التّصديق سواء كان قطعيّا أو ظنّيا ، أمّا التّصديق القطعى : فإطلاقه عليه على سبيل فإطلاقه عليه على سبيل الجّاز ، ومن أمثلته قوله ﴿فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ﴾ [المتحنة: ١٠].

(الرّابع) أنّه يُطلق ويهاد به [معنى المعرفة ذاتها] ومن أمثلة ذلك قول الله تعالى ﴿ لاَ تَعْلَمُهُمْ خُنُ نَعْلَمُهُمْ ﴾ [التّربة: ١٠١]. وتُطلق على المعرفة ويراد بها العلم ومنه قول الله تعالى ﴿ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [التّربة: ٨٠]. أي علموا، والمعرفة لغة اسم من مصدر عرف، يقال [عَرَف] الشَّيء عرقانًا ومعرفة : أدركه بحاسة من الحواس الخمس، يقال عَرَفَ لله فَضْلَهُ ، أي نعَمهُ وإحسانه فهو عارف، واصطلاحا: إدراك الشيء على ما هو عليه، و [عَرَف] الشَّيء : طَيَّبهُ وزَيَّنهُ .

وفى القرآن الكريم ﴿ وَهُنْ خُلُهُمُ ٱلْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ [محمد: ٦]. وقال صاحب «الكليَّات» [والمعنى الحقيقى للفظ «الْعِلْمِ» هو «الإدراك،» ولهذا المعنى متعلق وهو «المعلوم». وله تابع فى الحصول يكون وسيلة إليه فى البقاء وهو «الملكة» فأطلق لفظ العلم على كل منها إمّا حقيقة عُرفية أو اصطلاحية أو مجازًا مشهورًا ('')].

وفى «شرح الكوكب المنير» العلم [صفة يُميِّز المتصف بها] بين الجواهر والأجسام والأعراض، والواجب والممكن والممتنع [تمييزا جازما مطابقًا] أي لا يحتمل النقيض، فلا يدخل إدراك الحواس لجواز غلط الحسِّ، لأنّه قد يُدرك الشَّيْءَ لا على ما هو عليه كالمستدير مستويًا والمتحرّك ساكنًا ونحوهما [(٢)].

[ولذلك كان من أجَلُّ العلوم وأشرفها]:

#### (علم الفقه)

وهو العلم بأصول الشّريعة وفروعها وأحكامها، وهو لغة الفَهْم والفطنة، والْفَقيهُ: العالم الفَطنُ، وفَقهَ [بالفتح] سبق غيره إلى الفهم. وفَقهُ [بالفتح] سبق غيره إلى الفهم. وفَقهُ [بالضمّ]: صار الفقه له سجيةً من [فقه ] الأمْرُ فقها: أحسن إدراكه. يقال فَقِه عنه الكلام ونحوه: فَهِمهُ فهو فَقِهٌ، قال تعالى ﴿وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا حَافَّةٌ فَلَولاً

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٥٣٦].

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الكوكب المنير للفتوحي [١/٦٦].

نَفَرَ مِن كُلِّ قِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱللِّينِ وَلِيُندِرُواْ فَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُم

والفقه في كلام العرب هو [الفهم] ومنه قول الله تعالى ﴿فَمَالَ هَـُوُلَاء القَوْمِلا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ عَدِيثًا ﴾ [النساء: ٧٨]. أي «لا يفهمون»، والمراد فهم الأحكام الشرعية، وقوله تعالى ﴿ وَالْحَلُلُ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ﴿ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ﴾ [طه: ٢٨]. أي يعلموا ما أقوله لهم ويفهموه، وقال أعرابي لعيسى بن عمر: شهدت عليك بالفقه، تقول منه: فلان لا يفقه ولا ينقه: أي لا يعلم ولا يفهم، وفقهت الحديث أفقهه إذا فهمته، ومنه: أفقه ولا ينقه: أي لا يعلم ولا يفهم، وفقهت الحديث أفقهه إذا فهمته، ومنه ومنه والقهائك الشَّيْء (١٠). ثم خُص به علم الشريعة والعالم به فقيه. و «فَقَهه الله و تَفقَه » إذا تَعاطَى ذلك، و «فَاقَهْتُهُ في الدِّينِ (٢٠)». و [التَّفَقُهُ] من تَفقَه في الأَمْرِ يَتَفَقّه تَفَقُها: تَفَهُ مَهُ ومنه:

[الْفَهْمُ]: وهو فطنة يفهم بها صاحبها من الكلام ما يقترن به من قول أو فعل، وأو] هو حسن تصور المعنى وجودة استعداد الذهن لاستنباط الأحكام ومنه قول الله تعالى وفَقَهَّمْنَاهَا سُلَيْمُنَ ﴾ [الأنبياء: ٧٩]. والمَفْهُوم: مجموع الصّفات والخصائص الموضّحة لمعنى كلّى. و[أَفْهَمَهُ] الأمر: أَبَانَهُ لَهُ وَوَضَّحَهُ [(٣)].

وأورد الحافظ في الفتح ما أخرجه مسلم وغيره من حديث أبي سعيد «أَنَّ رَسُولَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمنْبَرِ فَقَالَ عَبْدٌ خَيَّرَهُ اللهُ بَيْنَ أَنْ يُؤْتِيهُ زَهْرَةَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عنْدَهُ فَاخْتَارَ مَا عنْدَهُ ، فَبَكَى أَبُو بَكُر وَبَكَى ، فَقَالَ : فَدَيْنَاكَ بِآبَائَنَا وَأُمَّهَاتِنَا ، قَالَ : فَكَانَ رَسُولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا

أمّا [الْفقْهُ]: فهو التّوصُّل إلى علم غائب بعلم شاهد فهو أخصّ من العلم، واصطلاحاً: معرفة النّفس ما لها وما عليها. [أو] هو مجموعة الأحكام الشّرعية التي يجب على المسلم الالتزام بها في حياته العملية، وهذه الأحكام تتناول شئون الفرد والجماعة، وتشمل العقائد والأخلاق والعبادات والمعاملات [(٥)].

<sup>(</sup>١) نقلا عن تفسير القرطبي [ج ١١ ص ١٩٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣١١٦] وابن ماجه [١٨١] وأحمد [٧١٩٣].

<sup>(</sup>٣) انظر المعجم الوجيز [ص ٤٨٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤، ٣٩] ومسلم [٢٣٨٢].

<sup>(</sup>٥) انظر المفردات في غريب القرآن [ص ٣٨٤].

ثم عُرِّفَ بعد هذا بأنه العلم بالأحكام الشَّرعيّة العملية الفرعيّة من أدلّتهاالتّفصيلية المتعلّقة بأفعال العباد في عباداتهم ومعاملاتهم وعلاقتهم الأسريّة وجناياتهم والعلاقات بين المسلمين بعضهم وبعض، وبينهم وبين غيرهم في السّلم والحرب وغير ذلك، والحكم على تلك الأفعال بأنها واجبة أو محرّمة أو مندوبة أو مكروهة أو مباحة أو صحيحة أو فاسدة أو غير ذلك بناء على الأدلّة التّفصيلية الواردة في الكتاب والسنَّة وسائر الأدلّة المعتبرة [(۱)].

و[موضوعه]: فعل المكلف من حيث إنّه مُكلف، وأمر الصّبى بالصّلاة ليعتادها وثوابه على الطّاعة لعموم قوله تعالى ﴿ إنّا لا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ [الكهف: ٣٠]. وفى حديث ابن عبّاس «رَفَعَت امْرَأَةٌ صَبيًا لَهَا فَقَالَتْ يَا رَسُولَ الله أَلهَذَا حَجٌ ؟ قَالَ نَعَمْ وَلَك أَجْرٌ (٢)». وعدم مؤاخذة غير المُكلف بالمعصية لعدم تكليفه لما رواه على تَعْفَقُهُ أَنَ رسول الله عَيْ قال «رُفعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلاَثَة عَنِ الْمَجْنُونِ الْمَعْلُوبِ عَلَى عَقْلِه حَتَّى يَسْرَأً، وَعَنِ السَّبَيْ وَالسَّنَة والإجماع النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ، وعنِ الصَّبِي حَتَّى يَحْتَلَمُ (٣)». واستمداده من الكتاب والسَّنة والإجماع والقياس المستنبط من هذه الثّلاثة. وثمرته الفوز بسعادة الدّارين لمن تعلمه وعمل به، وواضعه والقياس المستنبط من هذه الثّلاثة. وثمرته الفوز بسعادة الدّارين لمن تعلمه ورتّب أبوابه، وتبعه الإمام أبو حنيفة النّعمان رحمه الله تعالى، فإنّه أوّل من دوّن الفقه ورتّب أبوابه، وتبعه الإمام مالك رحمه الله تعالى في موطئه.

# الأمر التّكليفي

ويأتى الأمر في اللّغة بمعنيين:

(الأوّل) بمعنى الحال أو الشّأن ومنه قوله تعالى ﴿وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ ٱلْأَمْنِ أُو ٱلْخَوْفِ﴾ [النّساء: ٨٣]. وقوله ﴿ وَمَآ أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴾ [هود: ٩٧]. أو الحادثة ومنه قوله تعالى ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ٩٥]. ﴿ قال ) في الإيضاح [أى شاورهم في الفعل الذي تعزم عليه ويُجمع بهذا المعنى على «أمور»].

(والثّانى) طلب الفعل كقوله تعالى ﴿ وَمَآ أُمرُوّا إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَه ٱلدِّينَ حُنَفَآء ﴾ [البيّنة: ٦]. وهو بهذا المعنى نقيض «النَّهي» وجمعه «أوامر» [أو] هو قول القائل لمن دونه: [افعل (٤)]. [أو] هو طلب الفعل بالقول على وجه العلوّ: بأن

<sup>(1)</sup> انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٢ ص ٥٣٥ - ٥٣٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٣٣٦] وأبو داودٌ [ ١٧٣٦] والنّسائي [ ٢٦٤٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٠٤٦ ] والحاكم [ ٩٤٩ ] وأحمد [ ١٣٢٧ ].

<sup>(</sup>٤) انظر القاموس المحيط [ص ٤٣٩] وميزان الأصول للسّمرقندي [ص ٨٠].

يطلبه الأعلى من الأدنى. [أو] هو اقتضاء الطّاعة من المأمور بإتيان المأمور به قولا ومنه قولا ومنه قولا ومنه قول الله تعالى ﴿ يَا اللهُ مَا اللهُ عَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾.

أمّا [التَّكْليفُ] في اللَّغة من كَلَّفَ يُكَلِّفُهُ تَكْليفًا أَمْرًا: أَوْجَبهُ أَو فرَضه عليه، فالتَّكليف إلزام ما فيه «كُلْفَةٌ» أي مَشَقَّةٌ، فإلزام الشّيء والإلزام به هو تصييره لازما لغيره لا ينفك عنه مُطلقا أو وقت ما، والتَّكاليف الْشَاقُ، و[التّكليف] بالأمر: فرضه على من يستطيع أن يقوم به من قوله تعالى ﴿لاَ يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾[البقرة: ٢٨]. وقوله ﴿وَلا نُكَلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾[المؤمنون: ٢٦].

والوُسْعُ: الطّاقة والْجِدَةُ. والآية نصّ على أنه تعالى لا يكلف العباد بأمر من أعمال القلب أو الجوارح إلا وهي في وُسع المكلف وفي مقتضى إدراكه وبنْيَته، والمتكلف هو المتعرض لما لم يُؤمر به من قوله تعالى ﴿ قُلُ مُ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا آتَا مُنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ [ص: ٨٦]. والتّكليف في الاصطلاح طلب الشّارع ما فيه كلفة من فعل أو ترك. [أو]: هو إلزام مقتضى خطاب الشّرع فهو إلزام ما فيه كلفة لا طلبه [(١٠)].

# من أين تُؤذذ الأحكام الشّرعية؟

الحكم لغة مصدر «حَكَمَ» أى قَضَى وفَصَّل، ومن حيث عرف الشّرع فيستعمل على وضع اللّغة فى الوجوه الثّلاثة: [المنع والصّرف -الإحكام والإتقان -الحكمة] فإنّ الله تعالى شرّع الأحكام:

- (١) داعية إلى مصالح العباد ومانعة عن أنواع الْعَبَث والفساد.
  - (٢) وشُرعت مبنيَّة على الحكمة البالغة والمعاني المستحسنة.

(٣) وهي محكمة مُتقنة بحيث لو تأمّلها العاقل حق التأمّل لعرف أنّها ممّا ينبغى أن يكون كذلك [ (٢)].

أمّا «الشّرع» فهو البيان والإظهار. [قال] ابن فارس [الشّين والرّاء والعين أصل واحد، وهو شئ يفتح في امتداد يكون فيه ومن ذلك: «الشّيريعة»: وهي مورد الشّاربة للماء. قال تعالى ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةُ وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]. وقال تعالى ﴿ثُمَّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شَرْعَةُ وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]. وشرَعَ الله كذا جعله طريقا ومذهبا (٣)]. والمراد بالشَّرع على لسان الفقهاء بيان الأحكام الشّرعيّة، [أو] هو تجويز

<sup>(</sup>١) انظر الموسوعة الفقهيّة [٣/ ٢٤٨] والتّعريفات [ص ٥٨].

<sup>(</sup>٢) انظر ميزان الأصول [ص ١٦ - ١٩].

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المقاييس [ص٥٥٥].

الشّيء أو تحريمه أي جعله جائزا أو حراما [(١)].

والحكم الشّرعى عند الأصوليين خطاب الله تعالى المتعلّق بفعل المكلّف من حيث إنّه مكلّف. [أو] هو خطاب الله المتعلّق بفعل المكلّف اقتضاء أو تخييرا أو بأعم وضعا وهو الوارد سببا وشرطا ومانعا وصحيحا وفاسدا.

أمّا [الحكم التّكليفي] فهو ما فيه طلب أو تخيير. [أو] هو خطاب الله تعالى المتعلّق بأفعال المكلّفين بالاقتضاء أو التّخيير، وعند الفقهاء [الأثر التّابت بشيء نحو الجواز والفساد أو الإعلام على وجه الإلزام (٢٠]. ولقد اتّفق المسلمون على أنّ المرجع الأساسي لكلّ مسلم في معرفة الأحكام الشّرعية هو كتاب الله تعالى وسننة رسوله عَلَيْتُهُ، ثمّ اختلفوا على مصادر أخرى سنذكرها تفصيلا في [الملحق التّعريفي] الذي سيأتي في ختام هذا الفصل إن شاء الله تعالى.

# أنواع الأحكام الشرعية

والأحكام الشّرعيّة نوعان :

(الأوّل) حكم قطعى وهو مجموعة الأحكام التي دلّ عليها القرآن الكريم أو السُّنَة الصّحيحة دلالة قطعية مثل:

ينه وجوب الصَّلاة والزَّكاة لقوله تعالى ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكَوٰةَ ﴾.

\* ووجوب الحج لقوله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلَّبَيْتِ ﴾ .

ي وتحريم الزّنا لقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَلَحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾

والأحكام الشّرعية القطعيّة لا نجد فيها خلافا بين المسلمين علماء ومذاهب وعامّة، إذ هي من المعلوم من الدّين بالضّرورة، وهي كذلك قليلة نسبيّا إذا قُورنت بالأحكام الشّرعية الظّنيَّة.

# (الثّاني) حكم ظنّى ويشمل:

(۱) مجموعة الأحكام التى يدلّ عليها القرآن الكريم أو السّنّة الصّحيحة دلالة ظنية كمقدار ما يجب مسحه من الرّأس عند الوضوء، وهو كامل الرّأس عند مالك وأحمد، ويكفى بعضه عند أبى حنيفة والشّافعي، وذلك لأنّ حرف الباء في قوله ﴿وَٱمْسَحُواْ بِرُءُ وسِكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]. يمكن حمله على عدّة معان مختلفة وليس له معنى قطعى واحد.

(٢) مجموعة الأحكام التي استنبطها الفقهاء من بقيّة المصادر الشرعية بالاجتهاد

<sup>(</sup>١) انظر التّعريفات [ص١١١] والحدود الأنيقة [ص ٦٩].

<sup>(</sup>٢) انظر الواضح في أصول الفقه [ص ٢١].

ومن أمثلة ذلك زوجة المفقود الذى لا يُعرف هل هو حى أو ميّت ، فاجتهاد الحنفى والشّافعى يقضى عليها أن تنتظر حتّى يموت جميع أقرانه في بلده فيغلب على الظّن موته ، وعندئذ يحكم القاضى بانحلال الزّواج ويباح لها أن تتزوّج بغيره .

والدّليل على ذلك أنّ المفقود إذا كان حيّا، فالأصل استمرار حياته حتّى يثبت موته وهو دليل اجتهادى ظنّى، أمّا الاجتهاد المالكى فقد قضى بانحلال الزّواج بين المفقود وزوجته بناء على طلبها بعد مضى أربع سنوات على فقدانه فى حالة السّلم وسنة واحدة فى حالة الحرب، والدّليل على ذلك مراعاة مصلحة الزّوجة ومنع الضّرر عنها ومنع المفاسد التى قد تترتّب على بقائها معلّقة وهو أيضا دليل ظنّى.

وقد أجمع العلماء على أنّ من العلم ما هو [فرض مُتعيَّن] على كلّ امرىء في خاصة نفسه، ومنه ما هو [فرض على الكفاية] إذا قام به قائمٌ سقط فرضه على أهل ذلك الموضع [(١٠)]. وهو ما نشير إليه تفصيلا على النّحو التّالي:

#### (الأول) فرض العين

وهو تعلَّم ما لا يسع الإنسان جهله من جملة الفرائض المفترضة عليه نحو الشّهادة باللّسان والإقرار بالقلب بأنّ الله وحده لا شريك له ولا شبه له ولا مثل، ولا نظير له ولا ندّ له، لم يلد ولم يولد ولم يكن له كُفُوا أحد، وأنّه سبحانه خالق كلّ شيء، وإليه مرجع كلّ شيء، والشّهادة بأنّ محمّدا عَلَي عبده ورسوله وخاتم أنبيائه حقّ، وأنّ الجازاة بالأعمال حقّ، والخلود في الآخرة لأهل الإيمان والطّاعة في الجنّة، ولأهل الشّقاوة بالكفر والجحود في السّعير حقّ.

وأنّ القرآن العظيم كلام الله تعالى وما فيه حقّ من عنده سبحانه يجب الإيمان بجميعه واستعمال مُحكمه، وأنّ الصّلوات الخمس فرض عليه، ويلزمه من علمها علم ما لا تتمّ إلا به من طهارتها وسائر أحكامها، وأنّ صوم رمضان فرض ويلزمه علم ما يفسد صومه وما لا يتمّ إلا به، وإن كان ذا مال لزمه فرضا أن يعرف ما تجب فيه الزّكاة ومتى تجب وفي كم تجب، ويلزمه أن يعلم بأنّ الحجّ عليه فرض مرّة واحدة في دهره إن استطاع إليه سبيلا [(٢)].

كما يلزمه معرفة الأمور المنهى عنها ولا يُعذر بجهلها نحو تحريم الزّنا، والرّبا، والعصب، والرّشوة، والشّهادة بالزّور، وأكل أموال النّاس بالباطل، وبغير طيب من أنفسهم، وتحريم الظّلم كلّه، وتحريم نكاح الأمّهات والأخوات، ومن ذُكر معهنّ، وتحريم قتل

<sup>(1)</sup> انظر جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر [ج ١ ص ١٠].

<sup>(</sup>٢) انظر جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر [ج ١ ص ١١].

النّفس المؤمنة بغير حقّ ، وما كان مثل هذا كلّه ممّا قد نطق به الكتاب وأجمعت عليه الأمّة ، كما يلزمه معرفة ما يحلّ وما يحرم من المأكول والمشروب ، ومنه تحريم الخمر والخنزير ، وأكل الميتة والأنجاس كلّها .

كما يجب على الأباء تعليم أولادهم الصّغار ما يتعيّن عليهم بعد البلوغ، فيُعلّمه الولى الطّهارة والصّلاة والصّوم ونحوها، ويعرّفه تحريم الزّنا، واللَّواط، والسّرقة، وشرب المسكر، والكذب، والغيبة، وشبهها، ويعرّفه أنه بالبلوغ يدخل في التّكليف ويعرّفه ما يبلغ به، كما يجب عليه النّظر في ماله فهذا أحقّ بالتّقديم، وإنّما المستحبّ ما زاد على هذا من تعليم القرآن والفقه والأدب، ويُعرّفه ما يُصلح معاشه ومعاده، ودليل ذلك قول الله تعالى ﴿قُورًا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا آلنّاسُ وَآلْحِجَارَةُ ﴾ [التّحريم: ٦].

و (قال) الأكثرون في تفسيرها [قُوا أنفسكم بأفعالكم، وقُوا أهليكم بوصيتكم]. وذكر القشيرى أنّ عمر رَضِ في لمّا نزلت هذه الآية قال «يَارَسُولَ الله نقى أَنْفُسَنَا فَكَيْفَ لَنَا بِأَهْلِينَا؟». قَالَ «تَنْهَوْنَهُمْ عَمَّا نَهَاكُمُ اللهُ وَتَأْمُرُونَهُمْ بِمَا أَمَرًاللهُ». فكما أنّ المؤمن مكلّفٌ بهداية أهله وإصلاح بيته.

وكما أنّه يحمل تبعة نفسه وجب عليه أن يحمل تبعة أهله وأولاده وهو الأمر النّابت في قوله عَلَيْهُ من حديث ابن عمر كَرْ اللّهُ «فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْتُولٌ عَنْ رَعيته (١)». قال الخطّابي [معنى الرّاعي ههنا الحافظ المؤتمن على من يليه، يأمرهم بالنّصيحة فيهما يلونه، ويحذّرهم أن يخونوا فيما وكُل إليهم منه أو يُضيّعُوا (٢)].

## (الثّانى) فرض الكفاية

وهو تحصيل ما لابد للناس منه فى تعلمهم أمر دينهم من العلوم الشرعية كحفظ القرآن والأحاديث وعلومهما، والأصول، والفقه، والنحو، واللغة، والتصريف، ومعرفة رواة الحديث، والإجماع، والخلاف، وفتواهم به فى مصالح دينهم ودنياهم فرض على الكفاية يلزم الجميع فرضه، فإذا قام به قائم سقط فرضه عن الباقين لا خلاف بين العلماء فى ذلك بدليل قوله تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ حَكَافَّكُ فَلُولا نَفَرَ مِن كُلِّ وَرَقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُندِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ اللَّهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْلَرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٢٢]. أي يتبصروا أمر الدين ويُحصّلوا حقيقته ويتيقُنوا حلاله وحرامه ثمّ يُعلَّمون غيرهم ما تعلَّموه من أحكام الشرع والدين، وفي هذا إيجاب التّفقُه في الكتاب والسنَّة وأنّه على الكفاية دون الأعيان ويدل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٨٩٣] ومسلم [٨٢٩].

<sup>(</sup>٢) انظر سُنن أبي داود [ج ٣ ص ٦٠ ـ الهامش].

عليه قوله تعالى ﴿فَسْتَلُواْ أَهْلَ ٱلدِّحْرِ إِن كُنتُدْلًا تَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل: ٣٠ ] .

فتعليم الطّالبين وإفتاء المستفتين فرض كفاية، فإن لم يكن هناك من يصلح إلا واحد تعين عليه ذلك لقوله عَلَيْهُ من حديث زيد بن ثابت تَعَلَّقَ «نَضَّرَ اللهُ امْرأَ سَمِعَ منًا حَديثًا فَحَفظَهُ حَتَّى يُبلِّغَهُ غَيْرَهُ، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهٍ إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهَ إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهَ لِيَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهَ إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهَ لَيْسَ بِفَقيه (١)،

(قال) الخطابي [قوله «نَضَّر الله): معناه الدُّعاء له بالنضارة وهي النَّعمة والبهجة، وفي قوله «رُبَّ حَامل فقه إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ منْهُ»: دليل على كراهة اختصار الحديث لن ليس بالمتناهي في الفقه، لأنَّه إِذا فعل ذلك فقد قطع طريق الاستنباط والاستدلال لمعاني الكلام من طريق التَّفهُم، وفيه وجوب التَّفقُه والحث على استنباط معاني الحديث واستخراج الكنون من سرة (٢)].

والمراد بفرض الكفاية تحصيل ذلك الشّىء من المكلّفين به أو بعضهم ويعمّ وجوبه جميع الخاطبين به، فإذا فعله من تحصل به الكفاية سقط الحرج عن الباقين، وإذا قام به جمع تحصل الكفاية ببعضهم فكلهم سواء في حكم القيام بالفرض في الثّواب وغيره. ومن [هذا الباب] تكفين الموتى وغسلهم والصّلاة عليهم ومُواراتهم، فإذا صلّى على الجنازة جَمْعٌ ثمّ جَمْعٌ فالكلّ يقع فرض كفاية، ولو أطبقوا كلّهم على تركه أثم كلّ من لا عذر له ممّن علم ذلك وأمكنه القيام به، ولا يأثم من لم يتمكّن لكونه غير أهل أو لعذر [(")].

وللقائم بفرض الكفاية مزيّة على القائم بفرض العين لأنّه أسقط الحرج عن الأمّة لاتّفاق العلماء على أنّ الاشتغال بالعلم أفضل من الانشغال بنوافل الصّوم والصّلاة والتّسبيح ونحو ذلك من نوافل عبادات البدن، ومن دلائله أنّ نفع العلم يعم صاحبه والمسلمين، والنّوافل المذكورة مختصّة به، ولأنّ العلم مُصحّح للعمل فغيره من العبادات مُفتقر إليه ولا ينعكس، ولأنّ العلماء ورَثّة الأنبياء ولا يُوصف المتعبّدون بذلك، ولأنّ العابد تابع للعالم مُقتد به مقلّد له في عبادته وغيرها واجب عليه طاعته ولا ينعكس [(ئ)].

و لأنّ العلم تبقى فائدته وأثره بعد صاحبه والنّوافل تنقطع بموت صاحبها ، ولأنّ العلم صفة للله تعالى ، ولأنّ العلم فرض كفاية فكان أفضل من النّافلة ، وقد قال إمام الحرمين رحمه الله في كتابه [الغياثي]: فرض الكفاية أفضل من فرض العين من حيث

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٦٦٠] والتّرمذي [٢٦٥٦] وابن ماجه [ ١٨٩].

<sup>(</sup>٢) انظر سُنن أبي داود [ج ٣ ص ٣١٩].

<sup>(</sup>٣) انظر المجموع للنووى [ج ١ ص ٥٣].

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ٤٤].

أنَّ فاعله يَسُدُّ مُسَدُّ الْأُمَّة ويُسقط الحرج عنها، وفرض العين قاصر عليه [(١)].

ومن فروض الكفاية عند جماعة من أهل العلم الأذان في الأمصار، وقيام رمضان، وعيادة المريض، وتشميت العاطس، وقالوا: هذا كله فرض على الكفاية، وقال [أهل الظاهر] بل ذلك كله فرض مُتعين، وذكر ابن المبارك عن الحسن البصرى قال [ست إذا أدّاها قوم كانت موضوعة عن العامّة وإذا اجتمعت العامّة على تركها كانوا آثمين:

(١) الجهاد في سبيل الله يعني سدّ التّغور. (٢) والضّرب في العدوّ. (٣) وغسل الميت وتكفينه والصّلاة عليه. (٤) والفُتيا بين النّاس. (٥) وحضور الخُطبة يوم الجمعة فليس لهم أن يتركوا الإمام وليس عنده من يخطب عليه. (٦) والصّلاة في جماعة (٢)].

#### فضل طلب العلم

لقد تكاثرت الآيات وتواترت الأخبار على فضيلة العلم والحثّ على تحصيله والاجتهاد في اقتباسه وتعليمه ودليل ذلك قوله على عند التّرمذي من حديث أبي الدّرداء معن شلك طَريقًا يَبْتَغي فيه علما سَلَكَ الله به طَريقًا إِلَى الْجُنة، وَإِنَّ الْمَلاَئكَةَ الله به طَريقًا إِلَى الْجُنة، وَإِنَّ الْمَلاَئكَة الله به طَريقًا إِلَى الْجُنة، وَإِنَّ الْمَلاَئكَة الْأَرْضِ حَتَى الْحَيتَانَ في السَّمَوات وَمَن في الأَرْض حَتَى الْحيتَانَ في الْمَاء، وَفَصْلُ الْعَالَم عَلَى الْعَابِد كَفَصْلِ الْقَمَرِ عَلَى سَائِر الْكُواْكِبِ ، وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورَّثُواْ دَينَارًا وَلاَ دَرْهَمًا، إِنَّمَا ورَثُوا الْعَلْمَ، فَمَنْ أَخَذَه أَخَذَ بحَظً وَافَر (٣) ».

وقوله «وَإِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الأَنْبِيَاء»: يُبيِّن أَنَّ العلم بالدِّين والشَّرع هو الفصل انذى ينبغى أن يتوارته المسلم عن نبيه عَنِّ ويَأخذ منه الزّاد الأكمل لدنياه وآخرته، ثم يأتى حديث ابن عمر وَ فَيْ لُيو كُد أَنَّ من سعى فى طلب العلم وتحصيله فقد استطاع أن ينال الحظ الأوفر من ميراث النُّبوة لقوله عَنِّ هُ ابْينا أَنَا نَائمٌ أُوتِيتُ بقدَح لَبَن فَشَربْتُ حَتَى إِنِّي لأَرى الرِّيَّ يَخْرُجُ مِنْ أَظْفَارِى، ثُمَّ أَعْطَيْتُ فَصْلَى عُمَر بن الخَطَّاب، قَالُوا فَمَا أَوْلتَه يَارَسُولَ الله ؟ قَالَ الْعَلَّمُ ( عَن الفسير ه عَلَي الله العلم المعلم المشتراكهما فى كثرة النفع بهما . (قال) ابن المنير [وجه الفضيلة للعلم فى الحديث من جهة أنه عبر عن العلم بأنّه فَصْلَة النبي عَلَيْ ونصيب من آتاه الله تعالى منه ( ٥ ) ] .

كما جاءت الأحاديث التي تقرّر أنّ لطالب العلم ومعلّمه منزلة رفيعة ومرتبة شريفة منيعة لا يحَصّلُها إلاّ من أراد الله به خيرا فألهمه رشده منها قول النّبي عَلَيْكُ من حديث (١) انظر الجموع للنّووي [ج ١ ص ٤٥]. (٢) انظر جامع بيان العلم [ج ١ ص ١٦]. (٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦٤١] والتّرمذي [٣٦٨١]. (٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٦٨١] ومسلم [٢٣٩١]. (٥) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٢١٧].

أبى هريرة «الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ مَلْعُونٌ مَا فيهَا، إِلاَّ ذَكْرَ الله وَمَا وَالاَهُ وَعَالَمَا وَمُتَعَلِّمَا (''». وقوله عَلَيْ عن ابن مسعود وَ عَلَيْكُ «إِذَا أَرَادَ الله لَعَبْدَ خَيْرًا فَقَهَهُ فِي الدِّينِ وَٱلْهَمَهُ رُشْدَهُ ('')». وقوله عَلَيْ عن أبي هريرة وَ عَلَيْكُ «مَا منْ رَجُلَ يَسَّلُكُ طَرِيقًا يَطْلُبُ فيه عِلْمًا إِلاَّ سَهَلَ اللهُ لَهُ به طَريقًا إِلَى الْجَنَّة، وَمَنْ أَبْطَأَ به عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ به نَسَبُهُ ("')».

وإذا كان أكرم النّاس أخيرَهم وأتقاهم كما في قوله ﴿ وُلَتِكَ هُمْحَ ثَرُ ٱلَّهِيَّة ﴾ [البيّنة: ٧]. فإنّ هذه الخيريّة لا تتحقّق في الإسلام إلاّ بالتّفقّه في الدّين وهو الأمر المنصوص عليه في قوله عليه عندما سُئل عن معادن العرب «فَخيارُكُمْ في الْجَاهليَّة خيارُكُمْ في الإسْلام إذا فَقهُوا في الْجَاهليَّة بالخصال الحَمودة من جهة ملائمة الطّبع ومنافرته خصوصا بالانتساب إلى الآباء المتصفين بذلك، ثمّ كان الشّرف في الإسلام بالخصال المحمودة شرعا (٥٠). فكان أرفعهم مرتبة من أضاف إلى ذلك التّفقّه في الدّين.

فلا يتشعّب من الفقه إلا الشّرف وإن كان صاحبه بسيطا، والعزّ وإن كان مهينا، والقرب وإن كان قصيًا، والغنى وإن كان فقيرا، والمهابة وإن كان وضيعا، والنّبل وإن كان حقيرا، والسّلامة وإن كان سفيها، وفيه (قال) الشّافعى [ما أحد أورع لخالقه من الفقهاء، ومن تعلّم القرآن عظُمت قيمته، ومن نظر في الفقه نبُل قدره، ومن نظر في اللّغة رق طبعه، ومن نظر في الحساب جزُل رأيه، ومن كتب الحديث قويت حجّته ومن لم يصن نفسه لم ينفعه علمه].

<sup>(</sup>١) حديث حسن صحيح أخرجه التّرمذي [٢٣٢٢] وابن ماجه [٣٣٣٦].

<sup>(</sup>٢) رواه الطّبراني في الكبير بإسناد لا بأس به.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٦٩٩] وأبوداود [٣٦٤٣].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٧٤] ومسلم [ ٢٥٢٦].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ٦ ص ٤٧٨].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٨٤].

وعن ابن عباس في تفسير قوله تعالى ﴿ يَرْفَع اللهُ آلَدِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَآلَدِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن المؤمنين على الذين القيلَّمُ دَرَجَئِتِ ﴾ [المجادلة: ١١]. قال «يرفع الله الذين أوتوا العلم من المؤمنين على الذين لم يُؤتوا العلم درجات (١) ». ورفعة الدرجات تدلّ على الفضل إذ المراد به كثرة التواب، والتي بها ترتفع الدرجات، ورفعتها تشمل [المعنويّة] في الدّنيا بعلو المنزلة وحسن الصيت، وإلى المنوية] في الآخرة بعلو المنزلة في الجنّة، وعن زيد بن أسلم رَوَ اللهُ تعالى ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مِن نَسْمَ أَهُ [الأنعام: ٨٣]. قَالَ بِالْعِلْمِ [(٢)].

والعلم قبل القول والعمل وهو مراد قوله تعالى ﴿فَاعَلَمْ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِلنَّالِكَ وَالعَمل وهو مراد قوله تعالى ﴿فَاعْلَمْ قَالَ [أَلَم تسمع قوله حين بدأ به لِنَابِكَ وفيه أمر بالعمل بعد العلم]. (قال) ابن المنير [أراد به أنّ العلم شرط في صحة القول والعمل فلا يعتبران إلا به، فهو متقدم عليهما لأنه مصحّح للنية التي هي مصحّحة للعمل بقوله ﴿فَاعَلَمْ وَالْحَالُ وَإِنْ كَانَ لَلنّبِي عَيْنَ فَهُو مُتناول لأمّته (٣)].

## فضل من علم وعلَّم

ويأتى بيان فضل من عَلَمَ وعَلَمَ فيما رواه أبو موسى عن النبى عَلَيْ قال «مَثَلُ مَا بَعَثَنَى الله به من الْهُدَى وَالْعلْم، كَمَثَلِ الْغَيْثُ الْكَثيرِ أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ منْهَا نَقيَةٌ قَبَلَتَ الْمَاءَ فَأَنْبَتَ الْكَلُأُ وَالْعُشْبَ الْكَثيرَ، وَكَانَتْ مَنْهَا أَجَادَبُ أَمْسَكَت الْمَاء، فَنَفَعَ الله بَهَا النَّاسَ، فَشَرَبُوا وَسَقُواْ وَزَرَعُوا، وَأَصَابَتْ منْهَا طَائِفَةً أُخْرَى، إِنَّمَا هَى قيعَانٌ، لاَ تُمْسَكُ مَاءً وَلاَ تُنْبِتُ كَللًا مَثَلُ مَثُلُ مِنْ فَقَه فَى دَينِ الله وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنَى الله بَه فَعَلَمَ وَعَلَمَ مَ وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يرْفَعْ بِذَلَكَ رَأْسًا وَلَمْ يَقْبَلُ هُدَى الله والذي أَرْسلتُ بِه (٤٠).

وفى الحديث جعل النبى عَلَى النّاس بالنّسبة إلى الهدى والعلم ثلاث طبقات: (الطّبقة الأولى) ورثة الرّسل وخلفاء الأنبياء وهم الذين قاموا بالدّين علما وعملا ودعوة إلى الله عزّ وجلّ ورسوله عَلَى ، وهم بمنزلة الطّائفة الطّيبة من الأرض التي زَكَتْ فقبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير فزكت في نفسها وزكا النّاس بها ، وهؤلاء هم الذين جمعوا بين البصيرة في الدّين والقوّة على الدّعوة .

فكان لهم قورة الحفظ والفهم في الدّين والبصر بالتّأويل، ففجّرت من النّصوص أنهار العلوم واستنبطت منها كنوزها ورزقت فيها فَهْمًا خاصا كما قال أمير المؤمنين على

<sup>(1)</sup> أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٣٨٤٣] وافقه الذَّهبي في التّلخيص صحيح.

<sup>(</sup>۲) انظر فتح الباري [ج ۱ ص ۱۷۰].

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السَّابق [ج ١ ص ١٩٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٩] ومسلم [٢٢٨٢].

رَحُطُّتُ وقد سُئل «هَلْ خَصَّكُمْ رَسُولُ الله عَلَيْ بشَيْء دُونَ النَّاسِ؟ فَقَالَ لاَ وَالَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ وَبَرَأَ النَّسْمَةَ، إِلاَّ فَهْمًا يُؤْتِيهُ الله عَبْداً فِي كَتَابِهِ (١)». فهذا الفهم هو بمنزلة الكلا والعشب الكثير الذي أنبتته الأرض وهو الذي تميزت به هذه الطبقة [(٢)].

(والطّبقة الثّانية) وهى التى حفظت النّصوص وكان همّها حفظها وضبطها، فَورَدَهَا النّاس وتلقوها منهم فاستنبطوا منها واستخرجوا كنوزها وبذروها فى أرض صالحة للزّرع والإنبات، ووردوها كلّ بحسبه وهؤلاء هم الذين قال فيهم رسول الله عَلَيّة «نَضَّرَ اللهُ امْراً سَمِعَ منَّا حَديثًا فَحَفِظَهُ حَتَّى يُبَلِّعُهُ، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْه إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مَنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْه إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مَنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْه إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مَنْهُ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْه لَيْسَ بَفَقِيه (٣)»

(الطبقة الثالثة) وهم أشقى الخلق الذين لم يقبلوا هدى الله تعالى ولم يرفعوا به رأسا فليست لهم قلوب حافظة ولا أفهام واعية، فإذا سمعوا العلم لا ينتفعون به، ولا يحفظونه لنفع غيرهم، وكان مَثَلُهم كمثَل الأرض السبخة التي لا تُنبت ولا تنتفع بالماء ولا تُمسكه لينتفع به غيرها.

(قال) القرطبى [ضرب التّبي عَلَيْ لَمَا جاء به من الدّين مَثَلاً بالغيث العام الذى يأتى النّاس في حال حاجتهم إليه، وكذا كان حال النّاس قبل مبعثه عَلَيْ ، فكما أنّ الغيث يُحيى البلد الميّت فكذا علوم الدّين تحيى القلب الميّت ، ثمّ شبّه السّامعين له بالأرض الختلفة التي يُنزل بها الغيث:

(١) فمنهم العالم العامل المعلّم، فهو بمنزلة الأرض الطيّبة شربت فانتفعت في نفسها وأنبتت فنفعت غيرها.

( ٢ ) ومنهم الجامع للعلم المستغرق لزمانه فيه غير أنّه لم يعمل بنوافله أو يتفقّه فيما جمع لكنّه أداه لغيره.

(٣) ومنهم من يسمع العلم فلا يحفظه ولا يعمل به ولا ينقله لغيره، فهو بمنزلة الأرض السبخة أو الملساء التي لا تقبل الماء أو تفسده على غيرها (٤)].

# رفع العلم من أشراط السّاعة

ومن علامات السّاعة أن يُرفع العلم ويثبت الجهل لقوله عَلَى من حديث أنس «إِنَّ مِنْ أَشْرَاطِ السَّاعَة أَنْ يُرفَعَ الْعِلْمُ وَيَثْبُتَ الْجَهْلُ، ويُشْرَبَ الْخَمْرُ ويَظْهَرَ الزِّنَا (٥)». وجاء في من أشراط السّاعة أنْ يُرفَعَ الْعِلْمُ ويَثْبُتَ الْجَهْلُ، ويُشْرَبَ الْخَمْرُ ويَظْهَرَ الزِّنَا (٥)». وجاء في (١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥٩٩]. (٢) انظر الوابل الصّيب [ص ٥٥]. (٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٦٦٠] والتّرمذي [٣٦٥٦] . (٥) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٢١٢]. (٥) حديث صحيح أخرجه :البخاري [٨٠] ومسلم [ ٢٦٧١] والتّرمذي [ ٢٢٠٥].

رواية قتادة «أَنْ يَقِلَّ الْعِلْمُ، وَيَظْهَرَ الْجَهْلُ، ويَظْهَرَ الزِّنَا، وَتَكْشُرَ النِّسَاءُ، وَيَقلَّ الرِّجَالُ ( ' ' )». (قال) في الفتح: [وكأنّ هذه الأمور الخمسة خُصّت بالذّكر لكونها مُشعَرة بعدم التّوازن واختلال الأمور التي يحصل بحفظها صلاح المهاد والمعاد وهي:

( 1 ) اللَين: لأنّرفع العلم يخلّ به. ( ٢ ) والعقل: لأنّ شرب الخمر يخلّ به. (٣) والنّسب: لأنّ الزّنّا يخلّ به. ( ٤ / ٥ ) والنّفس والمال: لأنّ كثرة الفتن تخلّ بهما ( ٢ / ٥ ) .

وفيها الدّلالة على أنّ من كان لديه فَهُمّ وقابليّة للعلم لا ينبغى له أن يُهمل نفسه فيترك الاشتغال بعلومه والاستزادة منها لئلاّ يُؤدّى ذلك إلى رفع العلم.

ولا يُرفع العلم إلا بموت العلماء وهو المنصوص عليه في قوله عَلَيْ «إِنَّ اللهُ لاَ يَنْزِعُ الْعَلْمَ بَعْدَ أَنْ أَعْطَاكُمُوهُ انْتِزَاعًا، وَلَكِنْ يَنْتَزِعُهُ مِنْهُمْ مَعَ قَبْضِ الْعُلَمَاء بعلْمهمْ، فَيَبْقَى الْعلْمَ بُعْدَ أَنْ أَعْطَاكُمُوهُ انْتِزَاعًا، ولَكِنْ يَنْتَزِعُهُ مِنْهُمْ مَعَ قَبْضِ الْعُلَمَاء بعلْمهم يُنتزع ويُرفع نَاسٌ جُهَّالُونَ ويُضِلُّونَ (")». فالعَلْم يُنتزع ويُرفع مع قبض العلماء بعلمهم لقول النَّبَى عَلِيهُ في حَجَّة الوَدَّاعِ «يَا أَيُّهَا النَّاسُ خُذُوا مِنَ الْعلْمِ قَبْلَ أَنْ يُرْفَعُ مِنَ الأَرْضِ» وفي آخره «إِنَّ ذَهَابَ الْعلْمُ أَنْ يَذْهَبَ حَمَلتُهُ ( أَنَّ )». ويُفَصِّلُ ذلك قوله عَلِيهُ «إِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامًا يُرْفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ وَيَكْثُرُ فِيهَا الْهَرْجُ ( ٥ ) ».

والجهل فى قوله «ويَظْهَرَالْجَهْلُ» يعنى الجَفَاءُ والسَّفَهُ ومنه «عَدَمُ الْعلْم، وجَهِلَ الشَّيْءَ لَم يعرفه، وفى القرآن الكريم ﴿يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيآءَ مِنَ التَّعَفُّفَ ﴾ [البقرة: ٢٧٣]. و[الجاهلية] ما كان عليه العرب قبل الإسلام من الجهالة والشيرك والضّلالة ومنه قوله تعالى ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُ نَ تَبَرُّجَ ٱلْجَنهلِيَّةِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

ومفهوم قوله عَلَيْ من حديث معاوية «مَنْ يُرِد الله به خَيْراً يُفَقَهْ وَي الدِّينِ، وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَالله يُعْطَى، وَلَنْ تَزَالَ هَذه الْأُمَّةُ قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ الله لاَ يَضُرَّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتَى أَمْرُ الله وَهُمْ ظَاهِرُونَ عَلَى النَّاسِ (٢٠) . يُبيِّن أَنَّ من لم يتفقه في الدّين ويتعلّم قواعد الإسلام وما يتصل بها من الفروع فقد حُرم الخير كله، وفي ذلك بيان ظاهر لفضل العلماء على سائر العلوم. (قال) في الفتح [وهذا الحديث مشتمل على ثلاثة أحكام:

<sup>(</sup> ١ ) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٨١ ] وأحمد [ ١٣٠٢٩ ].

<sup>(</sup>۲) انظر فتح البارى [ج ۱ ص ۲۳٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٣٠٧] ومسلم [٣٦٧٣].

<sup>(</sup>٤) حديث أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٢١٩١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٠٦٣] ومسلم [٢٦٧٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧١ و٣١١٦] وأحمد [٧٦٨٧].

(أحدها) فضل التّفقُّه في الدّين.

(والثَّاني) أنَّ المعطى في الحقيقة هو الله تعالى.

(والثَّالث) أنَّ بعض هذه الأمُّة يبقى على الحقّ أبدا إلى أن تقوم السَّاعة.

ومقصود الحديث إثبات الخير لمن تفقه في دين الله تعالى وأن ذلك لا يكون بالاكتساب فقط بل لمن يفتح الله عليه به لقول النبي على «إذا أراد الله عزَّ وَجَلَّ بِعَبْد خَيْراً فَقَهُ في الدِّينِ (١)». وفي رواية «يُفَقَّهُ في الدِّينِ». وأنّ من يفتح الله عليه بذلك لا يزال جنسه موجودا حتى يأتى أمر الله تعالى (٢)].

وجاء عند البخارى عن عمر تَعْظَيْكُ «تَفَقَّهُوا قَبْلَ أَنْ تُسَوَّدُوا (٣)». ومعناه عند أبى عبيد [ تَعَلَموا العلم ما دمتم صغارا قبل أن تصيروا سادة رؤساء منظورا إليكم، فإن لم تتعلموا قبل ذلك استحييتم أن تتعلموه بعد الكبر فبقيتم جهّالا تأخذونه من الأصاغر، فيُزْرى ذلك بكم، أى ينتقص من هيبتكم ومكانتكم بين النّاس.

وهذا شبيبه بحديث ابن مستعود تَوْقِيَّة «لَنْ يَزَالَ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا أَخَذُوا الْعلْمَ عَنْ أَكَابِرِهِمْ، فَإِذَا أَتَاهُمْ مِنْ أَصَاغِرِهِمْ فَقَدْ هَلَكُوا». وله في الأصاغِر تفسير آخر لمَّا قال: بلغني عَن ابن المبارك أنّه كان يذهَبُ بالأصَاغِر إلى أهل البدع ولا يذهبُ إلى السِّنِ (٤)].

ويُستفاد من قول عمر أنه جعل السّيادة من ثمرات العلم وأوصى طالبه باغتنام هذه الزّيادة قبل بلوغ درجة السّيادة، وذلك يُحقّق استحقاق العلم بأن يغبط صاحبه لأنّه سبب لسيادته، [فكأنه] يقول تعلّموا العلم قبل حصول الرّياسة لتغبطوا إذا غُبطتم بحقّ، ومعنى الغبطة أن يتمنّى المرءُ مثل ما للآخر من النّعمة من غير أن يتمنّى زوالها عنه، وهو المراد بالحسد الذى جاء في قول النّبي عَلَيْهُ «لا حَسَدَ إلاَّ في اثْنَتَيْنِ رَجُلَّ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَسَلَطَهُ عَلَى هَلَكَته في الْحقّ، ورَجُلِّ آتَاهُ اللهُ الْحكْمَة فَهُو يَقْضِى بها ويُعلِّمُها (٥)». ويراد «بالحكمة» عَلَم الكتاب والسّنة أو كلّ ما منع من الجهل وزَجر عن القبيح.

وعن ابن عبّاس قال «ضَمَّنِي رَسُولُ الله عَنَا وَقَالَ اللَّهُمَّ عَلَمْهُ الْكَتَابَ (٢٠)». وأخرجه أحمد بلفظ «اللَّهُمَّ فَقَهْهُ فِي الدّينِ وَعَلَمْهُ التَّأُويِلَ (٧٠)». وقوله عند الحاكم «فَدَعَا اللهَ

<sup>(</sup>١) حديث أخرجه أحمد بإسناد حسن [١٦٨١٧].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١ ص ١٩٨].

<sup>(</sup>٣) رواه البخارى مُعَلِّقا قبل رقم [٧٣] وأبو عبيد في غريب الحديث [٦٣٥].

<sup>(</sup>٤) انظر غريب الحديث [ج٤ ص ٢٦٠ - ٢٦١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٤٠٩] ومسلم [٨١٦].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٧٧] ومسلم [٧٤٧].

<sup>(</sup>٧) حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٣٩٧].

أَنْ يُزِيدَنِي فَهْمًا وَعِلْمًا (١)». وجاء قوله ﷺ في رواية ابن ماجه «اللَّهُمَّ عَلَّمْهُ الْحِكْمَةَ وَتَأْويلَ الْكَتَابِ (١)». ويرَاد «بالتَّأُويل» هنا: التَّفسير والبيان وكشف المعني وتوضيح المراد، ولذَلك كان رَرِّقَكُ عندما يقرأ قوله تعالى ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي الْعَلْمِ يَقُولُونَ ءَامُنَّا بِمِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ [العمران:٧]. يقول «أَنَا مِمَنْ يَعْلَمُونَ تَأْوِيلَهُ». ومرادة والله أعلم تفسيره وبيانه.

و «الْكَتَابُ» في قوله «اللَّهُمَّ عَلَمْهُ الْكَتَابَ» هنا القرآن المنزّل على نبينا محمّد عَلَى والذي أمرنا بالإيمان والعمل به على طريق التّعيين لأنّ العرف الشّرعي عليه، أمّا غيره من سائر كتب الله تعالى فأمرنا بالإيمان بها على طريق الإبهام والجملة دون التّعيين، بل نُهينا عن العمل بها والنظر فيها صريحا لأنّه قد ثبت بنص القرآن تحريف بعضها وهو القّابت في قول الله تعالى في يُحرّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِم في وإنّما عرفنا أنّ القرآن هو كتاب الله تعالى ووحيه وتنزيله بقول رسولنا محمّد عَلَى وإخباره بذلك، لكن الصّحابة رضى الله عنه عرفوا ذلك بإخباره سماعا، ونحن عرفناه بالنقل عنه تواترا، والثّابت بالتّواتر والمسموع بحس السّمع سواء.

واختلف الشُّرَّاح في المراد بالحكمة هنا: فقيل هي الصواب، والسّداد، والحقّ، والعلم، والعدل، والحلّم، والنّبوّة، والقرآن والسُّنَة من قوله تعالى ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابِ وَالعلم، والعَبْمَ وَالنّبوّة، والقرآن والسُّنّة من قوله تعالى ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابِ وَآلَحِكُمَة وَيُزَحِيهِمْ ﴾ [البقرة: ١٢٩]. وقيل هي الإصابة في القول والخشية والفهم عن الله تعالى وما يشبهد العقل بصحّته، [أو] هي نور يُفرق به بين الإلهام والوسواس، والأقرب أنّ المراد بها الفهم في القرآن، وبإجابة دعاء النّبي عَلَي كان ابن عبّاس من الفقه بالحلّ الأعلى . [قاله النّووي (٣)].

والحكمة لغة [معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم]. [أو] هي [وضع الشّيء في موضعه] كما في «الحدود الأنيقة». وفي اصطلاح الأصولين [هي المصلحة التي قصدها الشّارع من تشريع الحكم تحقيقها أو تكميلها ؛ أوالمفسدة التي قصد الشّارع بتشريع الحكم دفعها أو تقليلها. و[الحكماء] هم الذين يكون قولهم وفعلهم مُوافقا للسُّنَة، و«أحْكَم الأَمْرَ» أتقنه (أَعْرَ» أَتقنه (أَعَلَهُ عَلَيْتِمِ ﴾[الحجّ: ٥٦]. أي يُبينها ويجعلها مُتقنة مقنعة محكمة ومنه «آياتٌ مُحْكَمةٌ» أي مُتقنة واضحة، وقيل مُحكمة غير منسوخة،

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٦٣٨٨] وافقه الذّهبي في التّلخيص صحيح.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٣٦].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٨ ص ٢٧٦].

<sup>(</sup> ٤ ) الحدود الأنيقة [ص ٧٣] والموسوعة الفقهيّة [ ٧٨٧/٣٠].

أو مُحكمة غير متشابهة فلا تحتاج إلى تأويل لقول الله سبحانه ﴿هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتنَبَ مِنْهُ ءَاللَّهُ عُكَمَّكُ هُنَّامُ ٱلْكِتنبِ وَأَخَر مُتَشَلِهِكَ ﴾ [آل عمران: ٧].

## ضياع الدّين بين المياء والكبر

لما أحبّت أمّ سُلَيْم الأنصاريّة أن تقدّم لبسط عُذرها في ذكرها لما تستحى من ذكره بين يدى رسول الله عَلَيْ قالت «يَارَسُولَ الله إِنَّ الله لاَ يَسْتَحْيى مِنَ الْحَقِ (١)». لأنّ الذي يُعتذر به إذا كان مُتقدِّما على الشّيء المَعتذر عنه أدركته النّفس صافيا من العيب، وإذا تأخّر العذر استثقلت النّفس المعتذر منه فتأثّرت بقبحه، وعليه فإن الأوّل يأتي [دَافِعًا] والثّاني يأتي [رَافِعًا]، وقد قيل: دفع الشّيء المستكره قبل وقوعه أيسر من رفعه بعد وقوعه.

يأتى ذلك مُقدِّمة لسؤال أمِّ سُلَيْم رضى الله عنها للنّبى عَلَيْ بقولها «هَلْ عَلَى الْمَرْأَة غُسُلٌ إِذَا هي احْتَلَمَتْ ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ نَعَمْ إِذَا رَأْتِ الْمَاءَ (٢)». ورغم أنّ سؤالها يتصل بدواخل النّفس التى لا يستطيع المرء الإفصاح عنها أمام من تعظم هيبته وترتفع مكانته، إلا أنّها لم تمتنع من طرح سُؤالها عمّا احتاجت إليه من فقه وعلم يتصل بحقيقة من حقائق الدّين، ومعنى قولها «إِنَّ الله لا يَسْتَحْيِي من الْحَقِّ»: أنّ الله لا يأمر بالجياء في الحقولا يبيحه كما في قوله تعالى (إنَّ الله لا يمنع من بيانه وإظهاره، ولممّا كان ذلك يُسْتَحْي من البشر لعلة الاستحياء نفى عن الله العلة الموجبة لذلك في البشر [٣٠].

وإِنّما قالت أمّ سُلَيْم هذا اعتذار بين يدى سُؤالها عمّا دعت الحاجة إليه ممّا تستحى النّساء في العادة من السّؤال عنه وذكره بحضرة الرّجال، ومُراده هنا معناه اللّغوى وهو الذي يقع على وجه الإجلال والاحترام للأكابر وهو المعنى الذي حمله قول أمّ المؤمنين عائشة «نِعْمَ النَّسَاءُ نِسَاءُ الأَنْصَارِ لَمْ يَمْنَعْهُنَ الْحَيَاءُ أَنْ يَتَفَقَّهُنَ فِي الدِّينِ (1)».

ولمّا كان الحياء يعنى انقباض النّفس وتحفُّظها عمّا يعيبها من فعل أو قول وهو مستحيل في حقّ الله تعالى فيُحمل قولها «إِنَّ الله لاَ يَسْتَحْيى مِنَ الْحَقّ» على أنّ الله لا يأمر بالحياء في الحقّ، أو لا يمنع من ذكر الحقّ، فمن الحقّ أن يسأل المرء بلا استحياء عمّا لا يعرفه من شأن الدّين، بل ومن حقّ الدّين عليه أن يسأل عمّا لا يعرفه وإن اندرج

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٨٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٣٠] ومسلم [٣١٣].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ١٤ ص ٢٢٧].

<sup>(</sup> ٤ ) أخرجه البخارى معلّقا قبل رقم [ ١٣٠].

هذا السّؤال تحت ما يُظنّ أنّه [حرج] يمنعه الحياء.

وكان رسول الله على يتوصل بالكناية عمّا يضطر إلى التّعبير عنه ممّا يكره التّصريح به، ومن ذلك ما قاله لامرأة رفاعة حينما سألته وقد تزوّجت رجلا فطلّقها قبل أن يدخل بها هل تحلّ لزوجها الأول الذي طلّقها ثلاثا «حَتَّى تَذُوقى عُسَيْلَتُهُ وَيَذُوقَ عُسَيْلَتُهُ وَيَذُوقَ عُسَيْلَتُهُ وَيَذُوقَ عُسَيْلَتُهُ وَيَذُوقَ عُسَيْلَتُهُ وَيَذُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَذُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَدُوقَ مُسَيْلَتُهُ وَيَلِ أَنَ الهاء إنّما ثبتت فيها على نيّة اللّذة .

كما يحمل ما ذكره البخارى عن مجاهد من قوله «لا يَتَعَلَّمُ الْعِلْمَ مُسْتَحِي وَلا مُسْتَكْبر (٢٠)». الدّلالة على أنّ ما يكون سببا لترك [أمر شرعى] فهو حياء مذموم وليس بالحياء الشّرعى الذى هو من الإيمان وإنّما هو ضعف ومهانة. و «لاً» في كلامه نافية لا تاهية ، وكأنّه أراد تحريض المتعلّمين على ترك العجز والتّكبُّر لما يُحدث كلّ منهما من النّقص في تحصيل العلم والدّين [(٣)].

فينبغى لمن عرضت له مسألة أن يسأل عنها ولا يمتنع من السُّؤال حياء من ذكرها، فإن ذلك ليس بحياء حقيقى لأن الحياء خير كله، والحياء لا يأتى إلا بخير والإمساك عن السُّؤال في هذه الحال ليس بخير بل هو شر فكيف يكون حياء، وفيه قال أمير المؤمنين على تَعْطُفُ «لا يَرْجُونَ عَبْدٌ إلا ربَّه، ولا يَخافَنَ إلا ذَنْبه، ولا يَسْتَحْيى مَنْ لا يَعْلَمُ أَنْ يَقُولَ الله أَعْلَمُ \* ) . ومن أقوال الحسن أنْ يَتُعلَمُ مَنْ الله أَعْلَمُ \* ) ». ومن أقوال الحسن «مَن اسْتَتَرَ عَن الطَّلَب بالْحَياء بَالْجَهْلِ سِرْبَالَه ، فَقَطَّعُوا سَرَابِيلَ الْحَيَاء ، فَإِنَّه مَنْ رَقَ وَجْهُهُ رَقَ عَلْمُهُ رَقَ ) ».

وأمّا معنى قوله عَلَيْ «الْحَيَاءُ كُلُهُ خَيْرٌ (٢) » فقد يُشْكَلُ على بعض النّاس من حيث إنّ صاحب الحياء قد يستحى أن يُواجه بالحقّ من يُجلّه ويحترمه فيترك أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر، وقد يحمله الحياء على الإخلال والتّفريط ببعض الحقوق الظاهرة وغير ذلك ممّا هو معروف في العادة، وجواب هذا: أنّ هذا المانع ليس بحياء على الحقيقة بل هو عجز وضعف ومهانة، وإنّما جاءت تسميته حياء من إطلاق بعض أهل العرف له مجازا لمشابهته الحياء الحقيقي، وإنّما حقيقة الحياء خُلُقٌ يبعث على ترك القبيح ويمنع من

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٣٠٩] والنسائي [٣٤٠٩].

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري مُعلَّقا قبل رقم (١٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٢٧٦].

<sup>(</sup>٤) انظر عيون الأخبار لابن قتيبة [ج ٥ ص ١١٩].

<sup>(</sup>٥) انظر المصدر السّابق [ج٥ ص ١٢٣].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٧] وافقه عليه البخاري [٦١١٧]

التَقصير في حقّ ذي الحقّ ونحو هذا والله تعالى أعلم [(١)].

# آفة الدّين بين جاهل ومتعالم

وضياع الدّين يكون بين جاهل يترفّع عن السُّؤال فيه ومُتعالم حين يُسأل عمّا لا يعلمه لا يقول الله أعلم، أمّا [الأوّل] فإنّه لم يدرك أنّ السّؤال في أحكام الدّين وفروضه هو الأمر الذي حضّ الله تعالى عباده عليه، وهو ما تقرر أصله وثبت وجوبه ممّا يجب عليهم العمل به كما في قول الله تعالى ﴿وَمّآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ فَسَنَلُوا أَلْمَ لَا اللهِ عَلَى النّعل: ٤٣].

وكما يُقصد بالآية سُؤال مؤمنى أهل الكتاب ليخبروا كفار قريش بما علموه أنّ جميع الأنبياء كانوا بشرا، فإنّها أيضا تحمل معنى سُؤال أهل الذّكر عن أحكام الشّرع والدّين، وفيها قال ابن عبّاس و المله والمعنى مُتقارب].

ويبيّن رسول الله عَلَيْ أنّه لا شفاء لداء الجهل إلا بالعلم والتعلّم وسُؤال أهل الذكر فيما شق على المرء فهمه ومعرفته كما في قول النّبي عَلَيْ من حديث جابر عن الذين أفتوا المجروح أن يغتسل بالماء: «ألا سَأَلُوا إذْ لَمْ يعْلَمُوا، فَإِنّمَا شفَاء الْعِي السُّوَالُ (٢٠)». وفي رواية ابن عباس مَعْلَيْ «أَلَمْ يَكُنْ شفَاء الْعِي السُّوَالُ (٣)». أي لم لَمْ يَسألوا حين لم يعلموا؟ فشفاء الجهل السّؤال، وعاب عليهم رسول الله عَيْن الإفتاء بغير علم ودعا عليهم لتقصيرهم في السّؤال عمّا لا يعلموه، والْعِي في الأصل العجزعن التّعبير اللّفظي بما يفيد المعنى المقصود والمراد به هنا الجهل.

أمّا ما يُنهى عن السُّؤال عنه فهو الأمر الذى لم يتعبّد الله عباده به ولم يذكره فى كتابه، أو ما يكون تنطُّعا فى بعض المسائل أو تكلُّفا فيما يسَّره الله من أمر الدّين، أو ترخُّصا فى الأحكام والفروض لقوله عَلِي من حديث المغيرة بن شعبة «إِنَّ الله حَرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ الأُمَّهَات، وَوَأُدَ الْبَنَات، وَمَنعَ وَهَات، وَكَرِهَ لَكُمْ ثَلاَثًا: قيلَ وَقَالَ، وكَثرَة السَّوَال، وَإِضَاعَة الْمَالُ ( عَلَى الله عن ابن عبد البر قوله [من سأل مستفهما راغبا فى العلم ونفى الجهل عن نفسه، باحثا عن معنى يجب الوقوف فى الدّيانة عليه فلا بأس به فشفاء العي السُّؤال ، ومن سأل متعنتا غير متفقه ولا متعلّم فهو الذي لا يحل

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ١ ص ٢٨١].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبو داود [٣٣٦] وأحمد [٣٠٥٧] وابن ماجه [٤٧٠].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن أخرجه أبو داود [٣٣٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٤٠٨].

قليل سُؤاله ولا كثيره (١)].

وجاء عن ابن عبّاس تَعْطَفَ [ مَارَأَيْتُ قَوْمًا خَيْرًا مِنْ أَصْحَابِ مُحَمَّد عَلِيَّ ، مَا سَأَلُوهُ إِلاَّ عَنْ ثَلاَثَ عَشْرَةَ مَسْأَلَةً حَتَّى قُبِضَ عَلِيَّ كُلُّهُنَّ فَى الْقُرْآن ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ﴾ \* ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ﴾ \* ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ﴾ خَوَسَتَلُونَكَ عَنِ ٱلْسَاعَةِ ﴾ عَمَّا يَنْفَعُهُمْ (٣٠) ] . يعنى أنّ هذا كان الغالب عليهم.

ومُراد ابن عبّاس المسائل التي حكاها الله في القرآن عنهم، وإلا فالمسائل التي سألوه عنها وبين لهم أحكامها بالسنّة لا تكاد تُحصى أو تُعَدُّ، وإنّما كانوا يسألونه عما ينفعهم من الواقعات ولم يكونوا يسألونه عن المقدّرات والأغلوطات وعُضَل المسائل، ولم يكونوا يشتغلون بتفريع المسائل وتوليدها، بل كانت هممهم مقصورة على تنفيذ ما أمرهم به، فإذا وقع بهم أمر سألوا عنه فأجابهم [(1)].

وإذا كان قد قيل إنّ السُّؤال نصف العلم وأنّه الباب الموصِّل إلى حقائق الدّين وعلومه، فإنّ التّكلُّف فيه والتّعمُّق في مسائله أمر نهى عنه الشّرع لما رواه أبو داود وغيره عن معاوية «أنَّ رَسُولَ الله يَوَلِّكُ نَهَى عَنِ الأُغْلُوطَات (٥)». وفسّره الأوزاعي بصعاب المسائل وقال [إذا أراد الله تعالى أن يحرم عبده بركة العلم ألقى على لسانه الأغاليط]. والحاصل أنّ كثرة السُّؤال ومتابعة المسائل بالأبحاث العقليّة والاحتمالات النظريّة أمر مذموم في شرع الدّين.

وذكر الشّاطبي أنّ كراهية السُّؤال تكون في عشرة مواضع [(٦)]:

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٦ ص ٣٣٣].

<sup>(</sup>٢) حديث أخرجه الدّارقطني [٤/١٨٣] والطّبراني في الكبير [٢٢/٥٨٩].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٦ ص ٣٣٣].

<sup>(</sup>٤) انظر أعلام الموقعين لابن القيّم [ج ١ ص ٧١].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود [٣٦٥٦].

<sup>(</sup>٦) انظر الموافقات للشاطبي [ج ٤ ص ٣١٩].

(أحدها) السُّؤال عمّا لا ينفع في الدّين.

(والثّاني) أن يسأل بعدما بلغ من العلم حاجته كما سأل الرّجل عن الحجّ أكُلَّ عَامٍ ؟ مع أنّ قوله معالى ﴿وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾: قاض بظاهره أنّه للأبد.

(والقّالث) السُّؤال من غير احتياج إليه في الوقت وعليه يدلّ قوله ﷺ «ذَرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكَثْرَة سُؤَالِهِمْ وَاخْتلافهمْ عَلَى أَنْبيَائِهِمْ، فَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ فَلَاعُوهُ (١٠)». فَإِذَا أَمَرْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَلَاعُوهُ (١٠)».

(والرَّابِع) أن يسأل عن [صعاب المسائل] وشرارها كما جاء في حديث معاوية «نَهَى النَّبِيُ عَلَى عَنِ الأُغْلُوطَات». واحدتها أغلوطة وزنها أفعولة من الغلط كالأحموقة من الحُمْق، والمعنى أنّه نهى أن يعترض العلماء بصعاب المسائل التي يكثر فيها الغلط ليستذلُوا بها ويستسقط رأيهم فيها [(٢)].

( الخامس) أن يسأل عن علّة الحكم وهو من قبيل التّعبُّدات التي لا يعقل لها معنى ، كما في حديث قضاء الصّوم دون الصّلاة .

(السّادس) أن يبلغ بالسُّؤال إلى حدِّ التَّكلُف والتّعمُّق وعلى ذلك يدل قول الله تعالى ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ [ص: ٨٦]. ولمَا سأل الرّجل قائلا «يامِنَاحِبَ الْحَوْضِ هَلْ تَردُ حُوْضَكَ السِّبَاعُ ؟ فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ: يَا صَاحِبَ الْحَوْضِ لاَ تُخْبِرْنَا فَإِنَّا نَرِدُ عَلَى السِّبَاعِ وَتَرِدُ عَلَيْنَا (٣) ».

(السّابع) أَن يظهر من السُّوال معارضة الكتاب والسُّنَة بالرّأى ولذلك قيل لمالك ابن أنس «الرَّجُلُ يَكُونُ عَالمًا بالسُّنَة أَيُجَادِلُ عَنْهَا؟ قَالَ لاَ وَلَكِنْ يُخْبِرُ بِالسَّنَة فَإِنْ قُبِلَتْ مِنْهُ وَإِلاَّ سَكَتَ». فليس أخطر من الجدل في أمور الدّين لتبوت قوله عَلَيْهُ من رواية أبى أمامة تَعَلَّقَة «مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْه إِلاَّ أُوتُوا الْجَدَلَ ، ثُمَّ تَلاَ هَذِهِ الآيَةَ ﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ [الزّخرف ٤٠٥] ( عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَدَالًا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

والْجَدَلُ يقوم على المنازعة في الرّأى وشدَّة الخصومة ويستعمل في الحقّ والباطل من [جَادَلَهُ مُجَادَلَةً وَجِدَالاً]: ناقشه وخاصمه، ومنه دفع المرء خصمه عن إفساد قوله بحجّة قاصدا تصحيح كلامه [(٥)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٢٨٨] ومسلم [١٣٣٧] والتّرمذي [٢٦٧٩].

<sup>(</sup>۲) انظر سُن أبي داود [ج ٣ ص ٣١٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ بإسناد صحيح [ ٤٤].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [48] وصحّعه الألباني في تعليقه على المشكاة [ ١٨٠].

<sup>(</sup>٥) انظر القاموس القويم [ص ١١٩].

(الشَّامن) السَّوَال عن المتشابهات (١) ويدلّ على ذلك قوله ﴿ مَأَمًّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم ۚ زَيْعٌ فَيَشِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ﴾. ومن ذلك سُؤال من سأل مالكا عن الاستواء فقال: [الاستواء معلوم والكيف مجهول والسّؤال عنه بدعة].

(التّاسع) السُّؤال عمّا شجر بين السّلف الصّالح وقد سُئل عمر بن عبد العزيز عن قتال أهل صفِّين فقال رضى الله عنه [تِلْكَ دِمَاءٌ كَفَ اللهُ عَنْهَا يَدِى فَلاَ أُحِبُ أَنْ يُلَطَّخَ بِهَا لَسَانى].

(العاشر) سُؤال التعنُّت والإفحام وطلب الغلَبة في الخصام، وفي القرآن في ذمّ نحو هذا من قوله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ فَوْلَتُهُ فِي ٱلْحَيْوة ٱلتُنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَهُو ٱلتُنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْمِهِ وَهُو ٱلتَّنْيَا وَلِهُ إِللهُ اللَّهُ اللَّهُ الْأَلَدُ الْحَديث ﴿ إِنَّ الْحَديث ﴿ إِنَّ الْحَديث ﴿ إِنَّ الْحَديث الْحَديث اللهُ الأَلَدُ الْحَديث الْحَديث الْحَديث اللهُ الأَلَدُ الْحَديث الْحَديث المُحَديث اللهُ ال

هذه جملة من المواضع التى يُكره السُّؤال فيها ويُقاس عليها ما سواها وليس النهى فيها واحدا بل فيها ما تشتد كراهيته، ومنها ما يخف ومنها ما يحرم ومنها ما يكون محل اجتهاد، وعلى جملة منها يقع النهى عن الجدال في الدين كما جاء «الْمِرَاءُ فِي الْقُرْآنِ كُفْرِّ(٣)». فالسُّؤال في مثل ذلك منهى عنه والجواب بحسبه.

قال البغوى في [شرح السُّنَّة] المسائل على وجهين:

(الأوّل) ما كان على وجه التعليم لما يحتاج إليه من أمر الدّين فهو جائز بل مأمور به لقول الله تعالى ﴿فَسْتَلُوٓا أَلْمُ لَ ٱلدِّحْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: ٤٣]. وعلى ذلك تتنزّل أسئلة الصّحابة عن الأنفال والكّلالة وغيرهما.

(والقّانى) ما كان على وجه التّعنَّت والتّكلُّف وهو المراد فى قوله عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ». (قالَ) مَا تَرَكْتُكُمْ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ سُؤَالُهُمْ وَاخْتلاَفُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ». (قالَ) فى الفتح [وفى الحديث إشارة إلى الاشتغال بالأهم الحتاج إليه عاجلا عَمّا لا يحتاج إليه فى الحال فكأنّه قال: عليكم بفعل الأوامر واجتناب النّواهي فاجعلوا اشتغالكم بها عوضًا عن الاشتغال بالسّؤال عمّا لم يقع (٤٠)].

<sup>( 1 )</sup> المتشابه في اللّغة مأخوذ من التّشابه، وفي عرف أهل الأصول: هو الْمُشْكَلُ الذي يحتاج في فهم المراد به إلى تفكّر وتأمُّل. [انظر إحكام الفصول لابن حزم ص ٤٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧١٨٨] ومسلم [٢٦٦٨] والتّرمذي [٢٩٧٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٣].

<sup>(</sup> ٤ ) انظر فتح البارى [ج ١٣ ص ٢٧٨].

# خطورة التَّقوُّل في الدِّين بغير علم

أمّا (الثّاني) فهو الْمُتَقَوِّلُ في الدّين بغير علم حين يُسأل، فلا هو أجاب بالصّحيح من الأحكام ولا هو فوّض أمر الإجابة لأهل العلم بقوله [لا أدرى] و[الله أعلم] ولا أدرك حقيقة القول من خالقه ﴿وَلا تَقْفُمَا لَيْسَ لَكَ بِمِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]. أي لا تقل ما ليس لك به علم ولا تحكم بالقيافة والظن.

و[الفتوى] الجواب عمّا يُشْكِلُ في المسائل الفقهية والشّرعية وبيان الحُكم فيها وجمعها [فَتَاوَى] و [فَتَاوَى] من قوله تعالى ﴿قَالَتْ يَنَأَيُّهَا ٱلْمَلَوُّ ٱلْقَتُونِي فِيَ أَمْرِي﴾ [النّمل: ٣٦]. وقوله ﴿قُضِي ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَقْتِيَانِ ﴾ [يوسف: ٢٤]. أمّا [اللَّفْتِي]: فهو من يتصدّى للفتوى بين النّاس.

وليس هناك أصعب من أن يُورد المرء نفسه مورد الحَرَج والشَّدَّة عندما يُفْتى بغير علم أو يقول بغير على الدّين عندما يُنتزع علم أو يقول بغير فقه، وهو ما أكد خطورته رسول الله عَلَى على الدّين عندما يُنتزع العلم بموت العلماء فيتّخذ النّاس رُءُوسًا جُهَّالاً إِذَا سُئلوا أَفْتَوْا بغير علم «فَيَضلُونَ ويُضلُونَ (١٠)». وقوله عَلَى مَنْ قَالَ عَلَى مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوا أَبَيْتًا فِي جَهَنَّم، وَمَنْ أَفْتِي بغير علم كَانَ إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ (٢)».

كَمَا جَّاء قوله عَلَيْ عند ابن ماجه بلفظ «مَنْ أَفْتِى (٣) بِفُتْيَا غَيْرِ ثَبْت فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ (٤) بِفُتْيَا غَيْرِ ثَبْت فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ (٤) ». فالتوقُف عن الفتوى بغير علم هو الهَدْى الذى ربي رسول الله عَلَيْ عليه أصحابه لما رواه أيوب عن ابن أبى مُليكة قال «سُئلَ أَبُو بَكْر الصِّديقُ عَنْ آيَة فَقَالَ عَلَيه أَصْحَابه لما رواه أيوب عن ابن أبى مُليكة قال «سُئلَ أَبُو بَكْر الصِّديقُ عَنْ آيَة فَقَالَ أَي أَرْضِ تُقلُني، وأَي سَمَاء تُظلُني ، وأَيْنَ أَذْهَبُ وَكَيْفَ أَصْنَعُ ، إِذَا أَنَا قُلْتُ فِي كَتَابِ الله بِغَيْر مَا أَرَادَ الله بِهَا (٥) » .

ولمّا كان الإفتاء هو الإخبار بحكم الله تعالى عن دليل لمن سأل عنه في أمر نازل فقد كان السّلف من الصّحابة والتّابعين يكرهون التّسرُّع في الفتوى ويود كلّ منهم أن يكفيه إيّاها غيرُه، فإذا رأى أنّها تعيّنت عليه بذل اجتهاده في معرفة حُكمها من الكتاب والسُّنَّة أو قول الخلفاء الرّاشدين ثمّ أفتى لحديث ابن أبي ليلي قال «أُدْركْتُ عِشْرِينَ وَمِائَةً مِنَ الأَنْصَارِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ مَا مِنْهُمْ رَجُلٌ يُسْأَلُ عَنْ شَيْء، إلاً

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٣٠٧].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبوداود [٣٦٥٧].

<sup>(</sup>٣) قوله (أُفْتِي) أي من وقع في خطأ بفتوى عالم فلا إثم على متبع ذلك العالم.

<sup>( ؛ )</sup> حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٤٧] وأحمد [٨٢٧٣] وأورده في المشكاة [٢٤٢].

<sup>(</sup>٥) انظر أعلام الموقعين [ج ٢ ص ١٨٤].

وَدَّ أَنَّ أَخَاهُ كَفَاهُ ، وَلاَ يُحَدِّثُ حَديثًا إِلاَّ وَدَّ أَنَّ أَخَاهُ كَفَاهُ (' ' » .

وقد حرّم الله تعالى التَّقُولُ عليه بغير علم وجعله من أعظم المحرّمات بل جعله في المرتبة العليا منها فقال تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبِعْمَ يَغَيْرُ ٱلْحَقِقُ وَلَى تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِمَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾.

فجعل المحرَّمات أربع مراتب وبدأ بأسهلها وهي [الفواحش] ثمَّ ثنَّى بما هو أشد تحريما منه وهو [الإِثم والظّلم] ثمَّ ثلَّت بما هو أعظم تحريما منهما وهو [الشّرك به] سبحانه، ثمّ ربع بماهو أشد تحريما من ذلك كله وهو [التَّقوُّلُ عليه] بلاعلم، وهذا يشمل القول عليه سبحانه بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله وفي دينه وشرعه.

وقد وصف سبحانه فعل ذلك بالكذب والافتراء في قوله ﴿ وَلا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدًا حَلَلُ وَهَلَذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُواْ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللهِ ٱلْكَذِبَ لِا يُسْفَلِحُونَ ﴾ [النّحل: ١١٦]. فتقدم إليهم بالوعيد على الكذب عليه في أحكامه وقولهم لما لم يحرّمه هذا حرام ولما لم يحلّه هذا حلال ، وهذا بيان منه أنّه لا يجوز للعبد أن يقول هذا حلال وهذا حرام إلا بما علم أنّ الله أحلَه أو حَرَّمَه .

وعن ابن هانىء قال [سألتُ الإمام أحمد عن الذى جاء فى قوله عَلَيْ «اجْرَوُكُمْ عَلَى النّارِ» ؟ قال رحمه الله : يُفتى بما لا يسمع . قال وسألته عمّن أفتى بفتيا أجْرَوُكُمْ عَلَى النّارِ» ؟ قال رحمه الله : يُفتى بما لا يسمع . قال وسألته عمّن أفتى فى بفتيا يعيى بها قال : فإثمها على من أفتاها ] . وعن ابن عبّاس قال «إنّ كلّ من أفتى فى كلّ ما يسألونه عنه لمجنون» . وقال سحنون بن سعيد «أجسر النّاس على الفُتيا أقلَهم علما ، يكون عند الرّجل الباب الواحد من العلم يظن أنّ الحقّ كلّه فيه» . ولما أشئافعى عن مسألة فلم يجب قال [حتّى أدرى إنّ الفضل فى السّكوت لافى الجواب] .

## لا يستحيم المرء أن يقول لا أدرس

ينبغي على المسلم الحقّ إذا سئل عن شيء لا يعرفه أو عرض له ما لا يعرفه أن يقول [لا أعْرفه ] أو [لا أتحقُقُه ] ولا يُستنكف عن ذلك، فمن عُلْم العالم أن يقول فيما لا يعلم [لا أعْلَم ] أو [الله أعْلَم ] لما رواه البخاري عن ابن مسعود موقوفا «يَاأَيُهَا النَّاسُ مَنْ عَلْمَ شَيْئًا فَلْيَقُلْ به، وَمَنْ لَمْ يَعْلَمْ فَلْيَقُلْ الله أَعْلَمُ، فَإِنَّ مِنَ الْعِلْمِ أَنْ يَقُولَ لِمَا لا يعلم يعلم الله أعْلَم ألله أعْلم أنْ يقول لما لا يعلم الله أعْلم أن العلم أن يقول لما لا يعلم الله أعْلم أن الله عَزَ وجل لنبيه عَلَيْ ﴿ قُلْ مَا أَسْنَاكُمُ مَعَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا آتَا مِن المُتَكَلِّفِينَ ﴾ [ص ٢٠٨٠].

 <sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين [ج ١ ص ٣٤].

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري موقوفا [٤٨٠٩] ومسلم [٢٧٩٨].

وأورد البخارى في صحيحه [باب: مَا كَانَ النّبِيُّ عَلَيْهُ يُسْأَلُ مِّمَا لَمْ يَنْزِلْ عَلَيْهِ الْوَحْيُ ]. وساق الحافظ دليلا على ذلك فيقول «لاَ أَدْرِى» أو «لَمْ يُجِبْ». حَتَّى يَنْزِلَ عَلَيْهِ الْوَحْيُ ]. وساق الحافظ دليلا على ذلك ما رُوى عن ابن مسعود قال «سُئلَ النَّبِي عَلَيْهُ عَنِ الرُّوحِ فَسَكَتَ حَتَّى نَزَلَت الآيةُ (١)». وما أخرجه الحاكم عن جبير بن مطعم «أَنَّ رَجُلاً أَتَى النّبِي عَلَيْهُ فَقَالَ يَارَسُولَ الله أَي وما أخرجه الحاكم عن جبير بن مطعم «أَنَّ رَجُلاً أَتَى النّبي عَلَيْهُ فَقَالَ يَارَسُولَ الله أَي الْبِلاَد شَرِّ ؟ قَالَ لاَ أَدْرِي الْبِلاَد شَرِّ ؟ قَالَ لاَ أَدْرِي حَتَّى أَسْأَلَ رَبِّي ، فَانْطَلَقَ جبْرِيلُ فَمَكَثَ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَمْكُثَ ، ثُمَّ جَاءَ فَقَالَ يَامُحَمَّدُ وَتَى أَسْأَلَ رَبِّي ، فَالْبِلاَد شَرِّ ؟ وَإِنِّى قُلْتُ لاَ أَدْرِي وَإِنِّى سَأَلْتُ رَبِّى فَقُلْتُ أَيُّ الْبِلاَد شَرِّ ؟ وَإِنِّى قُلْتُ لاَ أَدْرِي وَإِنِّى سَأَلْتُ رَبِّى فَقُلْتُ أَيُّ الْبِلاَدِ شَرِّ ؟ فَال لاَ أَدْرِي وَإِنِّى سَأَلْتُ رَبِّى فَقُلْتُ أَيُّ الْبِلاَدِ شَرِّ ؟ وَإِنِّى قُلْتُ لاَ أَدْرِي وَإِنِّى سَأَلْتُ رَبِّى فَقُلْتُ أَيُّ الْبِلاَدِ شَرِّ ؟ وَإِنِّى قُلْدُ الحَديثُ أَصل في قول العَالِم [لا أدرى] .

وقول المرء [لا أُدْرِى] لا يضع من منزلته ولا يُقلّل من هيبته بل هو دليل على عظم محله وتقواه وكمال معرفته، لأنّ المتمكّن لا يضره عدم معرفته مسائل معدودة، بل يُسْتَدَلُ بقوله [لا أُدْرِى] على تقواه وأنّه لا يُجازف في فتواه، وإنّما يَمتنع مِنْ [لا أَدْرى] من قلّ علمه وقصرت معرفته وضعفت تقواه لأنّه يخاف لقصوره أن يسقط من أعين السّائلين وهو جهالة منه، فإنّه بإقدامه على الجواب فيما لا يعلمه يبوء بالإثم العظيم.

وفارق كبير بين من يتورّع لعلمه وتقواه بقوله [ لا أُدْرِى ] وبين من يجازف بدينه لجهله وقلة علمه، فيقع فيما فَرَّ عنه ويتصف بما احترز منه لفساد نيّته وسوء طويّته، ولا يُوصف إلا بما أخبر به النّبى عَلَيْهُ في قوله «الْمُتَشَبِّعُ بِمَا لَمْ يُعْطَ كَلاَبِسِ ثَوْبَىْ زُورِ (٣)».

ومعنى «الْمُتَشَبِّعُ»: أى المتزيّن بما ليس عنده يتكثّر به ويتزيّن له، أمّا حكم التثنية في قوله «ثَوْبَى زُورٍ»: فللإشارة إلى أنّ كذب المتحلّى مُثنّى، لأنّه كذب على نفسه بما لم يأخذ، وعلى غيره بما لم يُعط، وقال الزّمخشرى في الفائق [المتشبّع أى المتشبّه بالشّبعان وليس به، واستعير للتحلّى بفضيلة لم يُرزَقْها، وشبّه بلابس ثوبى زور أى ذى زور، وهو الذى يتزيّا بزى أهل الصّلاح رياء (1).

فكأنّ الذى لا يدرى قد تصور أنّه أصاب العلم كلّه ليُفتى فيه بجهله وهو لا يدرى!!. (قال) ابن القيّم [الجرأة على الفُتْيَا تكون من قلّة العلم ومن غزارته وسعته، فإذا قلّ علم المرء أفتى عن كلّ ما يُسْأَلُ عنه بغير علم، وإذا اتّسع علمه اتّسعت

<sup>(</sup>١) رواه البخاري معلّقا قبل رقم [٧٣٠٩].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [٣٠٦] وأورده الذّهبي في التّلخيص سندا ومتنا وسكت عنه.

<sup>(</sup>٣) حديث صعيح أخرجه البخارى [ ٥٢١٩] ومسلم [ ٢١٣٠].

<sup>(</sup> ٤ ) انظر فتح البارى [ج ٩ ص ٢٢٨].

فُتياه، ولهذا كان ابن عبّاس تَعْطَفَتُهُ من أوسع الصّحابة فُتيا، وجاء عن حذيفة تَعْطُفَتُهُ قُولِه «إِنّما يُفْتى النّاس أحد ثلاثة: من يعلم ما نُسخ من القرآن، أو أمير لا يجد بُدًّا، أو أحمق متكلّف (١٠)].

وكمّا قاله أبو حصين «إِنّ أحدهم ليُفتى فى المسألة ولو وردت على عمر تَعْظَيّ جَمَع لها أهل بدر، ولأن يموت الرّجل جاهلا خير له من أن يقول ما لا يعلم. ومن إكرامه نفسه أن لا يقول إلاّ ما أحاط به علمه]. ولقد اعتبر العلماء أنّ قول الرّجل «لاَ أَعْلَمُ» أو «لاَ أَدْرِى» أصل من أصول العلم يفزع إليه عندما لا يعلم. «وَالله أَعْلَمُ» تعدل عند الشّعبى «نصْفُ الْعِلْمِ». وكان ابن المسيّب لا يكاد يُفتى إلاّ أن يقول «اللَّهُمَّ سَلَمْنِي وَسَلَمْ مِنِي».

وقيل لابن المبارك متى يُفتى الرّجل؟ قال [إذا كان عالما بالأثر بصيرا بالرّأى]. ويريد «بالرّأى» القياس الصّحيح والمعانى والعلل الصّحيحة التى علَّق الشّارع بها الأحكام وجعلها مؤثّرة فيها طردا وعكسا. فلا ينبغى للمرء أن يسأل غير العالم بالأحكام المتبصّر بحقائق الدّين العارف بهدى السُّنّة، وذلك مدلول قول الله تعالى ﴿الرَّحْمَٰنُ فَسَّلًا بِهِ حَبِيرًا﴾ [الفرقان: ٥٩]. أى سَلِ العالم بربّه العارف بصفات جلاله وكماله وأسمائه وحقائق شرعه وأصول دينه.

### ملحق تعريفي في أصول الفقه

الفقه في اللَّغة هو الفَهْم العميق النَّافذ والذي به تُعرف غايات الأقوال والأفعال ومن ذلك قول الله تعالى ﴿فَمَالِ هَمَوُلآءِ ٱلْقُوْمِ لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٧٨]. وقوله عَنِيه من حديث أبي هريرة رَوَ اللهُ يه خَيرًا يُفْقُهه في الدِّين (٢)». أمّا معناه في اصطلاح العلماء الشّرعيين لا يخرج عن هذا وإن كان يُخصّص عمومه: «فهو العلم بالأحكام الشّرعية العملية المكتسبة من أدلتها التفصيليّة». وعلى ذلك فإن علم الفقه يتكون من جزئين [(٢)]:

(أحدهما) العلم بالأحكام الشّرعية العمليّة أمّا الأحكام الاعتقاديّة كالوحدانيّة ورسالة الرّسل وتبليغهم رسائل ربّهم والعلم باليوم الآخر وما يكون فيه، كلّ هذا لا يدخل في مضمون كلمة الفقه بالمعنى الاصطلاحي.

(والثّاني) العلم بالأدلّة التّفصيلية لكلّ قضية من القضايا ، فإذا ذكر أنّ الرّبا حرام

<sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين [ج ١ ص ٣٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧١] وابن ماجه [١٨١] وأحمد [٧١٩٣].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه للشيخ محمد أبي زهرة [ص ٤]

قليله وكثيره ذكر دليله من الكتاب، وإذا ذكر أنّ كلّ زيادة في رأس المال ربا أقام الدّليل بقول الله تعالى ﴿ وَإِن تُبْتُمُ قَلَكُمُ رُءُوسُ أَمْوَ لِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٩]. فموضوع علم الفقه الحكم في كلّ جزئية من أعمال النّاس بالحلّ أو التّحريم أو الكراهة أو الوجوب أو الاستحباب ودليل كلّ واحد من هذه الأمور.

ولا يُطلق اسم «الفقيه» إلا على العالم بالأحكام الشّرعية القّابتة للأفعال الإنسانية كالوجوب والحظر والإباحة والنّدب والكراهة وكون «العقد» صحيحا أو فاسدا أو باطلا، وكون «العبادة» قضاء لفائتة أو أداء لحاضرة ونحو ذلك، فالعارف بأحكام الشّريعة من حيث إنّها واجبة، ومحظورة، ومباحة، ومكروهة، ومندوب إليها، يسمى «فقيها»، من فقه الأمر فقها وفقها: أحسن إدراكه.

و «أصول الفقه» في اللُّغة جمع أصْل، ويُرادُ بالأصل ما ينبني عليه غيره، وفي الاصطلاح هو عبارة عن أدلة هذه الأحكام وعن معرفة وجوه دلالتها على الأحكام من حيث الجملة لا من حيث التفصيل [(١)]. وبذلك فإنّ «أصول الفقه» تَخْتَصُ بالفقه من حيث كونه مَبْنيًا عليها ومستندا إليها، هذا من حيث الإضافة [(٢)].

أمّا من حيث كونه عَلَمًا على علم مُعَيَّن فإنّ أصول الفقه: هى العلم بالقواعد التي يُتَوَصَّلُ بها إلى استنباط الأحكام الشَّرعيَّة الفرعيّة من أدلّتها التّفصيلية، ومن ذلك يتبيّن حقيقة الفرق بين «الفقه» و«أصوله»: فالأصول هى الوقوف على أدلّة الأحكام من كتاب وسُنَّة وإجماع وقياس وغير ذلك، وعلى معرفة وجوه دلالة ذلك على الأحكام من حيث الجملة مثل «الأمرُ للوجوب» و«النّهي للتّحريم».

ويأتى هذا بخلاف «الفقه» فإنه يتعلق بمعرفة الأحكام الشّرعية العملية على وجهها التفصيلي كقول الله تعالى ﴿ وَالْمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمِيْنَةَ وَاللَّمَ وَلَحْمَ ٱلْجِنزِيرِ ﴾ [البقرة: ١٧٣]. وقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْتُلُوا وَقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْتُلُوا وَقوله تعالى ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النّفسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ اللَّهِ الْآيات جملة أحكام هي تحريم أكل الميتة والدّم ولحم الخنزير، وكذلك إباحة البيع وتحريم الربّا، وكذلك النهى عن قتل النّفس التي حرَّم الله قتلها إلا بالحق.

أمّا «موضوع» علم الفقه فهو أفعال المكلّفين من حيث ما يُثْبَت لها من الأحكام

<sup>(</sup>١) انظر القاموس المحيط للفيروز آبادي [ج ٤ ص ٢٩١].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٢٤].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٢٥].

الشّرعية، لأنّ الفقه إنّما يُرادُ به الأحكام العملية وأدلّتها التّفصيلية، أى أدلّة كلّ حكم منفردا، وبذلك يُناط بالفقيه أن يبحث فى فعل المكلّف فى كلّ جزئية من الجزئيّات العمليّة بالإباحة أو التّحريم أو الكراهة أو الوجوب أو النّدب ذاكرا دليل كلّ واحدة من هذه الجزئيات [(١)].

### استمداد علم أصول الفقه

يُستمد علم أصول الفقه من علوم هي في جملتها عدة علوم هي:

(الأوّل) علم الكلام وهو الكلام في الحسن والقبيح، ويراد بهما البحث عن كون الشّيء مُلائما للطّبع أو مُنفِّرا، أو كون الشّيء صفة كمال أو صفة نقص، كأن نقول العلم حسن والجهل قبيح، وبهذا التفسير لا نزاع في كون هذين عقليين، على أنّ المعلوم من مذهب أهل السنّة أنّ الأحكام إنّما تثبت من جهة الشّرع لا من جهة العقل الحض ولهذا تفصيل عند أهل العلم [(٢)].

(التّانى) اللّغة العربية وذلك لأنّ فَهْمَ الكتاب والسّنّة والاستدلال بهما يعزُّ حصولهما أو الظّفَر بهما من غير الوقوف على علوم اللّغة العربية لكونها لغة التّخاطُب بين الله وبين خلقه ولغة الوحى كذلك، ولأنّ هذين المصدرين العظيمين [الكتاب والسّنّة] عربيان، وبذلك فإنّ العربية واحدة من الرّوافد التي يَسْتَمدُ منها علمُ الأصول معانيه وتفصيلاته، وذلك كعلم النّحو وهو الكلام في معنى الحروف التي يحتاج إليها الفقيه، إلى غير ذلك من علوم اللّغة كالكلام في معنى الأمر والنّهي وصيغ العموم والجمل والمبيّن والمطلق والمقيّد ونحو ذلك، وكأنّ النُّبوة الحانية قد صاغت هذه اللّغة وأبانت قواعدها لتتلقّي الأرض من خلالها هبة السّماء إليها متمثلة في الذّكرالحكيم لقوله عَلَيْ من حديث على «أوّلُ مَنْ فُتقَ لسَانُهُ بالْعَرَبيَّة الْمُبَيِّنة إسْمَاعيلُ، وَهُوَ ابْنُ أَرْبَعَ عَشْرَةَ سَنَة (٣)».

(الثّالث) علم الحديث وهو الكلام في الأخبار وذلك من حيث مراتبها ودرجاتها في القوّة والضّعف أو الثّبوت وعدمه، فيقف على متواترها وآحادها ليُعلَم القطعيُّ منها والظّني، فَيُقَدَّم الأُوَّلُ منهما من حيث الحُجِّية عند التّعارض، وكذلك يقف على المتقدِّم منها والمتأخّر ليمْكنَ التّعويلُ بعد ذلك على الخبر المتأخّر لدى تعارض الأَخبار في المسألة المعروضة [(أع)].

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٢٨].

<sup>(</sup>٢) انظر المستصفى للإمام الغزالي [ج ١ ص ١٣٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [ ٢٥٨١].

<sup>( 2 )</sup> انظر الإبهاج في شرح المنهاج للسُّبكي [ج ١ ص ٧ ].

(الرّابع) الأحكام الشّرعية وذلك من حيث تصوُّرها لأنّ المقصود إِثباتها أو نفيها ، وذلك كأن نقول الأمر للوجوب ، والنّهي للتّحريم ، والصّلاة واجبة ، والرّبا حرام [(١)].

### تعريف الحكم الشّرعى

الحكم الشّرعى هو [خطابُ الله تعالى المتعلّق بأفعال المكلّفين بالاقتضاء أو التّخيير أو الُوضْع]. فالخطاب يُراد به توجيهُ الكلام نحو الغير للإِفهام، وبإضافته إلى الله تعالى خرج خطاب من سواه، إذ لا حُكْمَ إلا حُكْمُهُ وبهذا يخرج خطاب الملائكة والجن والإِنس، والرّسول عَلِيَّةً إِنّما وَجبت طاعتُه بإيجاب الله إيّاها.

أمّا قوله «المتعلّق بأفعال المكلّفين»: فقد احترز به عن المتعلّق بذاته الكريمة وذلك كقول الله تعالى ﴿ شَهدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَٱلْملَتِ كَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْم قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ [آل عمران: ١٨]. فإنّ ذلك خطاب من الله تعالى ومع ذلك فليس بحكم شرعى لعدم تعلّقه بأفعال المكلّفين [(٢)]. أمّا «الاقتضاء»: فهو الطّلب وينقسم إلى:

(١) طلب [فعل]: فإن كان [جازما] فهو الإيجاب، ومن الأمثلة على طلب الفعل من المكلف قوله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْمِيْتَ عَنِ ٱسْتَطَاعَ اللهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧]. وقوله تعالى ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصَّيَامُ كَمَا كَتِبْ عَلَى ٱلَّلِير َ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. وإن كان [غير جازم] فهو [الندب].

(٢) وطلب [ترك] فإن كان جازما فهو [التّحريم] وإن كان غير جازم فهو [الكراهة]. أمّا مثالُ ما يقتضى [طلبَ الكفِّ] من المكلّف عن الفعل كقول الله تعالى ﴿يَآ أَيُّهَا اللهِ عَالَى ﴿يَآ أَيُّهَا اللهِ عَالَى ﴿ يَآ أَيُّهَا اللهِ عَالَى ﴿ يَا اللهِ عَالَى اللهِ عَالَمُ اللهِ عَاللهُ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَمُ اللهِ عَالَمُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَ

أمّا «التّخيير»: فهو ما يقتضى تخيير المكلّف بين الفعل والتّرك كقول الله تعالى ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُ وَا مِنَ ٱلصَّلَوةِ ﴾ [النّساء: ١٠١]. وقوله تعالى ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَلْكُلُواْ جَمِيعًا أَوْ أَشْتَاتُنَا ﴾ [النّور: ٢٠]. أمّا «الْوَضْعُ» فهو السّبب والشّرط والمانع وعلى هذا فإنَّ الحكم الشّرعي ينقسم إلى قسمين:

(الأوّل) الحكم التّكليفي وهو ما اقتضى طَلَب فعل من المكلّف أو كَفّه عن فعل أو تخييره بين الفعل والكفّ عنه، وعلى هذا فإنّه يترتّب قيام الحكم التّكليفي على خمسة أقسام هي الواجب، والمندوب، والحرام، والمكروه، والمباح.

(الثَّاني) الحكم الوضعي وهو رَبْطُ الشَّارع بين أمرين فيجعل أحدهما سببا للآخر

 <sup>(</sup>١) انظر إرشاد الفحول [ص ٦].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٤٠].

أو شرطا أو مانعا [(1)]، وسمّيت [وضعية] لأنّ الشّارع وضعها علامات لأحكام تكليفيّة وجودا وانتفاء [(٢)] وتفصيل ذلك:

(١) أنَّ «السبب»: هو جعْلُ وصفِ ظاهر منْضبط مناطا لوجود حكم -أى يستلزم وجودُه وجودَه فهو ما يلزم من وجوده الوجودُ ومن عدمه العدَمُ [(٣)]. ومن الأمثلة على السبب قوله تعالى ﴿ فَمَن شَهدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْ اللَّهُ وَالبقرة: ١٨٥]. فقد جعل رُؤية هلال رمضان سببا لوجوب الصوم.

(٢) أمّا «الشّرط»: فهو الحكم على الوصف لكونه شرطا للحكم، وحقيقة الشّرط هو ما كان عدمُه يستلزم عدمَ الحكم، فهو وصف ظاهر منضبط يستلزم ذلك، ومثاله: أنّ الحورْل شرط في وجوب الزّكاة فعدمه يستلزم عدمَ وجوبها، وكذا الإحصان شرط في سببية الزّنا والرّجم، فعدمُه يستلزم عدمها [(٤)].

(٣) أمّا «المانع»: فهو وصف ظاهر منضبط يستلزم وجوده حكمة تستلزم عدم الحكم أو عدم السبب:

بد وجود الأبوّة، فإنه يستلزم عدم ثبوت الاقتصاص للابن من الأب، لأنّ كون الأب سببا لعدمه، وفي هذا ما أخرجه الأب سببا لعدمه، وفي هذا ما أخرجه التّرمذي عن عمر تَوْقَيْقُ قال «سَمعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: لاَ يُقَادُ الْوَالدُ بالْولَد (٥)».

بعد وكذلك اختلاف الملّة يستلزم عدم التّوارث بين المختلفين لحديث جابر أنّ النّبي عَلَيْ قَال «لاَ يَتَوَارَثُ أَهْلُ ملّتَيْن (٦)». وقوله عَلَيْ عن أسامة بن زيد رَوَ اللهُ يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلاَ الْكَافِرُ الْمُسْلِمُ (٧)».

وجملة القول أنّ [الحكم التّكليفي] يُراد به طلبُ الفعل من المكلّف أو الكفّ عنه أو تخييره فيه، أمّا [الحكم الوضعي] فلا يُراد به تكليف أو تخيير، وإنّما يُراد به الرّبط بين أمرين ليكون أحدهما سببا أو شرطا أو مانعا، والآخر مسبّبا أو مشروطا أو ممنوعا [(^)].

<sup>(</sup>١) انظر كتاب أصول الفقه [ص ٢٧].

<sup>(</sup>٢) انظر المستصفى [ج ٢ ص ٢ ٣ ١].

<sup>(</sup>٣) انظر إرشاد الفحول [ص ٦].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٤٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح لغيره أخرجه التّرمذي [ ١٤٠٠].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٢٢٣].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٦١٤].

<sup>(</sup>٨) انظر أصول الفقه لعبد الوهّاب خلاّف [ ١٠٣].

### أقسام الحكم التكليفى

ذهب جمهور الأصوليين إلى أنّ الحكم التكليفي ينقسم إلى خمسة أقسام هى الواجب والمندوب والحرام والمكروه والمباح، أمّا الخنفية فقد قسموا الحكم التكليفي إلى سبعة أقسام، وذلك بالتفريق بين الواجب والفرض، وكذا التفريق بين المكروه تحريما والمكروه تنزيها، وعلى هذا فإنّ أقسام الحكم التكليفي عند الحنفية سبعة هي الفرض، والواجب، والمندوب، والحرام، والمكروه كراهة تحريميّة، والمكروه كراهة تنزيهيّة، والمباح. وأوّل هذه الأقسام:

### (١) الواجب

الوجوب اللُّزوم ومنه يقال «أوْجَبَ الرَّجُلُ»: إِذَا عمل ما يجب به الجنّة أو النّار، وقيل في تعريفه ما يُثاب على فعله ويُعاقب على تركه، وقيل ما يجب بتركه العقاب. (أو) ما يصير المكلّف بتركه عاصيا، وقيل ما يمدح فاعله ويذمّ تاركه [(١)].

ومن الأمثلة على «الواجب» الذي يُثاب فاعله ويُذمّ تاركه ويُعاقب عليه قول الله تعالى ﴿ كُتِبَعَلَيْتُكُمُ القِتَالُ وَهُو كُرَهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦]. فقد جعل القتال واجبا على كلّ مسلم لدفع الشّر والفساد، فالوجوب مستفاد من صيغة الطّلب الجازم بالفعل وهو القتال، وفي قوله تعالى ﴿ وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآءَ صَلُكَاتِهِنَّ نِحْلَكُ ﴾ .أوجب الله تعالى على الأزواج أن يُعْطوا الزوجات مهورهن، وهذا طلب جازم يفيد بصيغته الوجوب [ (٢٠)].

وجدير بالذكر هنا أنّ الواجب يُرادف الفرض عند جمهور الأصوليين، فالواجب والفرض اسمان لمسمّى واحد، فهما مترادفان كالحتم واللازم يراد بهما ما يُمدح فاعله ويُذمّ تاركه، أو هو ما يُثاب على فعله ويُعاقب على تركه، أمّا الحنفيّة فقد اصطلحوا على تخصيص اسم «الفرض» بما يقطع بوجوبه، وكذا تخصيص اسم «الواجب» بما لا يُدرك إلا ظنّا [(٣)].

### وللواجب أربعة أقسام:

(الأوّل) من حيث تعيين المطلوب، وهو من هذا الاعتبار ينقسم إلى:

(١) واجب [مُعَيَّن]: وهو ما طلبه الشّارع «عَيْنَا»، أى ما كان المطلوب فيه واحدا من غير تخيير بينه وبين غيره كإيقام الصّلاة وإيتاء الزّكاة وصوم رمضان ونحو ذلك من الفرائض التى يلتزم المكلَّف بالقيام بها وعَيْنًا» دون أن يكون له مندوحة لاختيار غيرها وعلى هذا أكثر الواجبات التى تمثّل فروض العين.

 <sup>(</sup>١) انظر الإحكام في أصول الأحكام [ج ١ ص ٧٤]. (٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٤٤]. (٣)
 انظر الإحكام للآمدي [ج ١ ص ٥٥].

(٢) واجب [مُخَيَّر] وهو ما طلبه الشّارع «مُبْهَمًا» وذلك في واحد من أمور معيّنة كخيارات الكفّارة الثّلاثة وهي المشار إليها في كفّارة اليمين إذ خيّر المشرّع الحالف الذي حنث في يمينه بين إطعام عشرة مساكين، أو كسوتهم، أو عتق رقبة، فأيّ من هذه الكفّارات أدّى برئت ذمته من الواجب المطلوب منه [(١)].

وجملة القول أنّ الواجب من هذا الاعتبار واحد يُختار من أمور مُعينة بحيث لو أتى بواحد منها فقد أتى بالواجب، ولو ترك الجميع أثم ولحقه الذَّمْ وهو مذهب الجمهور من أهل العلم [(٢)].

(الثَّاني) من حيث وقت الأداء وهو نوعان:

(١) مُطلق عن الوقت وهو ما أوجب الشّارع فعله من غير تقييد بزمن معيّن، فوجوبه على القراخى إذ لا يثبت حكم وجوب الأداء على الفور بمطلق الأمر ومثاله: من نذر أن يصوم شهرا صام أى شهر شاء وهو قول الحنفية وطائفة من علماء الأصول، وهو أنّ الأمر المطلق المجرّد عن القرائن لا يقتضى الفور بل التّراخي، واحتجوا في ذلك بأنّ الأمر له دلالة على استدعاء الفعل ولا دلالة له على الزّمان، بل الأزمنة كلها بالإضافة إليه سواء [(٣)].

(٢) الواجب المُقَيَّد بزمن وهو ما طلب الشّارع من المكلّف أن يفعله في وقت معيّن وهو نوعان:

(۱) الواجب المُضيَّق وهو ما كان وقته مُساويا له وعلى قدره فيجوز التَكليف به، وذلك كصوم رمضان إذ لا يزيد الزّمان فيه على الفعل الواجب ولا الفعل الواجب على الزّمان، أى أنّ وقت الواجب مساو له ولا يزيد عليه ولا ينقص عنه، والمراد بالواجب هنا الصّوم [(²)].

(٢) الواجب المُوسَّع وصورته أن يزيد الوقت على الفعل فيقتضى ذلك إيقاع الفعل في جزء من أجزاء الوقت لعدم أولوية البعض، ومثال ذلك صلاة الظّهر مثلا فإنّ وقتها يتسع لصلوات كثيرة إذ يتسع لصلاة الظّهر وغيرها، وصلاة الظّهر إنّما تستوعب جزءا يسيرا من أجزاء الوقت فسمى هذا الواجب بالواجب الموسّع [(٥)].

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٤٩].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السّابق [ص ٥٠].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول السَّرخسي [ج ١ ص ٢٦].

<sup>(</sup>٤) انظر الإبهاج في شرح المنهاج [ج ١ ص ٩٣].

<sup>(</sup>٥) انظر أصول الفقه للشيخ محمد أبي زهرة [ص ٣١].

(الثّالث) الواجب من حيث الملزم بأدائه وحاصله أنّ الوجوب فيه ينقسم إلى فرض عين وفرض كفاية:

( 1 ) أمّا «فرض العين» فإِنّه يتناول كلّ واحد من المكلّفين كالصّوم والصّلاة وغيرهما من الفرائض التي يلتزم كلّ مكلّف بأدائها.

(٢) و «فرض الكفاية» فهو الذى يتناول بعضا غير مُعيّن من المكلّفين كالجهاد فى سبيل الله، والأمر بالمعروف، والنّهى عن المنكر، والصّلاة على الميت، إلى غير ذلك من الواجبات التى لا تلزم واحدا بعينه، وإنّما تجب فى حقّ الجماعة فى الجملة، وهذا هو الواجب الكفائى وقد سُمّى بذلك لأنّ فعل البعض كاف فى تحصيل المقصود منه والخروج عن عهدته، بخلاف الواجب فإنّه لا بدّ فيه من فعل كلّ معيّن بذاته فَسُمّى من أجل ذلك «فرض عين» [(١)].

ويأتى مثل هذا التقسيم أيضا في السُنَة ، فسننة العين كصلاة الضّحى ونحوها ، أمّا سُنّة الكفاية فهى كتشميت العاطس ، والأُضحية في حقّ أهل البيت ، ويتعيّن فرض الكفاية بالشّروع فيه ، أي بالدّخول في فعله ، فإذا ما شرع في فعله صار فرض عين ، أي مثله من حيث وجوب الإتمام ، فمن شرع في صلاة الجنازة لزمه أن يُتمَّها مثلما يجب الاستمرار في صف القتال حتما ، لأنّ في الانصراف من صفّ القتال ما يكسر قلوب الجند [(٢٠].

(الرّابع) الواجب من حيث تقديره وهو هنا نوعان:

(١) الواجب المحدد وهو ما طلب الشّارع فعله بقدر معلوم، أو هو ما كان له حدّ مقدر تنشغل به ذمّة المكلّف فلا تبرأ إلا بأدائه على النّحو المشروع، وذلك كالصّلوات الخمس يُؤدّيها المكلّف على صفتها وكيفيّتها اللّتين حدّدهما الشّارع الحكيم عَلِيّة .

(٢) الواجب غير المحدد وهو ما لم يحدد له الشّارع مقدارا معلوما وذلك كمسح الرّأس، فإِنّ الشّارع لم يُعيِّن له مقدارا مُحدَّدا وإِنّما تبرأ الذّمّة فيه بما يقع به المسح كيفما كان قدره، وكذلك مقدار الرُّكوع والسُّجود فليس لهما تقدير معيّن، وإِنّما يتمّ الواجب بمُطلق الرّكوع والسّجود [(٣)].

#### (۲) الهنــدوب

المندوب شرعا اسم لفعل مدعو إليه عن طريق الاستحباب والترغيب دون الحتم والإيجاب، وجاء في المندوب تعريفات متقاربة تُفضى كلّها إلى مقصود واحد أنّه

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٥٦].

<sup>(</sup>٢) انظر شرح البنائي على جمع الجوامع [ج ١ ص ١٣٤].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٥٣].

ما يستحقّ بفعله الثّواب ولا يستحقّ بتركه العقاب.

وفى «منتهى الأصول»: المطلوب فعله من غير ذمّ على تركه مطلقا [(1)]. و[يسمّى] المندوب: سُنّة ونافلة، ومن أسمائه أيضا المرغّب فيه، والمستحبّ، والتّطوع، وهو اسم لما يتبرّع به المرء من عنده ويكون مُحسنا في ذلك ولا يكون ملوما على تركه، فهو والنّفل سواء، وحكمه «شرعا»: أنّه يُثاب على فعله ولا يعاقب على تركه.

أمّا «السُّنَّة» فيُراد بها ما واظب عليه النبي عَلَيْ و «المستحبّ» ما فعله مرّة أو مرتين، و «التطوُّع»: ما يُنشئه الإنسان باختياره ولم يَرِد فيه نقل، و «المندوب» لا شكّ في عمومه لجميع ما ذكر [(٢)].

و «السُّنَة» في عرف أهل الفقه يُطلقونها على ما ليس بواجب، وقيل: «ما واظب النّبي عَلَيْكُ على فعله مع ترك ما بلا عذر». وقيل: هي في العبادات النّافلة [(٣)]. وجملة القول: أنّ المندوب يقع على عدّة مراتب منها:

(١) السُّنَة المؤكدة وهى «ما واظب النبى عَلَى على فعلها وليس أداؤها لازما محتوما» وذلك كصلاة الوتر على الخلاف فيها فيها فهو عند الجمهور سُنَة من السُنن وعند الحنفية واجب، وكذلك صلاة الرّكعتين قبل الفجر وبعد كلّ من الظُهر والمغرب والعشاء فتلك كلّها سُنن مؤكّدة واظب على فعلها رسول الله عَلَى ويُلام تاركها من غير أن يُعاقب عليها.

(٢) وتأتى فى مرتبة أدنى من ذلك «السُّنَة غير المؤكّدة»: كصلاة أربع ركعات قبل الظهر وقبل العصر وقبل العشاء، فهذه من النّوافل التى يُثاب المرء على فعلها ولا يُعاقب أو يُلام من تركها، فمثل هذه الصّلوات سُنن غير مُؤكّدة لأنّ النّبى عَلَا قد فعلها من غير أن يُواظب عليها [(٤)].

ومع جواز ترك المندوب مرة أو مرّات فلا مساغ لتركه تركا كلّيا ، ويُجرَّحُ تاركُهُ كلّيًا ويُعرَّحُ تاركُهُ كلّيًا ويُقدح في عدالته ، فترْكُ مثل هذه السُّن جملة لا جرَمَ أنّه غير جائز إلاّ إذا كان تركه بالجزء . (قال) الشّاطبي [إذا كان الفعل مندوبا بالجزء كان واجبا بالكلّ ، كالأذان في المساجد الجوامع أو غيرها ، وصلاة الجماعة وصلاة العيدين ، وصدقة التّطوع ، والنّكاح والوتر ، والفجر ، والعُمرة ، وسائر النّوافل الرّواتب فإنّها مندوب إليها بالجزء ، ولو

<sup>(</sup>١) انظر منتهى الوصول [ص ٣٩].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول السّرخسى [ج ١ ص ١١٥].

<sup>(</sup>٣) انظر الإبهاج في شرح المنهاج [ج ١ ص ٥٦].

<sup>(</sup> ٤ ) انظر أصول الفقه للشيخ محمد أبي زهرة [ص ٣٩].

فرض تركها جملة لجُرِّحَ التّارك لها، ألا ترى أنّ فى الأذان إِظهارا لشّعائر الإسلام، ولذلك يستحقّ أهل المصر القتال إذا تركوه، وكذلك صلاة الجماعة وهى من شعائر الإسلام من داوم على تركها يُجرّح فلا تُقبل شهادته، فالتّرك لها جملة مُؤثّر فى أوضاع الدّين إذا كان دائما، أمّا إذا كان فى بعض الأوقات فلا تأثير له فلا محظور فى التّرك (١٠).

#### (٣) الحرام

الحرام هو ما يُشاب على تركه ويُعاقب على فعله ويرادفه المحظور والمعصية والذّنب والمزجور عنه، والمتوعّد عليه، والقبيح، وذلك هو الذى عليه جمهور الأصوليّين، وهو أنّ الحرام ما طلب الشّارع الكفّ عنه جزما وتوعّد بالعقاب عليه. أمّا «الفعل»: فيراد به الشّىء الصّادر من المكلّف، والفاعل هو مصدر [الفعل] ليشمل بذلك الأقوال المحرّمة كالغيبة، والنّميمة، والأمر بالمنكر، والنّهى عن المعروف، وليعم كذلك أعمال القلب كالحقد والحسد والظن والإثم [(٢)].

أمّا موجب النّهى عند الحنفية شرعا: لزوم الانتهاء عن مباشرة المنهى عنه لأنّه ضدّ الأمر وبذلك فإنّ مُقتضى النّهى قبح المنهى عنه شرعا، كما أنّ مُقتضى الأمر حُسْن المأمور به شرعا. إذا تبيّن هذا فإنّ المنهى عنه من حيث صفة القُبح قسمان:

(الأوّل) ما هو «قبيح لذاته» كالزّنا والسّرقة وأكل الميتة وشرب الخمر، وكذا الصّلاة بغير طهارة ونحو ذلك ممّا حرّمه الشّارع لذاته، فذلك كلّه قبيح شرعا. وحكم هذا النّوع أنّه غير مشروع أصلا، لأنّ المشروع لا يخلو عن حكمة ولا حكمة هنا، ولأنّ ضرره ذاتى: أى يكمن في عينه دون غيره [ (")].

(الثَّاني) ما هو «قبيح» لمعنى اتَّصل به اوصفا» وهذا أيضا نوعان:

(أوّلهما) ما هو «قبيح» لمعنى جاوره «جمعا» كوطء الرّجل زوجته فى حالة الحيض فإنّه حرام منهى عنه، وذلك لمعنى مُخالطة الأذى، ومُخالطة الأذى هنا مجاور للوطء جمعًا غير متّصل به وصفا، ولهذا جازله أن يستمتع بها فوق المئزر ويجتنب ما تحته على سبيل الاحتياط، لأنّه لا يأمن الوقوع فى مباشرة الأذى إذا استمتع فى الموضع القريب منه وهو قول الإمام أبى حنيفة رحمه الله تعالى.

ونظير هذا النّوع البيع وقت النّداء فإنّه منهى عنه لما فيه من الانشغال عن السّعى إلى صلاة الجمعة بغيره بعدما تبيّن لزوم السّعي، وذلك يجاور البيع ولا يتَصل به وصفا،

<sup>(</sup>١) انظر الموافقات [ج ١ ص ١٣٢].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ص ٦٦].

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السّابق [ص ٦٧].

وكذلك الصّلاة في الأرض المغصوبة منهي عنها لمعنى معلوم وهو شغل ملك الغير بنفسه، وذلك مجاور لفعل الصّلاة جمعا غير متّصل به وصفا، فعرف بذلك أنّ قُبْحَه لمعنى في غيره [((1)].

(الثّانى) ما كان قبيحا لمعنى اتصل به وصفا، فبيانه مثلا فى الزّنا فإنّه وطء غير مملوك فكان قبيحا شرعا، لأنّ الشّرع قد قصر ابتغاء النّسل بالوطء على محل مملوك فقال سبحانه ﴿ إلَّا عَلَى ٓ أَزْوَ جِهِم ٓ أَوْمًا مَلَكَتَ أَيْمَنتُهُم ٓ ﴾ ونظيره من العبادات: النّهى عن صوم يوم العيد وأيّام التّشريق، فإنّه قبيح لمعنى اتصل بالوقت الذى هو محلّ الأداء وصفا وهو أنّه يوم عيد ويوم ضيافة فيحرُم صومه وهكذا [ (٢٠].

### (٤) المكروه

المكروه هو ما طلب الشّارع من المكلَّف الكفّ عن فعله طلبا غير جازم، وذلك أن تقترن صيغة النّهى بقريتة تدلّ على عدم الحتم والإلزام كقول الله تعالى ﴿يَكَأَيُّهَا اللهِ عَلَى عَدَم الحتم والإلزام كقول الله تعالى ﴿يَكَأَيُّهَا اللّهِ عَلَى عَدَم الحتم والإلزام كقول الله تعالى ﴿يَكُمُ تَسُوْحُمُ وَكُثْرَة اللهُ وَاللّهُ وَكَذُلك قول النّبي عَلِي اللهُ تَعَالَى كَرِهَ لَكُمْ ثَلاَثًا: قيل وقال ، وكثرة السُّوَال ، وإضاعة قول النّبي عَلَي الكراهة وأن طلب المال (٣)». إلى غير ذلك من النصوص التي تدلّ فيها الصيغة على الكراهة وأنّ طلب الكفّ فيها جاء على نحو غير جازم [(ئ)].

أمّا إن كان طلب الكفّ جازما كانت دلالته التّحريم كقوله تعالى ﴿إِنَّمَا حُرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَٱللَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِيزِيرِ﴾ [البقرة: ١٧٣]. والمكروه لغة مأخوذ من الكره والكراهة الذي هو ضدّ المحبّة والرّضا من قول الله تعالى ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦]. وحد المكروه ما يكون تركه أولى من تحصيله. (قال) في التّعريفات [المكروه ما هو راجح التّرك فإن كان إلى الحرام أقرب تكون تنزيهيّة ولا يُعاب الحرام أقرب تكون تنزيهيّة ولا يُعاب على فعله (٥)].

على أنّ التّعريف الجامع للمكروه لدى الجمهور أنّه [ما يُمدح تاركه ولا يُدمّ فاعله]. وبقوله «ما يُمدح تاركه» خرج الواجب، والمندوب، والمباح. وبقوله «ولا يذمّ فاعله»

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٦٧].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول السرخسي [ج ١ ص ٧٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٧١٥] وافقه البخاري [ ٢٤٠٨] وأحمد [ ١٨٠٦٥].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٦٨].

<sup>(</sup>٥) انظر الإحكام للآمدى [ج ١ ص ٩٣].

خرج الحرام فإنه يذم فاعله، والختار أنّ المكروه منهى عنه، كما أنّ المندوب مأمور به، ولا يعنى ذلك أنّ المكروه لم يرد الله من المكلف فعله وإنّما معناه أنّ تاركه ممدوح وفاعله لا يقع عليه ذمّ فهو بذلك ليس حسنا ولا قبيحا [(١)].

وللعلماء في المكروه اصطلاحات ثلاثة:

(الأوّل) الحَرام أو «المحظور» وفيه يقول الشّافعى: أكره كذا، وهو يريد التّحريم وهو غالب إطلاق المتقدّمين تطبيقا لقوله تعالى ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلسِّنَتُكُمُ اللّهِ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلسِّنَتُكُمُ الْكَدِبَ هَنذا حَلَالٌ وَهَنذا حَرَامٌ ﴾ [النّحل: ١١٦]. فكرهوا إطلاق لفظ التّحريم.

(الثّاني) أنّه ما نُهِيَ عنه نَهْيَ تنزيه وهو المرادهنا وهو الذي أشعر فاعله أنّ تركه خيرٌ من فعله.

(الثّالث) إِنّه تَرْكُ الأوْلَى كترك صلاة الضّحى وذلك لكثرة الفضل فى فعلها، والفرق بين هذا والذى قبله ورود النّهى المقصود، والضّابط فى ذلك أنّ ما ورد فيه نهى مقصود يقال له «مكروه» وما لم يرد فيه نهى مقصود يقال له ترك الأولّى ولا يقال له مكروه [(٢٠]].

والمكروه عند الحنفيّة نوعان:

(الأوّل) المكروه كراهة تحريم وهو المقابل للواجب وهو ما طلب الشّارع من المكلّف تركه طلبا جازما بدليل ظنّى كأخبار الآحاد والقياس، وذلك مثل لبس الحرير والذّهب في حقّ الرّجال، وكذلك بيع المرء على بيع أخيه وخطبته على خطبته لقوله عَلَى «لاّ يَخْطُب أَحَدُكُم علَى خطبة أَخيه ولا يَبع عَلَى بَيْع أَخيه إلاَّ بإذْنه (٣)».

ومثل هذه الأخبار ظنية التُبوَت، وذلك بخلاف الحرام وهو ما طلب الشارع من المكلف تركه طلبا جازما بدليل قطعى لا شبهة فيه كالقرآن والسنة المتواترة والإجماع، وذلك كالسرقة، والزنا، وشرب الخمر، والغيبة، والنميمة، وأكل الربا، وأكل أموال الناس بالباطل، وشهادة الزور، ونحو ذلك تما ثبت بدليل قطعى، والحرام منكره كافر بخلاف المكروه تحريما فإن منكره لا يكفر بل يفسق فقط على أن المكروه تحريما أقرب إلى الحوام [(أ)].

(الثّاني) المكروه كراهة تنزيه وهو المقابل للمندوب [أو] هو ما طلب الشّارع

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه لأبي زهرة [ص ٥٤].

<sup>(</sup>٢) انظر الإبهاج في شرح المنهاج [ج ١ ص ٥٩].

<sup>(</sup>٣) حديث مّتفق عليه أخرجه البخارى [ ٢١ ٤١ ] ومسلم [ ١٤١٢].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ص ٧١].

من المكلّف تركه طلبا غير جازم بدليل ظنّى فيه شبهة، وهو ما لا يذم فاعله خلافا للمكروه كراهة تحريمية فإنه يذم فاعله، ومن أمثلة المكروه تنزيها أكل لحوم الخيل، والوضوء من سُؤر الهرّة، وسباع الطّير، ونحو ذلك من أمثلة المكروه تنزيها، وهو من حيث المرتبة خلاف الأوْلى [('')].

#### (٥) المباح

المباح فعل مأذون فيه من الشارع خلا من مدح وذم ، وفي اللَّغة عبارة عن الإطلاق ، يقال: أباحه أي جعله مُطلقا. [أو] هو ما خيّر الشّارع المكلّف فيه بين فعله وتركه ، فالمكلّف له أن يفعله وله أن لا يفعله ، وبذلك فإنّ الإباحة حكم شرعى بالتّخيير بين الفعل والتّرك المتوقف وجوده كغيره من الأحكام على الشّرع ، وقد يُطلق المباح على ما لا ضرر على فاعله وإن كان تركه محظورا ، كما يقال [دم المرتد مباح] أي لا ضرر على من أراقه ، ويقال للمباح الحلال والجائز والمُطلق [(٢)].

ويثبت المباح بثلاثة طرق:

(أوّلها) نصّ الشّارع على عدم تأثيم فاعله كقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللّهُ عَادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ فإنا حاقت بالمكلف ضَرورة لأكل ما كان محظوراً فلا حرج عليه فهو بذّلك مباح [ (")].

(الثّانية) عدم النّص من الشّارع على التّحريم فلا حرج عندئذ في الفعل فهو بذلك مباح بالبراءة الأصليّة، لأنّ الأصل في الأشياء الإباحة وذلك كلبس المعطف والبنطلون ممّا شاع لبسهما في هذا الزّمان، فلا جناح في ذلك ما دام فيه ستر سابغ للبدن والعورة إلى غير ذلك ممّا يستجدّ من أفعال يفرزها التّحديث وتبدل الظّروف والأحوال.

(الثّالثة) نصّ الشّارع على الإِباحة كقوله تعالى ﴿فَكُلُواْ مِمَّآ أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَآذْكُرُواْ آسْمَ آللّهِ عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤]. فقد نصّ على إِباحة الأكل تما أمسكه الكلب المعلّم وإِن جاء به ميتا لصاحبه وذلك ضمن الشّروط الشّرعية المقرّرة في الصيد [(٤٠)].

#### أدلة الأحكام الشّرعية

اتّفق المسلمون على أنّ المرجع الأساسى لكلّ مسلم فى معرفة الأحكام الشَّرعيَة هو كتاب الله تعالى وسُنَّة رسوله عَظِيَّة ثمّ اختلفوا على مصادر أخرى هى الإِجماع والقياس

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه للشّيخ محمد أبي زهرة [ص ٥٥ - ٢٤].

<sup>(</sup>٢) انظر إرشاد الفحول للشّوكّاني [ص٦].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ص٧٣].

<sup>(</sup>٤) انظر حاشية البناني على شرح جمع الجوامع [ج ١ص ١٢٣] والمستصفى للغزالي [ج ١ص ٤٧].

والاستحسان والمصالح المرسلة والعرف.

والواقع أنّ هذه المصادر المختلف عليها إنّما ترجع أيضا إلى كتاب الله وسُنّة رسوله عليها لله عليها إنّ القرآن الكريم والسنّة المطهّرة هما مرجع كلّ مسلم في تعريف أحكام الإسلام]. وهذا لا يعنى إنكار بقية المصادر الشّرعيّة بل معناه أنّها تخضع جميعها للقرآن والسنّة، وأوّل هذه الأدلّة تعريفا:

# (الدكيل الأول) القـر أن الكريـــم

القرآن الكريم هو اللّفظ العربى المنزّل على نبيّنا محمّد على للإعجاز بسورة منه والمنقول متواترا، وعُرِّفَ بأنّه كلام الله تعالى المنزّل على نبيّنا محمّد على المفظه العربى المتعبّد بتلاوته المكتوب في المصاحف المتواتر من حيث النّقل، وهو أصل الأصول كلّها وأساس الأدلّة جميعا سواء في ذلك السّنّة المبيّنة للكتاب الحكيم والكاشفة عن معانيه ومقاصده، وهو حُجَّةُ الله البالغة التي تنبثق عنها الحجج والدّلائل كافّة، ولا يزيغ عنه إلا خاسر هالك أو مستكبر أثيم.

والجنوح عن كتاب الله جُحْدًا أو استخفافا لا جرم أنّه كفر والعياذ بالله، وإن لم يكن جُحْدًا ولا استخفافا بل تقصيرا وتفريطا مع الإيمان به وبصلاحه فذلكم فسق وعصيان لله جلّ وعلا وتأويلا لقوله تعالى:

- \* ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَكَ بِكَ هُمُ ٱلْكَلْفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].
- \* ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزِلَ ٱلله فَأُولَت بِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونِ ﴾ [المائدة: ٤٧].
- ﴿ فَا حَكُم بِينَهُ مِهِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلا تَتَّبِعُ أَهْوَآءَهُمْ عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٨٠].

ومثل هذه النّصوص أبلغ دلالة على وجوب الاحتكام لكتاب الله كلّه إذ هو مصدر الشّريعة برُمَّتِهَا ، بل هو منهل الأصول والدّلائل كافّة [ ( ' ' ) ] .

# (الدَّلِيلُ الثَّانِيُ) السُّنِّةُ

<sup>(</sup>١) أصول الفقه الإسلامي [ج١ ص ١٦٩].

وهذا هو المراد هنا، ويدخل في الأفعال التقريرات فاستغنى عن إدخالها في التعريف، وفي الجملة فإن السُّنَة تُطلق على ما كان من العبادات نافلة منقولة عن النبي عَلَي ، وقد تُطلق على ما صدر عن الرسول عَلَي من الأدلة الشّرعية ممّا ليس بَمَتُلُو ولا هو بمُعجز ولا داخل في المعجزة، ويدخل في ذلك أقوال النبي عَلَي وأفعاله وتقاريره.

وعلى هذا فالسُّنَّة باعتبار ماهيتها تنقسم إلى ثلاثة أقسام [(١)]:

# (الأول) السُنَّةُ القولية

وهي أكثر السُّنَة ومثال ذلك قول النبي عَلَيُّ «لَيَنْتَهِينَ أَقُواهٌ يَرْفَعُونَ أَبْصَارَهُمْ إِلَى السَمَاء في الصَّلاَةِ أَوْ لاَ تَرْجِعُ إِلَيْهِمْ (٢)». ومنها قوله عَلِي من حديث أبي هريرة عند الشّيخينَ «لأَنْ يَحْتَزِمَ أَحَدُكُمْ حُزْمَةً مِنْ حَطَبٍ فَيَحْمِلَهَا عَلَى ظَهْرِهِ فَيَبِيعَهَا ، خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلَ رَجُلاً يُعْطيه أَوْ يَمْنَعُهُ (٣)».

# (الثّاني) السُّنَّة العُعلية

اختلف الأصوليون في «أفعال النّبي عَلَيْهُ » هل هي دليل لشرعية مثل ذلك بالنّسبة إلينا أم ليست دليلا ? وبيان ذلك [(٤)]:

(١) إِنّ ما كان من الأفعال الجبِلِّيَّة -التي جُبِلَ عليها الإِنسان - كالقيام والقعود والأكل والشّرب ونحوه فلا خلاف في كونه على الإِباحة في حقّه عَلَيْ وفي حقّ أمّته أيضا، على أنّ التّأسى به فيه مستحبّ، فقد كان ابن عمر رَوَعَ في عندما يَحُجّ يجرّ خِطَامَ ناقته حتّى يبركها في موضع بركت فيه ناقة النّبي عَلَيْ تبرّكا بآثاره الظاهرة ومواطن نعاله الشّريفة.

(٢) أمّا ما كان غير ذلك ثمّا ثبت أنّه من خواصّ النّبى عَلَى وأمّته وهو ما أجمعت عليه الأمّة، وذلك كاختصاصه عَلَى بوجوب الضّحى، والوتر، والتّهجُد باللّيل، والمشاورة، والتّخيير لنسائه، وكذلك اختصاصه عَلَى بإباحة الوصال في الصّوم، واختصاصه بجزء من الغنيمة وهو الخمس، إذ لا تحلّ له الصّدقة، وكذلك اختصاصه عَلَى بدخول مكّة بغير أحرام، وكذا الزّيادة في النّكاح على أربع نساء، إلى غير ذلك من خواصّه الكريمة عَلى أ

أمَّا ما عُرِفَ أَنَّ فِعْلَهُ بِيانَّ لأمَّته فهو دليلٌ على أنَّه لها من غير خلاف وذلك :

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي [ج ١ص١٦] وأصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ١٧١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٢٨] وابن ماجه [٨٦٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٤٨٠] ومسلم [ ١٠٤٢] والتّرمذي [ ٦٨٠].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ١٧٤].

( ١ ) إِمّا بصريح قوله ﷺ ومنه «صَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي ( ١ )». وقوله ﷺ «خُذُوا عَنِّي «خُذُوا عَنِي مَنَاسكَكُمْ ( ٢ )».

(٢) أو بقرائن الأحوال كما لو ورد لفظ مُجمل أو عام أريد به الخصوص، أو مُطلق أريد به التقييد ولم يبينه قبل الحاجة إليه، ثم فعل عند الحاجة إليه فعلا صالحا للبيان، فإنه يكون بيانا حتى لا يكون البيان مُؤخّرا عن وقت الحاجة، وذلك كقطعه يد السّارة من الكوع بيانا لقوله تعالى ﴿فَٱقْطَعُواْ أَيْدِينَهُمَا جَزْآءً بِمَا كَسَبَا﴾ [المائدة: ٣٨]. وكَتَيَمُ مِه إلى المرفقين بيانا لقوله تعالى ﴿فَآمُ سَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَلَيْدِيكُم مِنْهُ﴾ [المائدة: ٦]. ونحو ذلك، والبيانُ تابعٌ للمُبين في الوجوب والنّدب والإباحة [(٣)].

# (الثالث) السُنَّة التّقريرية

المراد بالتقرير هنا أن يرى النبي عَلَي فعلا أو يسمع قولا فلا يُنكره بل يُقرّه ، فإنَ مجرّد إقراره لما رأى أو سمع يعتبر سُنَة ، ومثال ذلك إقراره عَلَى لمن تيمم للصّلاة إذ لم يجد الله ثمّ وجده بعد الصّلاة ، وكذلك إقراره لمن أكل حمار الوحشي ، وأكل الضّب [(1)] على مائدته عَلَى أكله وإن لم يأكلها هو لأنّ نفسه تَعَافُهُ [(أ)] إلى غير ذلك من المسائل التي رآها النبي عَلَى أو سمعها فأقرّها فهي بذلك مسنونة [(1)].

# حجيَّة السُّنَّة

مّا لا شكّ فيه أنّ السُّنَة حُجَّةٌ في الشّريعة بعد الكتاب الحكيم، بل إِنّها الدّليل الثّاني من أدلّة التّشريع وهي مُكمّلة للكتاب في بيان الحكم، ودورُ السُّنَة مشهود في تبيين القرآن والكشف عن معانيه ممّا أُبهم أو كان مجملا غير مُستبين، أو كان عامًا فاقتضى التّقييد، إلى غير ذلك من وجوه التّبيين أو الكشف عن مقاصد القرآن [(٢)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٢٤٦] ومسلم [٧٧٤] وأحمد [٢٠٤٠٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٢٩٧] وأبو داود [ ١٩٧٠] والنّسائي [٣٠٦٢].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ١٧٥].

<sup>(</sup>٤) الضَّبُّ حيوان من جنس الزّواحف غليظ الجسم خَشنُهُ، له ذَنَبٌّ عريض حَرِشٌ أَعْقَدُ، يعيش فى صَحَارى البلاد العربيّة ويأكله أهلها نظرا لأنّ لحمه يُذهب العطش، وهو أصلا لا يشرب الماء وإنّما يكتفى بالنّسيم وبرد الهواء .[راجع المعجم الوسيط - ج ١ ص ٥٥٢].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٦٥٥] ومسلم [١٩٤٣] والتّرمذي [١٧٩١].

<sup>(</sup>٦) انظر الموافقات للشّاطبي [ج ٤ ص ٦٨].

<sup>(</sup>٧) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ١٧٧].

ولقد ثبتت حُجِّيةُ السَّنَة بقول الله تعالى ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنكُم عَنَهُ فَانتَهُواْ وَالنَّهَاء عَمَا نهى عَنْهُ فَانتَهُواْ وَالنَّهُ وَالانتهاء عَمَا نهى عنه وظاهرُ الأمر في الآية الوجوب، وفي قوله تعالى ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهُ فَاتَبِعُونِي يَعْدُ وَظاهرُ الأمر في الآية الوجوب، وفي قوله تعالى ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحَبُّونَ ٱللَّهُ فَاتَبعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُور رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١] . جعل الله اتباع نبيه عَلَيْ من لوازِم محبَّننا له سبحانه، ومحبَّننا الله تعالى واجبة، ولزومُ الواجب واجبٌ ، فاتباعهُ عَلَيْ واجبٌ ، وقوله تعالى ﴿ فَاتَبِعُونِي ﴾ ، أمر والأمر للوجوب [ (١٠ ) ] .

واتباعه عَلَيْ يشمل كلّ ما صدوعنه من قول أو فعل، فضلا عمّا أُنزل إليه من ربّه تعالى وهو الفرقان، وعلى هذا فلا ريب في حُجّية السُّنّة وأنّها المصدر الثّاني بعد كتاب الله الحكيم وهي المبيّنة له المتمّمة لشرع الله تعالى [(٢)].

# (الدكيل الثّالث)

#### الإجماع

الإجماع هو الدّليل الذي يلى النّصوص في القوّة والاحتجاج وهو في مرتبة تلى النّصوص وليس قبلها وهو يعتمد عليها، والإجماع هو [اتّفاق المجتهدين من الأمّة الإسلامية في عصر من العصور بعد النبي عَلِي على حكم شرعى في أمر من الأمور العملية]. وقد أجمع علماء المسلمين على اعتبار الإجماع حجّة، وإن كانوا قد اختلفوا فيمن هم العلماء المجتهدون الذين يتكوّن منهم الإجماع [(٣)].

وفكرة الإِجماع في الفقه الإِسلامي قد تدرِّجت من عصر الصّحابة رضوان الله عليهم إلى عصر الأثمّة المجتهدين، وقد قام هذا التّدرِّج على أدوار ثلاثة [ (1) ]:

(الأوّل) أنّ الصّحابة كانوا يجتهدون في المسائل التي تعرض لهم، وقد كان عمر تعرَّفَ يجمعهم ويستشيرهم ويبادلهم الرَّاى، فإذا أجمعوا على أمر معين سارت عليه سياسته، وإن اختلفوا تدارسوا حتى ينتهوا إلى أمر تقره جماعة الفقهاء منهم، وبذلك يكون الأمر مُجْمعًا عليه، وينال بهذا الإجماع قوّة ليست في الرَّأى المنفرد، وما كانوا يُجمعُون إلاَّ على أمر يكون قد ورد فيه النَّص.

(والثَّاني) أنَّه في عصر الاجتهاد كان كلِّ إمام يجتهد في ألَّ يشذَّ بأقوال يُخالف

<sup>(</sup>١) انظر شرح تنقيح الفصول للقُرافي [ص ٢٨٨].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السّابق [ص ٢٨٩].

<sup>(</sup>٣) انظر إرشاد الفحول للشوكاني [ص٧١].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول الفقه للشيخ محمّد أبي زهرة [ ص ١٨٥].

بها ما عليه فقهاء أهل بلده، حتى لا يُعتبر شاذًا في تفكيره، فأبو حنيفة كان شديد الاتباع لما هو موضع إجماع عند من سبقوه من علماء الكوفة، ومالك كان يعتبر إجماع أهل المدينة حُجَّة كذلك.

(والشّالث) أنّ فقهاء الأُمَّة كانوا حريصين على أن يعرفوا مواضع الإِجماع من الصّحابة رضى الله عنهم ليتبعوه، وقد كان كلّ مجتهد حريصا على ألاّ يخرج عمّا أجمع عليه الصّحابة بل كان حريصا عند اختلافهم على ألاّ يخرج برأى يكون غير الآراء الدّائرة في محيط خلافهم.

وبهذا الاتجاه الاتباعي كان للإجماع في الاجتهاد موضع، وقد وُجد له سند من قول النبى عَلَيْ «َمَا رَآهُ الْمُسلَمُونَ حَسنًا فَهُو عَنْدَ الله حَسنٌ، وَمَا رَأَوْا سَيِّئًا فَهُو عَنْدَ الله حَسنٌ، وَمَا رَأَوْا سَيِّئًا فَهُو عَنْدَ الله سَيِّيءٌ ( ' ' ) ». ومن قوله عَلَى «إِنَّ أُمَّتى لاَ تَجْتَمعُ عَلَى ضَلاَلة ( ' ' ) ». وفي رواية «إِنَّ اللهَ تَعَالَى لاَ يَجْمَعُ أُمَّتى عَلَى ضَلاَلة وَيَدُ الله عَلَى الْجَمَاعَة ( ' ' ) ». ويُؤيده قوله عَلَى من رواية أبى عبيد «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَسْكُنَ بُحُبُوحَة الْجَنَّة فَلْيلْزَم الْجَمَاعَة فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الْوَاحِد وَهُو مِن الاثْنَيْنِ أَبْعَدُ ، مَنْ أَرَادَ بُحبُوحَة الْجَنَّة فَلْيلْزَم الْجَمَاعَة وَإِيَّاكُمْ وَالْفُرْقَة ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ مَعَ الْوَاحِد وَهُو مِن الاثْنَيْنِ أَبْعَدُ ، مَنْ أَرَادَ بُحبُوحَة الْجَنَّة فَلْيلْزَم الْجَمَاعَة ، وَاللهُ عَلَى الْجَمَاعَة وَاللهُ عَلَى الْجَمَاعَة وَاللهُ عَلَى اللهُ مَا الْوَاحِد وَهُو مِن الاثْنَيْنِ أَبْعَدُ ، مَنْ أَرَادَ بُحبُوحَة الْجَنَّة فَلْيلْزَم الْجَمَاعَة ، وَاللهُ عَمَاعَة وَالَهُ الْحَمَاعَة وَاللهُ الْمَوْمُنُ وَمَا الْحَرَامُ الْمُؤْمُنُ وَمَا وَتُهُ سَيَّتُهُ فَذَلكُمُ الْمُؤْمِنُ ( ٥ ) » .

# (الدكيل الرابع)

#### القيصاس

القياس في اللَّغة التقدير، يقال قاسة بغيره وعليه يَقيسه قَيْساً وقياساً واقتاسه قَدَّرة على مثاله فانقاس، والمقدار مقياس [(٢)]. والقياس في الاصطلاح مساواة فرع لأصل في علّة حكمه، فنبه بذلك على أنّ المراد بالفرع محلّ الحكم المطلوب إثباته فيه، وبالأصل محل الحكم المعلوم، ولعلّ القول السّديد في حدّ القياس ما قاله جمهور الأصولين بأنّه حَمْلُ معلوم على معلوم في إثبات حكم لهما أو نَفْيه عنهما بأمر جامع بينهما، من إثبات حكم أو صفة أو نفيهما عنهما [(٢)].

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣٩٠٠] وهو موقوف على ابن مسعود كَيْكُكُّة .

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٠٢١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه في صحيح الجامع [١٨٤٨] وأورده في «المشكاة» [١٧٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه في غريب الحديث [ ١ /١٤٣] والحاكم [ ٣٩١] وقال الذَّهبي صحيح على شرط الشَّيخين.

<sup>(</sup>٥) أخرجه التّرمذي وقال صحيح بمجموع طرقه [٢١٦٥].

<sup>(</sup>٦) انظر القاموس المحيط [ج ٢ ص ٢٥٣].

<sup>(</sup>٧) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ٣٣٢].

و ذهب أكثر العلماء إلى أنِّ القياسَ حُجَّةٌ وأنَّه يجوز التَّعبُّدُ به في الشّرعيَّات عقلا، وهو قول الصّحابة والتّابعين وأئمّة المذاهب الأربعة وأكثر الفقهاء والمتكلّمين الذين أجازوا القياس بالرَّأى على الأصول التي تثبت أحكامُها بالنَّص لتعدية حكم النَّص إلى الفروع، كما تضافرت الأخبار عن رسول الله عَلَيْ في الأخذ بهذا القانون المحكم وإرشاد الصّحابة إليه لما روى أنّ عمر قال «هَشَشْتُ (١) فَقَبَّلْتُ وَأَنَا صَائِمٌ فَقُلْتُ يَارَسُولَ اللهِ صَنَعْتُ الْيَوْمَ أَمْرًا عَظيمًا ! قَبَّلْتُ وَأَنَا صَائمٌ ! فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهَ ﷺ أَرَأَيْتَ لَوْ تَمَضْمَضْتَ منَ الْمَاء وَأَنْتَ صَائمٌ ؟ فَقَالَ عُمَرُ لاَ بَأْسَ به ، فَقَالَ فَسمَهُ (٢) . .

(قال) الخطّابي [في هذا إثبات القياس والجمع بين الشّيئين في الحكم الواحد لاجتماعهما في الشّبه، وذلك أنّ المضمضة بالماء ذريعة لنزوله إلى الحلق ووصوله إلى الجوف فيكون به فساد الصّوم، كما أنّ القبلة ذريعة إلى الجماع المفسد للصّوم، فإذا كان أحد الأمرين منهما غير مُفطر للصّائم فالآخر بمثابته (٣)].

فالربط بين المضمضة بالماء في الصّيام والقبلة فيه ينبّه إلى الماثلة فيهما من حيث أنَّ كليهما قد يُؤدِّي إلى أمر مُفطر، وبالماثلة بينهما يتساويان في الحكم، فإذا كانت المضمضة لا تُفطر وعمر يعلم ذلك فكذلك يجب أن يُعْلَمَ أنّ القُبلة لا تُفطر.

ورحم الله المزنى صاحب الشَّافعي فقد خَص الفكرة في القياس والعمل به من الصَّحابة أبلغ تلخيص فقال [الفقهاء من عصر رسول الله عَلِي إلى يومنا هذا استعملوا المقاييس في جميع الأحكام في أمر دينهم، وأجمعوا على أنّ نظير الحقّ حقّ، ونظير الباطل باطل، فلا يجوز لأحد إنكار القياس لأنّه تشبيه الأمور والتّمثيل عليها]. ولقد قال الإمام ابن القيّم في هذا المعنى أيضا [مدار الاستدلال جميعه على التّسوية بين المتماثلين والفرق بين المختلفين، ولو جاز التّفرقة بين المتماثلين لخرق الاستدلال وغلّقت أبوابه (\*) ]. ومن جملة الأصول التي اختلف العلماء في اعتبارها والاستدلال بها نعرض ما يلي:

# (١) الاستحسان

الاستحسان لغة وجود الشّيء حسنا، يقول الرّجل [استحسنت كذا] أي اعتقدته حَسَنًا، واستقبحته أي اعتقدته قبيحا، أو معناه: طلب الأحسن للاتباع الذي هو مأمور به، وقد اختلفوا فيه فقال به الحنفية والحنابلة وهو عندهم واحد من الأدلة المعتبرة بعد الأصول

<sup>(</sup>١) قوله وهَشَشْتُ فَقَبُّلْتُ : أي نشطت لفظا ومعنى ، والهشاش في الأصل الارتياح والخفّة والنّشاط.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٣٨٥] وأحمد [١٣٨].

<sup>(</sup>٣) انظر سن أبي داود [ج ٢ ص ٧ • ٣ ـ الهامش]. (٤) انظر أصول الفقه للشيخ محمد أبي زهرة [ص ٦ • ٢].

الأساسية الأربعة: [الكتاب والسُّنة والإِجماع والقياس]. وذلك خلافا لغيرهم من أهل العلم وفي طليعتهم الإمام الشّافعي وأتباعه في المذهب فقد ذهبوا إلى بطلان الاستحسان حتّى قال الشّافعي [من استحسن فقد شرّع(١)].

ويمكن حمل ذلك على القول في الشّرع بمجرّد الهوى من غير دليل، مع أنّ الحنفيّة ما انْ ثَنُوا عن القياس إلى الاستحسان إلا استنادا إلى أثَارة من دليل الكتاب أو السُنة أو الإجماع أو الضّرورة [(٢)].

والحق أنه لا يوجد في لفظ الاستحسان ما يصلح محلاً للنزاع، إذ ليس الخلاف بين العلماء في جواز استعمال لفظ الاستحسان لوروده في التنزيل الحكيم بقول الله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ ﴾ [الزّمر: ١٨]. ولوروده في السُّنّة كما في قوله عَلَيْ «مَا رَآهُ الْمُسْلَمُونَ حَسَنًا فَهُوَ عنْدَ الله حَسَنٌ (٣) ».

### والإستحسان في لسان الفقهاء نوعان:

(أوّلهما) العمل بالاجتهاد في تقدير ما جعله الشّرع موكولا إلى آرائنا وذلك كالمتعة المذكورة في قوله ﴿ مَتَعَا بِٱلْمَعْرُوفَ حَقًا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ٣٣٦]. فقد أوجب ذلك بحسب اليسار والعُسْرة وشُرط أن يكون بالمعروف، فعرفنا بذلك أنّ المراد ما يُعْرَف استحسانه بغالب الرّأى، وكذلك قول الله تعالى ﴿ وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَ وَحَسْوَتُهُنَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣]. ولا يُظَنُّ بأحد من الفقهاء أنه يخالف هذا النوع من الاستحسان.

(النّوع الثّاني) وهو الدّليل الذي يكون معارضا للقياس الظّاهر (الجليّ) أو هو اسم لدليل يعارض القياس الجلي، فكأنهم سَمَّوْه بهذا الاسم لاستحسانهم تَرْكَ القياس بدليل آخر فَوْقَه [(٥)].

على أنّ استحسان العمل بأقوى الدّليلين لا يكون من اتّباع الهوى وشَهْوة النّفسِ في شيء مثلما يزعم النكرون للاستحسان، وقد قال الشّافعي في نظائر ذلك [أَسْتَحِبُ ذَلك]. وأيُّ فرق بين مَنْ يقولُ [أَسْتَحْسنُ كَذَا]. وبين من يقول [أستَحبُهُ]. بل إِنّ الاستحسان أفصح اللَّغتين وأقربُ إلى مُوافقة عبارة الشّرع في هذا المراد.

<sup>(</sup>١) انظر الإحكام للآمدى [ج ٣ ص ٢٠٠].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ٢ ص ٢٥٢].

<sup>(</sup>٣) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح موقوفا على ابن مسعود [٣٦٠٠].

<sup>(</sup>٤) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ٢ ص ٤٤٥].

وما ذهب إليه أصحاب أبى حنيفة فى ذلك هو أنّ الاستحسان عدول فى الحكم عن طريقة إلى طريقة هى أقوى منها ، وهذا أولى كمّا ظنّه مخالفوهم لأنّه الأليق بأهل العلم ، ولأنّ أصحاب المقالة أعرف بمقاصد أسلافهم ، ولأنّهم رضى الله عنهم قد نصوا فى كثير من المسائل فقالوا [استحسنًا هذا الأثر ولوجه كذا] فعلمنا أنّهم لم يستحسنوا بغير طريق [(1)].

### (٢) الاستصحاب

وهو الاستدلال بعدم الدّليل على نفى الحكم، [أو] هو بقاء ما هو ثابت بالدّليل، [أو] هو عبارة عن الحكم بشبوت أمر فى الزّمان الشّانى بناء على ثبوته في الزّمان الأول [(٢)]. واحتج الجمهور بجملة أدلة منها قوله تعالى ﴿ قُلُ لِا الجِدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَعًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزير فَإِنَّهُ رِجْسُ ﴾ عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَعًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزير فَإِنَّهُ رِجْسُ ﴾ [الأنعام: ٥٤١]. فإن ذلك احتجاج بعدم الدّليل، ولأنّ النّافي متمسّك بالعدّم، والعدم غير مُحتاج إلى الدّليل فينعدم الحكم لعدم دليله [(٣)].

و (قال) في الكافى [إِنّ المُفْتى إذا سُئل عن حادثة يطلب حكمَها في الكتاب ثمّ في السُنّة ثمّ في الإجماع ثمّ في القياس، فإن لم يجده فيأخذ حكمَها من استصحاب الحال في النّفي والإنسات، فإن كان التّردُّد في زواله فالأصل بقاؤه، وإن كان التّردُّد في ثبوته فالأصل عدم ثبوته (<sup>1)</sup>].

وقد اختلفوا في صحة الاستدلال بالاستصحاب باعتباره واحدا من الأدلة الشّرعية، فذهب أكثر الأصوليّن إلى صحة الاحتجاج به، وفيهم المالكيّة وأكثر الشّافعية كالمزنى والصّيرفي وغيرهم من المحقّقين، وقد اختاره الآمدى، وسواء كان ذلك بالاستصحاب لأمر وجودى أو عدمى أو عقلى أو شرعى، وذلك لأنّ ما تحقّق وجودُه أو عدمُه في حالة من الأحوال فإنّه يستلزم ظنَّ بقائه، والظنُّ حجّةٌ متبعة في الشّرعيات.

وذهب آخرون إلى بُطلان الاستصحاب فلا يجوز الاحتجاج به عندهم، وإلى ذلك ذهب الحنفية وجماعة من المتكلمين كأبى الحسين البصرى وغيره، ومن هؤلاء من جوز الترجيح به فقط [(٥)].

<sup>(</sup>١) انظر المعتمد في أصول الفقه لأبي الحسين البصري [ج ٢ ص ٢٩٥].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول السرخسى [ج ٢ ص ٢٢٤].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ٢ ص ٢ ٢٤].

<sup>(</sup>٤) انظر إرشاد الفحول للشوكاني [ص ٢٣٧].

<sup>(</sup>٥) انظر الإحكام للآمدى [ج ٣ ص ١٩١].

ويتبيّن من هذا عدّة أمور [(١)]:

أوّلها ـأنّ الاستصحاب ليس في ذاته دليلا فقهيًّا ولا مصدرا للاستنباط ولكنّه إعمال لدليل قائم وإقرار لأحكام ثابتة لم يحصل تغيير فيها .

والتَّاني ـ أنّ الاستصحاب تُبنى عليه القواعد التَّلاَث التّالية وقد صرّح بها ابن حزم في أصوله وهي:

(١) أنّ ما ثبت بيقين لا يزول إلا بيقين مثله، فإذا ثبتت الزّوجيّة فلا تزول إلا بأمر يقيني، وإذا ثبت الوضوء لا يزول إلا بيقين، وإذا ثبتت الحياة لا تزول إلا بحكم أو وفاة، وإذا ثبت الجنون لا يحكم بزواله إلاّ إذا ثبت العقل.

(٢) أنّ ما يثبت حلَّهُ لا يحرم إلا بدليل مغيّر أو بأمر يغيّر صفاته، فالعنب حلال يثبت حلَّهُ إلاّ إذا تغيّرت صفته فتخمّر، وكذلك التّمر وعصير القصب كلّ هذا حلال إلاّ إذا تغيّرت صفته فتخمّر أو صار نبيذا مُسكرا، فإنّه يكون حراما لثبوت ذلك التّغيير في الصّفة.

وكذلك كلّ ما ثبت تحريمه يستمر على التّحريم إلا أن يقوم دليل على الإباحة كحالة الاضطرار أو بتغيَّر الصّفة التي كان عليها التّحريم، كأن تتحوَّل الخمر إلى خلّ، أو أن يُقتل النبّيذ بالماء حتى تزول عنه صفة الإسكار فإنّه يصير حلالا إذ بتغيَّر الصّفة التتي كانت سببا للتّحريم يزول التّحريم.

(٣) أنّ كلّ ما لم يقم فيه دليل شرعى يبقى على حُكم الأصل، فإن كان الأصل الإباحة بقى على حكم الإباحة كالأطعمة والألبسة وغير ذلك، وهكذا يستمرّ الحكم الأصلى الذى قرّره الشّرع في الأمور حتّى يقوم دليل مغيّر.

(الثّالث) أنّ الاستصحاب يُؤخذ به حيث لا دليل، ولذلك وسع نطاق الاستصحاب الذين حصروا الأدلّة في أقلّ عدد، فنُفاة القياس وسعوا في الاستدلال به، فالظّاهرية والإماميّة أثبتوا به الأحكام في مواضع كثيرة لم يثبتها فيه جمهور الفقهاء الذين أثبتوا القياس، فكلّ موضع فيه قياس أخذ به الجمهور قد أخذ الظّاهرية في موضعه بالاستصحاب.

والشّافعي الذي لم يأخذ بالاستحسان كان أكثر أخذا بالاستصحاب من الحنفيّة والمالكيّة، لأنّه في كلّ موضع كان للعرف أو الاستحسان فيه حكم كان محله عند الشّافعي الاستصحاب. ومن أجل هذا كان أقلّ الفقهاء أخذا بالاستصحاب المالكية إذ

<sup>(1)</sup> انظر أصول الفقه للشّيخ محمد أبي زهرة [ص ٢٨٣].

هم الذين وسَعوا نطاق الاستدلال حتّى لم يبقوا للاستصحاب إِلاَ دائرة ضيَقة والحنفية ِ يلونهم في هذا ويقاربونهم في التّقليل منه [(١)].

## (٣) الهصالح المرسلة

سمًاها بعضهم بالاستدلال المرسل وأطلق عليها بعضهم الاستدلال، والمراد بالمصلحة المحافظة على مقصود الشّرع بدفع المفاسد عن الخلق [(٢)]. [أو] هي المنفعة التي قصدها الشّارع الحكيم لعباده من حفظ دينهم ونفوسهم وعقولهم ونسلهم وأموالهم وفق ترتيب معيّن فيما بينها [(٣)].

والمصالح المرسلة هي التي لم يشهد لها أصلٌ شرعى من نص أو إجماع لا بالاعتبار ولا بالإلغاء، وذلك كجمع المصحف وكتابته فإنه لم يدلّ عليه نص من قبل الشارع ولذلك توقّف فيه أبو بكر وعمر أوّلا حتى تحققوا من أنّ ذلك مصلحة في الدّين تدخل تحت مقاصد الشّرع، ومثله أيضا تدوين العلوم الشّرعية وغيرها [(ئ)]. على أنّ تكاليفَ الشّريعة ترجع إلى حفظ مقاصدها في الخلق، وهذه المقاصد لا تعدو ثلاثة أقسام: إمّا أن تكون ضرورية، أو أن تكون حاجيّة، أو أن تكون [تحسينيّة] وهي التي تأتي مبينة على النّحو التّالى:

(أولا) أمّا الضّرورية فمعناها أنّها لابد منها في قيام مصالح الدّين والدّنيا بحيث إذا فُقدت لم تجْرِ مصالح الدّنيا على استقامة بل على فساد وتهارج وفوْت حياة، وفي الأخرى فوت النّجاة والنّعيم والرّجوع بالخسران المبين، ومجمّوع الضّروريات خمسة وهي: حفظ الدّين، وحفظ العقل [ (٥)]:

( 1 ) فأمّا (الدّين): فهو محفوظ بشرع الزّواجر عن الرِّدة والمقاتلة مع أهل الحرب، وقد نبّه الله عليه بقوله ﴿ قَاتِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر وَلَا يُحرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [التّوبة: ٢٩].

(٢) وأمّا (النّفس): فهي محفوظة بشرع القصاص، وقد نبّه الله تعالى عليه بقوله
 ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَاؤَةٌ يَكَأُولِي آلاً لّبُنبِ لَعَلَّكُمْ تَـتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٩].

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه للشّيخ محمّد أبي زهرة [ص ٢٨٤].

<sup>(</sup>٢) انظر إرشاد الفحول [ص ٢٤٢].

<sup>(</sup>٣) بحوث في الأدلة المختلف فيها نقلا عن كتاب المحصول للرّازي [ج ٢ ص ٤٣٤].

<sup>(</sup>٤) انظر تعليق الشّيخ دراز على الموافقات [ج ١ ص ٣٩].

<sup>(</sup>٥) انظر موافقات الشّاطبي [ج ٢ ص ٨].

(٣) وأمّا (النّسل): فهو محفوظ بشرع الزّواجر عن الزّنا، لأنّ المزاحمة على الأبضاع [(١) ] تُفْضى إلى اختلاط الأنساب وهذا يُفْضى إلى انقطاع التّعهُد عن الأولاد، وفيه التّوتُّب على الفروج بالتّعدِّى والتّغلُّب، وهو مجلبةُ الفساد والتّقاتل.

(٤) وأمّا (المال): فهو محفوظ بقطع اليد في حدّ السَرقة وتحريم الغشّ والرّبا وغيرهما ثمّا فيه إِتلاف للمال، وقد نبّه الله تعالى عليه بقوله ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُم بِمَالَبُطِلِ ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُم بِمَالَبُطِلِ ﴾ [البقية: ١٨٨]. وقوله تعالى ﴿وَأَخْدِهِمُ ٱلرّبَواْ وَقِدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَحْلِهِمْ أَلرّبَواْ وَقِدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَحْلِهِمْ أَلرّبَواْ وَقِدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَحْلِهِمْ أَلرّبَواْ وَلِنَاسَاء: ١٦١].

(٥) وأمّا (العقل): فهو محفوظ بتحريم المسْكر المغيّب له، وقد نبّه الله عليه بقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُم تُفَلِّدُونَ ﴾ [المائدة: ٩١].

(ثانيا) أمّا التى فى محل (الحاجة) فإنه مُفتقرٌ إليها من حيث التّوسعة ورفع الضّيق المؤدّى فى الغالب إلى الحرج والمشقّة اللاّحقة بفوت المطلوب، فإذا لم تُراعَ دخلَ على المكلّفين الحرجُ والمشقّة، ولكنّه لا يبلغ مبلغ الفساد العادى المتوقع فى المصالح العامة، وهى جارية فى العبادات والعادات والمعاملات والجنايات:

(ففى العبادات): كالرُّخَص الخَفَّفَة بالنَسبة إلى لُحُوق المشقّة بالمرض والسّفر، وإزالة النّجاسة وستر العورة وأخذ الزّينة والتّقرُّب بنوافل الخيرات.

(وفى العادات): كإباحة الصيد والتّمتَّع بالطّيِّبات ممّا هو حلال سواء كان مأكلا، أو مشربا، أو ملبسا، أو مسكنا، أو مركبا، أو ما أشبه ذلك، ومجانبة المآكل النّجسات والمشارب المستخبثات والإسراف والإقتار في المتناولات.

(وفى المعاملات): كالقراض والمساقاة والسّلَم والمنع من بيع النّجاسات وفضل الماء والكلا وغير ذلك.

(وفى الجنايات): كالحكم باللُّوْث والقَسَامة وضرب الدّية على العاقلة وتضمين الصّناع وما أشبه ذلك، وقتل الحرّ بالعبد أو قتل النّساء والصّبيان في الجهاد.

(ثالثا) أمّا (التّحسينيات) فمعناها: الأخّد بما يليق من محاسن العادات وتجنّب الأحوال المدنّسات التي تأنفها العقول الرّاجحات والنّفوس الزّاكيات ويجمع ذلك

<sup>(</sup>١) الأَبْضَاعُ جمع ومفرده بُصْعٌ -بالضّم - يُطلق على الفرْج والجمّاع ويُطلق على التّزويج أيضا، كالنّكاح الذي يُطلق على العقد والجماع. (انظر المصباح المنيرج ١ ص٧٥).

قسم مكارم الأخلاق [<sup>(١)</sup>].

ويستبين ممّا تقدّم أنّ المصالح المرسلة عند الأصوليين هي عبارة عن المعانى التي يحصل من ربط الحكم بها وبنائه عليها جلّب مصلحة أو دفع مفسدة عن الخلق، ولم يقم دليل مُعين من قبل الشّرع يدلّ على اعتبارها أو إلغائها.

ويتضح من هذا التعريف أنّ المصالح المرسلة لا تكون إلاّ في الوقائع التي سكت عنها الشّارع وليس لها أصل مُعيّن تُقاس عليه، ويوجد فيها معنى مناسب يصلح أن يكون علّة ومناطا لحكم شرعى يُحْكم به بناء على ذلك المعنى المناسب [(٢)].

## الفرق بين المصالح المرسلة والقياس

فرَّق القائلون بالمصالح المرسلة بينها وبين القياس بأمرين :

(الأوّل) أنّ القياس يرجع إلى أصلٍ مُعَيَّنٍ من أصول الشّريعة يُقاس فيه الفرعُ على الأصل لعلّة جامعة بينهما.

(الشّاني) أنّ المصالح المرسلة لا ترجع إلى أصل معيّن وقالوا: رأيْنا الشّارِعَ اعتبرها في مواضع من الشّريعة فاعتبرناها حيث وجدت لعلمنا أنّ جنسها مقصود له [(")].

## (Σ) سدّ الذّرائـــع

السّدُّ في اللَّغة إغلاق الخلل، والذّريعة الوسيلة إلى الشّيء، يقال: «تذرَّع فُلاَنٌ بذريعة» أى توصّل بها إلى مقصده، والجمع ذرائع. (قال) القرافي في التّنقيح [وجملة ذلك أنّ «سدّ الذّرائع» ما ظَاهرُهُ مُبَاحٌ ويُتَوصَّلُ به إلى مُحَرَّم. وفي اصطلاح الفقهاء هي الأشياء التي ظاهرها الإباحة ويتوصّل بها إلى فعل محظور، ومعنى «سدّ الذّريعة»: حسم مادّة وسائل الفساد وفعالها إذا كان الفعل السّالم من المفسدة وسيلة إلى مفسدة (1).

والذّريعة كما يجب سدُّها يجب فتحُها ويُكْرَهُ ويُنْدَبُ ويُبَاحُ، فإِنّ الذّريعة هي الوسيلة، فكما أنّ وسيلة المحرَّمة فوسيلة الواجب واجبة كالسّعى للجمعة والحجّ [°]. ومواد الأحكام على قسمين:

(الأوّل) مقاصد وهي الطُّرق اللفضية للمصالح والمفاسد في أنفسها.

 <sup>(</sup>١) انظر الموافقات للشاطبي [ج ٢ ص ٨ - ١٢].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ٢ ص ٤٧٩].

<sup>(</sup>٣) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد [ص ٢٩٥ ـ ٢٩٦].

<sup>(</sup> ٤ ) انظر شرح تنقيح الفصول [ ص ٤٤٨ ] والموسوعة الفقهيّة [ ٢٢ / ٢٧٦ ].

<sup>(</sup>٥) انظر أصول الفقه الإسلامي [ ج ٢ ص ٤٨٨ ].

(الثّاني) وسائل وهي الطّرق المفضية إليها وحكمُها كحكم ما أفْضَتْ إليه من تحريم أو تحليل إلاّ أنّها أخفض رتبة من المقاصد في حكمها.

فالوسيلة إلى أفضل المقاصد أفضلُ الوسائل، وإلى أقبح المقاصد أقبح الوسائل وإلى متوسطة [(١٠)].

واستدل المالكية والحنابلة على جواز الاحتجاج [بسد الذرائع] بكثير من النصوص منها ما رُوى عن النبى عَلَيْكُ «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ (٢)». وهذا نهى عن ترك ما يَرِيب، وليس فى الرّيبة أعظمُ من بيع السّلعة بشمن إلى أُجَلِ ثمّ يشتريها البائع بأقل مما باعها، بأن يبيعها بمائة وخمسين نقدا لأجَل، ويشتريها بخمسين نقدا على الفور، فإن قيل إنّ معنى هذا أن تَدعَ ما يتهمك به النّاسُ ويظنُون بك ظنّ السّوء، والجواب عن ذلك: أنّ هذا عدول عن الظاهر، لأنّه نهى المرتاب عن فعل ما يريبه هو لا ما يريب النّاس منه.

وذكر ابن القيم في أعلام الموقعين كثيرا من أوجه الاحتجاج على منع ما يؤدّى إلى الحرام فبلغت تسعة وتسعين وجها نقتضب منها [(٣)]:

- (١) ما جاء في قول الله سبحانه ﴿ وَلا تَسَبُّواْ ٱللَّهِ مِن مَن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُواْ ٱللَّهُ عَدْوًا بِغَيْرِعِلْم ﴾ [الأنعام: ١٠٨]. وفيه حرّم الله تعالى سبّ آلهة المشركين مع كون السّب غيظا وحميّة لله تعالى ، وكانت مصلحة وحميّة لله تعالى ، وكانت مصلحة ترك مسبّته تعالى أرجح من مصلحة سبنا الآلهتهم ، وهذا كالتّنبيه بل كالتصريح على المنع من الجائز لئلا يكون سببا في فعل ما لا يجوز.
- (٢) وفي قول الله تعالى ﴿ وَلا يَضْرَبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]. مَنعَهُن من الضّرب بالأرجُل وإن كان جائزا في نفسه، لئلا يكون سببا إلى سَمْعِ الرّجال صوتَ الخَلْخَال فينشير ذلك دواعي الشّهوة منهم إليهن .
- (٣) أَنَّ النّبي عَلَي حَرَّمَ الخُلُوةَ بالأجنبيّة ولو في إقراء القرآن والسّفر بها ولو في الحجّ، سدًّا لذريعة ما يُحاذر من الفتنة وغلبات الطّباع.
- ( ٤ ) وأنّه عَلَي نهى المرأة أن تسافر بغير مَعْرَم وما ذلك إلا أنّ سفرها بغير مَعْرَم قد يكون ذريعة إلى الطّمع فيها والفجور بها.
- (٥) وأنَّه عَلِيُّ مَنعَ المُقْرِضَ من قبول الهديّة حتّى يحسِبَهَا من دَيْنِه، وما ذاك إِلاّ لئلاّ

<sup>(</sup>١) انظر شرح تنقيح الفصول [ص ٤٤٩]

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٥١٨] والنّسائي [٧٢٧].

<sup>(</sup>٣) انظر أعلام الموقعين [ج ٣ ص ١٣٧ ـ ١٥٩].

يُتَّخذ ذلك ذريعةً إلى تأخير الدَّيْن لأجْلِ الهديّة فيكون ربًا ، فإنّه يعود إليه مالُه وأخذُ الفضْل الذي استفاده بسبب القرض.

(٦) أنّ الشّارع اشترط [للنّكاح] شروطا زائدة على العقد تقطع عنه شُبه السّفاح كالإعلام والْولي ومنع المرأة أن تليه بنفسها ، وندب إلى إظهاره حتى اسْتَحب فيه الدُّفَ والصّوت والوليمة ، لأنّ في الإخلال بذلك ذريعة إلى وقوع السّفاح بصورة النّكاح ، وزوال بعض مقاصد النّكاح من جَحْد الفراش .

ثم أكد ذلك بأن جعل للنكاح حَريما من العدّة تزيد على مقدار الاستبراء، وأثبت له أحكاما من المصاهرة وحُرْمَتها، ومن الموارثة زائدة على مجرّد الاستمتاع، فعُلم أن الشّارع جعله نسبًا وَوُصْلَةً بِين النّاس بمنزلة الرّحم كما جمع بينهما في قول الله تعالى ﴿ فَجَعَلُهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَلِيرًا ﴾ [الفرقان: 26]. وهذه المقاصد تمنع شبه بالسّفاح وتُبيّن أنّ نكاح الحلّل بالسّفاح أشبه منه بالنّكاح [(١٠)].

(٧) أنّ الشّارع أمر بالاجتماع على إمام واحد في الإمامة الكُبرى وفي الجمعة وفي العيدين والاستسقاء وصلاة الخوف، مع كون صلاة الخوف بإمامين أقرب إلى حصول صلاة الأمن، وذلك سدّا لذريعة التّفريق والاختلاف والتّنازع، وطلبا لاجتماع القلوب وتآلف الكلمة، وهذا من أعظم مقاصد الشّرع، وقد سدّ الذّريعة إلى ما يناقضه بكلّ طريق، حتى في تسوية الصّف في الصّلاة لئلاً تختلف القلوب.

( ٨ ) أنّ السُّنَّة مضت بكراهة إفراد رجب بالصّوم وكراهة إفراد الجمعة به وليلتها بالقيام سدّا لذريعة اتخاذ شرع لم يأذن به الله من تخصيص زمان أو مكان بما لا يخصه به، ففى ذلك وقوع فيما وقع فيه أهل الكتاب.

(٩) أنّ النّبى عَلَى أمر الملتقط أن يُشْهِدَ على اللّقطَة وقد عُلم أنّه أمين، وما ذاك إلاّ لسدّ الذّريعة أمام كوامن الطّمع والكتمان، فإذا بادر وأَشْهَدَ كان أحسم لمادّة الطّمع والكتمان، وهذا أيضا من ألطف أنواعها.

( • ) و ذم ﷺ الخطيب الذي قال «من يطع الله ورسوله فقد رشد، ومن عصاهما فقد غوى». سدّا لذّريعة التّشريك في المعنى بالتّشريك في اللّفظ، وحسما لمادّة الشّرك حتى في اللّفظ، ولهذا قال للذي قال له «مَا شَاءَ الله وَمَا شَئْتَ ! «أَجَعَلْتَنِي الله نِدًا؟». فحسم مادّة الشّرك وسدّ الذّريعة إليه في اللّفظ كما سدّها في الفعل والقصد.

(١١) وأَمَرَ الله تعالى كليمه موسى وأخاه هارون في قوله ﴿ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ

<sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين [ج ٣ ص ١٣٧ - ١٥٩].

إِنَّهُ طَغَى ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوْلًا لَيْنَا لَّعَلَّهُ يَتَلَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [طه: ٢٣ ـ ٤٤]. أن يُلينا القول له ـ مع أنه القول لأعظم أعدائه وأشدهم كفرا وأعتاهم عليه، لئلا يكون إغلاظ القول له ـ مع أنه حقيق به ـ ذريعة إلى تنفيره وعدم قيام صبره لقيام الحُجَّة، فنهاهما عن الجائز لئلا يترتب عليه ما هو أكره إليه تعالى.

(١٢) أنّ الله تعالى حرّم الخمر لما فيها من المفاسد الكثيرة المترتبة على زوال العقل، وحرّم القطرة الواحدة منها، وحرّم إمساكها للتّخليل ونجّسها، لئلا تُتّخذ القطرة ذريعة إلى الْحُسْوة ويُتَّخذ إمساكها للتّخليل ذريعة إلى إمساكها للشّرب، وقد صرّح يَلِكُ بالعلّة في تَحريم القليل فقال «مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ (١)».

(١٣) أنّ الله تعالى حرّم نكاح أكثر من أربع لأنّ ذلك ذريعة إلى الجَوْر، وقيل العلّة فيه أنّه ذريعة إلى كثرة المؤنة المفضية إلى أكل الحرام، وعلى التّقديرين فهو من باب سدّ الذّرائع، وأباح الأربع وإن كان لا يُؤمن الجَوْر في اجتماعهن لأنّ حاجته قد لا تندفع بما دونهن، فكانت مصلحة الإباحة أرجح من مفسدة الجَوْر المتوقعة.

( 1 ٤ ) أنّ الله تعالى حرّم خطْبة المعتدة صريحا ، حتّى حرّم ذلك فى عدّة الوفاة وإن كان من المرجّح فى انقضائها ليس إلى المرأة ، فإنّ إباحة الخطّبة قد تكون ذريعة إلى استعجال المرأة بالإجابة والكذب فى انقضاء عدّتها .

( ١٥) أنّ الشّارع حرّم الطّيب على المُحْرِمِ لكونه من أسباب دواعى الوطء، فجاء تحريمه من سدّ باب الذّريعة.

( ١٦) أنّ النّبي عَلَيْكَ كره الصّلاة إلى ما قد عُبد من دون الله، وأحبّ لمن صَلَّى إلى عود أو عمود أو شجرة أو نحو ذلك أن يجعله على أحد جانبيه، ولا يصمُدُ إليه صمداً قطعا لذريعة التّشبُّه بالسّجود إلى غير الله تعالى.

(۱۷) أنّ النّبى عَلَيْ نهى عن تقدّم رمضان بصوم يوم أو يومين، إلاّ أن تكون له عادة توافق ذلك اليوم، ونهى عن صوم يوم الشّك، وما ذاك إلاّ لئلاّ يُتَخذ ذريعة إلى أن يُلحق بالفرض ما ليس منه، وكذلك حرّم صوم يوم العيد تمييزا لوقت العبادة عن غيره لئلاّ يكون ذريعة إلى الزّيادة في الواجب كما فعلت النّصاري.

(١٨) وكذلك نَدَبَ النّبي عَلَيْ إلى تمييز فرض الصّلاة عن نفلها، فكره للإمام أن يتطوّع في مكانه وأن يستديم جلوسه مستقبل القبلة، كلّ هذا سدّا للباب المفضى إلى أن يزاد في الفرض ما ليس منه.

<sup>(</sup>١) حديث حسن صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٦٨١] والتّرمذي [ ١٨٦٥].

- ( 19) كما أمر عَلِي المأمومين أن يصلُّوا قعودا إذا صلّى إمامهم قاعدا وقد تواتر عنه ذلك، ولم يجىء عنه ما ينسخه، وما ذاك إلا سدّا لذريعة مُشابهة الكفَّار حيث يقومون على ملوكهم وهم قعود كما علّله صلوات الله وسلامه عليه.
- ( ٢٠) وأمر عَظَ المصلّى باللّيل إِذا نَعَسَ أن يذهب فليرقد ، وقال «لَعَلَّهُ يَذْهَبُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبُّ نَفْسَهُ (١)». فأمره بالنّوم لئلاّ تكون صلاته في تلك الحال ذريعة إلى سبّه لنفسه وهو لا يشعر لغلبة النّوم.
- ( ٢١) كما نهى ﷺ عن البول في الجُحر، وما ذاك إلا لأنّه قد يكون ذريعة إلى خروج حيوان يُؤذيه، وقد يكون من مساكن الجنّ فيُؤذيهم بالبول فربّما آذوه.
- ( ٢٢) ونهى النبى عَلَيْ عن البراز فى قارعة الطّريق والظّل وموارد الماء لأنّه ذريعة الاستجلاب اللّعن كما علّل به عَلِي بقوله «اتَّقُوا اللاَّعنيْنِ؟ قَالُوا وَمَا اللاَّعِنَانِ يَارَسُولَ اللهِ؟ قَالَ الَّذِي يَتَخَلَّى فى طَريق النَّاسِ أَوْ ظِلِّهمْ ( ٢٠) ».
- (٣٣) كما نهى عَلَي عن الاحتباء يوم الجمعة لما رواه أبو داود والترمذي من حديث سهل بن معاذ «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَي نَهَى عَنِ الْحُبُوةِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالإَمَامُ يَخْطُبُ (٣)». و «الاحْتباءُ» أن يجلس ويلف توبه على نفسه وقد جمع ساقيه ، وما ذاك إلا أنه ذريعة إلى النوم وقت الخطبة.
- ( ٢٤) ونهى عَلَيْ المرأة إذا خرجت إلى المسجد أن تتطيّب أو تُصيب بخورا، وذلك لأنه ذريعة إلى ميل الرّجال وتشوَّفهم إليها، فإنّ رائحتها وزينتها وصورتها وإبداء محاسنها تدعو إليها، فأمرها أن تخرج تَفلَة وأن لا تتطيّب وأن تقف خلف الرّجال، وأن لا تُسبّح في الصّلاة إذا نابها شيء بل تصفق ببطن كفّها على ظهر الأخرى، كلّ ذلك سدّا للذّريعة وحماية عن المفسدة.
- ( ٢٥) ونهى رسول الله عَلَي أن تنعت المرأة المرأة لزوجها حتى كأنه ينظر إليها، ولا يخفى أن ذلك سداً للذريعة وحماية عن مفسدة وقوعها في قلبه وميله إليها بحضور صورتها في نفسه، وكم من أحب غيره بالوصف قبل الرّؤية!.
- ( ٢٦ ) وأنّه نهى عن الجلوس بالطُّرقات وما ذاك إِلاَّ لأنّه ذريعة إلى النّظر إلى الحرّم، فلمّا أخبروه أنّه لابدّ لهم من ذلك قال «أَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ، قَالُوا: وَمَا حَقُّهُ ؟ قَالَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢١٢] ومسلم [٧٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٦٩] وأبو داود [٢٥].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن أخرجه أبو داود [ ١١١٠] والترمذي [ ٥١٤].

غَضُّ الْبَصَر، وكَفُّ الأَذَى، ورَدُّ السَّلام (١٠».

(٢٧) وأمر عَلَى أن يُفرَّق بين الأولاد في المضاجع وأن لا يُتْرَكَ الذَّكَرُ مِع الأنثى في فراش واحد، لأن ذلك قد يكون ذريعة إلى نسج الشيطان بينهما المواصلة المحرمة بواسطة اتحاد الفراش، والرّجل قد يعبث في نومه بالمرأة في حال نومها إلى جانبه وهو لا يشعر، وهذا أيضا من ألطف أبواب سدّ الذرائع.

(٢٨) كما حرّم عَلَي الشّياع وهو المفاخرة بالجماع لأنّه ذريعة إلى تحريك النّفوس والتّشبّه، وقد لا يكون عند الرّجل من يغنيه من الحلال فيتخطّى إلى الحرام، ومن هذا كان المجاهرون خارجين من عافية الله تعالى ورحمته وهم المتحدّثون بما فعلوه من المعاصى، فإنّ السّامع تتحرّك نفسه إلى التّشبّه وفى ذلك من الفساد المنتشر ما لا يعلمه إلا الله تعالى.

( ٢٩) وأنّه ﷺ نهي عن الاحتكار وقال «لاَ يَحْتَكِرُ إِلاَّ خَاطِيءٌ (٢)». فإِنّه ذريعة إلى أن يُضَيِّقَ على النّاس أقْواَتَهُم.

( ٣٠) وأنّه عَلَي نهى عن التداوى بالخمر وإن كانت مصلحة التداوى راجحة على مفسدة ملابستها، سدّا لذريعة قربانها واقتنائها ومحبّة النّفوس لها، فحسم عليها المادة حتّى فى تناولها على وجه التّداوى وهذا من أبلغ سدّ الذّرائع.

(٣١) جمع عثمان تَرْطِينَ المُصحف على حرف واحد من الأحرف السّبعة لئلا يكون ذريعة إلى اختلافهم في القرآن، ووافقه على ذلك الصّحابة رضي الله تعالى عنهم.

(قال) ابن القيّم [وباب سدّ الذّرائع أحد أرباع التّكليف، فإنّه: أمر ونهى، والأمر نوعان:

[أحدهما] مقصود لنفسه.

[والثّاني] وسيلة إلى المقصود.

والنّهي نوعان :

[أحددهما] ما يكون المنهى عنه مفسدة في نفسه.

[والثّاني] ما يكون وسيلة إلى المفسدة. فصار سند الذّرائع المُفْضِيَة إلى الحرام أحد أرباع الدّين [٣].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٤٦٥] ومسلم [٢١٢١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٠٥] وأبو داود [٣٤٤٧] والتّرمذي [١٢٦٧].

<sup>(</sup>٣) انظر أعلام الموقعين [ج ٣ ص ١٥٩].

## (ثالثا) خير ما ألقى في القلب اليقين

إنّ حسم المواجهة مع إبليس وكشف كيده ومنعه من تلبيس أمور العبادة على المسلم لابد وأن تتحقق من خلال عاملين أساسيين:

## (العامل الأول)

# الاحتياط المتوافق مع شرع الدّين وضرورة الأخذ باليقين

ولا يكون الاحتياط إلا بموافقة السنّة وترك مُخالفتها واتباع الهدى الذى جاء به رسول الله على وطرح الوسوسة والتخلّص من بلائها، والاحتياط لغة استعمال ما فيه الحياطة أى الحفظ، من [حاطَهُ] يَحُوطُهُ إِذَا حَفظَهُ، وقيل الأخذ في الأمور بالأحزم والأوثق من جميع الجهات ومنه [افعل الأحوط] أى افعل ما هو أجمع لأصول الأحكام وأبعد عن شوائب التأويل، ومعناه أيضا الاحتراز من الخطأ واتقاؤه، والإحداق به من وبعميع الجهات ومنه سُمّى المجدار «بالحائط» وأصله الحفظ، و[احْتَاط]: أَخَذَ في أموره بأوثق الوجوه [(١)].

والاحتياط اصطلاحا فعل مُتمكّن به من إزالة الشَّك، [أو] أن يحكم باليقين والقطع من غير تخمين، ويأخذ بالثّقة في أموره وأحكامه. و[قال] الجرجاني: الاحتياط حفظ النّفس عن الوقوع في المآثم. أمّا الاحتراز فقد يكون بالفعل وقد يكون بالتّرقُف، ومن معانيه: التّحفُّظ [(٢)].

والفرق بين الاحتياط والوسوسة أنّ الاحتياط هو الاستقصاء والمبالغة في اتباع السُّنة وما كان عليه رسول الله عَلَى وأصحابه من غير غُلُو ومجاوزة، ولا تقصير ولا تفريط، فهذا هو الاحتياط الذي يرضاه الله ورسوله عَلَى ، أمّا الوسوسة فهي ابتداع ما لم تأت به السُّنة ولم يفعله رسول الله عَلَى ولا أحد من الصحابة زاعما أنّه يصل بذلك إلى تحصيل المشروع وضبطه كمن يحتاط بزعمه ويغسل أعضاءه في الوضوء فوق الشّلاثة فيسرف في صبّ الماء في وضوئه وغسله [(٣)].

ولا يتأكّد هذا الاحتياط إلا «باليقين» الذى يستقر فى القلب ويستقر معه العلم الصّحيح الذى لا يتحوَّل ولا يتغيَّر، ومتى وصل «اليقين» إلى القلب امتلأ من جلال الله تعالى ومحبّته، وخشع من خوفه ورهبته، ورضى بقضائه وقدره، وأناب إليه وتوكّل عليه، وفاض نورًا وإشراقًا، وازداد يقينًا وإحسانًا، وزال منه كلّ شكّ،

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٧٨] والمعجم الوجيز [ص ١٧٨].

<sup>(</sup>٢) انظرالتّوقيف على مهمّات التّعريف [ ص ٣٩].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الرّوح لابن القيّم [ ص ٢٥٦].

وانتفى عنه كلّ سخط وريب. واليقين هو طمأنينة القلب واستقرار العلم فيه وهو معنى ما يقولون [ماء يقن] إذا استقر عن الحركة ودام.

والسقين في اللَّغة العلم الذي لا شَكَّ معه، وعلم السقين ليس فيه شكّ.[أو] هو الاعتقاد الجازم الثّابت المطابق للواقع، وسُكون النّفس مع معرفة الحكم، أمّا في الاصطلاح فهو اعتقاد الشّيء أنّه كذا مع اعتقاد أنّه لا يمكن إلا كذا، وهو مطابق للواقع غير ممكن الزّوال، ومن تعريفات اليقين [رؤية العيان بقوة الإيمان لا بالحجّة والبيان]. ومنها قولهم [مشاهدة الغيوب بصفاء القلوب وملاحظة الأسرار بمحافظة الأفكار (١٠)].

وعن ابن مسعود قال «الْيَقِينُ الإِيمَانُ كُلُّهُ وَالصَّبْرُ نصْفُ الإِيمَانُ ' وأجيب بأنّ مراد ابن مسعود أنّ اليقينَ هو أصل الإيمان، فإذا أيقن القلب انبعثت الجوارح كلها للقاء الله تعالى بالأعمال الصّالحة حتى قال سُفيان الثّورى [لَوْ أَنَّ الْيَقِينَ وَقَعَ فَى الْقَلْب كَمَا يَنْبَغى لَطَارَ اشْتِيَاقًا إِلَى الْجَنَّة وَهَرَبًا منَ النَّار].

ومن اليقين الموت، قال جل ثناؤه ﴿وَآعَبُ دُرَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيكَ ٱلْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩]. وبه يتحقّق أبلغ العلم وأوكده، فلا يكون معه مجال عناد ولا احتمال زوال ومنه قوله عَلَيْهَ في موت ابن مظعون «أمَّا عُثْمَانُ فَقَدْ جَاءَهُ وَالله الْيقينُ وَإِنِّى لأَرْجُو لَهُ الْخَيْرَ، وَالله مَا أَدْرِى وَأَنَا رَسُولُ الله مَا يُغْفَلُ بِه (٣)». وقولَه عَلَيْهُ من حديث مُعَاد «مَا من نَفْسَ تَمُوتُ وَهِي تَشْهَدُ ٱلاَّ إِلَهُ إِلاَّ اللهُ وَأَنِّى رَسُولُ اللهِ يَرْجِعُ ذَاكَ إِلَى قَلْبٍ مُوقِن إِلاَّ غَفَرَ اللهُ لَهُ لَهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وكان عمر بن عبد العزيز يقول «مَا رَأَيْتُ يَقِينًا أَشْبَهُ بِالشَّكَ مِنْ يَقِينِ النَّاسِ بِالْمَوْت ثُمَّ لاَ يَسْتَعِدُّونَ لَهُ (٥) ». يعنى كَأْنَهم فيه شاكُون، وضد اليقين الرَّيْبُ وهو نوع من الحَركة والاضَطراب من [رَابَ يَرِيبُ وَأَرَابَهُ الشَّيْءُ]: أَقْلَقَهُ وأَزْعجه، ومنه الحديث «أَنَّ النَّبِيَ ﷺ مَرَّ بِظَنِّي حَاقف فَقَالَ لاَ يَرِيبُهُ أَحَدُّ مِنَ النَاسِ (٢)». بمعنى لا يُقلقه أحد ولا يُزعجه، ومعنى حاقف أي نائم قد انحنى في نومه [(٧)].

<sup>(</sup>١) انظر الكُلِّيَّات [ص ٩٧٩] ومعجم المصطلحات [ج ٣ ص ٥١٥] ودليل الفاخين[ج ١ ص ٢٥٦].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [٣٧١٧] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص وقال صحيح.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٦٨٧].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٠٧٨] وأحمد [٢١٨٩٧].

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير القرطبي [ج ١٠ ص ٦٤].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٨١٧] ومالك في الموطّأ [٧٧١].

<sup>(</sup>٧) انظر النّهاية في غريب الحديث [ ١ / ١٣ ].

ويتشعّبُ من اليقين التوحيد، والإخلاص، والتوكُّل، والشّكر، والهيبة، والصّديقيّة، والحبّة، والحبّة، والحبّة، والحبّة، وغير ذلك من مقوّمات الإيمان وعناصره، فاليقين هو الإيمان كله ومن المأثور «وَأَقْسَمْ لَنَا مِنَ الْيَقِينِ مَا تُهَوِّنُ بِهِ عَلَيْنَا مَصَائبَ الدُّنْيَا».

ومن معانى اليقين أن يؤمن المرء بما جاء به الشّرع من مسألة القَدَر ومسألة المُعَاد، وأن يغلب الإيمان على العقل والقلب والنّفس، حتّى يصير المتيقّن به كالأمر المعاين المحسوس، فإذا تمكّن اليقين من القلب تشعبّت منه شُعب كثيرة، فلا يخاف ممّا يخاف منه النّاس في العادة، علما منه بأنّ ما أصابه لم يكن ليُخطئه، وما أخطأه لم يكن ليُصيبه، ويهوّن عليه مصائب الدّنيا اطمئنانا بما وعد في الآخرة، وتزدرى نفسه بالأسباب المتكثّرة فيفتر سعيه فيما يسعى النّاس فيه ويكدّون ويكدون فيستوى عنده ذهب الدّنيا وحَجَرِهَا [(١)].

وما جاء وصف المؤمنين في الكتاب إلا أنهم بلقاء ربهم يوقنون، وما بين سبحانه آياته إلا لقوم يوقنون، وما جاء المتلوّ من القرآن إلاّ هدى ورحمة لقوم يوقنون ومن ذلك قوله تعالى ﴿آلَّدِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُوْتُونَ ٱلرَّكَوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةَ هُمْ يُوقِنُون﴾ [لقمان: ٤]. وقوله تعالى ﴿ هَلَدُ ا بَصَلَوُ للنَّاسِ وَهُ لَدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٠]. وقوله تعالى ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

ويحصل اليقين بثلاثة أشياء:

## (أحدمًا) تدبُّر القرآن وفهم آياته

وتدبّر القرآن يكون بفهم آياته والتّفكُّر في معانيه وتذوُّق حلاوته والوقوف على أحكامه ومنه قوله تعالى ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْعَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤]. وفيه الدّلالة على وجوب التّدبُّر في القرآن ليتفهّموا معناه ويعرفوا أحكامه ويعلموا أوامره ونواهيه، والتّدبُّر قريب من التّفكُّر إلا أنّ التّفكُّر تصرّف بالنظر في العواقب [(٢٠)].

(قال) الحسن [تدبُّر آيات الله اتباعها، أمّا الذي لا يتدبَّر القرآن فقد أقفل الله على قلبه فلا يفهم أحكامه ولا يعقل آياته، وأصل القَفْل اليُبْسُ والصّلابة، فالأقفال في الآية إشارة إلى ارتتاج القلب وخُلُوه من الإيمان لأنّ الله تعالى طبع على قلوبهم وقال في الآية حَمَّلَى قُلُوبِ . والمراد أم على قلوب هؤلاء وقلوب من كانوا بهذه الصّفة أقفالها [(١)].

ويرتبط التَّدبُّر لآيات الله تعالى بالمعانى التي لا تدركها إلاّ العقول الزّاكية كما في

<sup>(</sup>١) انظر حجّة الله البالغة [ج ٢ ص ٩١].

<sup>(</sup>٢) انظر التّعريفات [ص ٤٧] والتّوقيف [ص ١٦٧].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ١٦ ص ٢٤٧].

قوله جلّ شأنه ﴿ كِتَنَّ أَنَوْلَنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكَ لِيَنَّبُرُواْ ءَايَنِيم وَلِيَتَدَحَّرَ أُولُوا ٱلْأَلْبَ ﴾ [ص: ٢٩]. واللَّب هو العقل الخالص من شوائب الجهل والشرك، وسُمَّى بذلك لكونه خالص ما في الإنسان من معانيه، لأنّ لُبّ كلّ شيء خالصه وخياره [(١)].

وقوله تعالى ﴿ آللهُ نَوْلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثَ كِتَنَبًا مُتَشَيْهًا مُثَانِى تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخَشُونَ رَبَّهُمْ فُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرَاللَّهُ ﴾ [الزّمر: ٣٣]. يُؤكد أن للين القلوب وزوال قساوتها وطمأنينتها وسُكونها أثراً مباشراً في تدبر آيات الله تعالى وإعظام كتابه الكريم، وقد قبّح سبحانه من لا يخشع قلبه لسماع كلامه وتدبّره فقال في التنزيل ﴿ آلَمْ يَلُنُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِلصِحْرِ اللّهَ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِ ﴾ [الحديد: ١٦]. وفيها قال عبد الله بن مسعود تَرفي ﴿ هَا كَانَ بَيْنَ إِسْلَامَنَا وَبَيْنَ أَنْ عَاتَبَنَا الله بِهَذَهِ الآية إِلاَّ أَرْبُعُ سِنِينَ (٢٠) ». وفي ذلك دعوة إلى خشوع القلب لذكره تعالى وما نزل من كتابه الكريم.

أمّا «الْفَهْمُ» كما سبق تعريفه فهو فطنة يفهم بها صاحبها من الكلام ما يُقترن به من قول أو فعل. [أو] هو حُسن تصوُّر المعنى وجودة استعداد الذّهن للاستنباط، و[المفهوم] مجموع الصّفات والخصائص الموضّحة لمعنى كلّى، و[أفْهَمَهُ] الأمر: أَبَانَهُ له ووضّحه.

## (الثّاني) تدبُّر آيات الخالق في الآفاق

وهو الأمر الذى يتحقق بتدبر الآيات المعجزة التى يُبدعها الخالق جلّ وعلا فى الأنفس والآفاق لوعده القائم فى قوله ﴿ سَنُرِيهِ مَ عَالِيْتِنَا فِى الْآفَاق وَفِى أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ لِاَنفس والآفاق أَنحُ أَلْحَقُ ﴾ [فصّلت: ٥٣]. وآيات الله تعالى هى علامات وحدانيته، ودلائل قدرته، وعظيم معجزاته الباهرات في أقطار الأرض والسّموات، من الشّمس، والقمر، والنجوم، والليل، والنهار، والرّعاد، والبرق، والنبات، والأشجار، والبحار، وعيرها من بدائع الخلوقات كما في قوله تعالى:

\* ﴿ وَمِنْ ءَايَــــــــــ ٱلْيَـــلُ وَٱلنَّهــــارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ [فصلت: ٣٧].

\* ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِكَ ٱلْأَعْلَيْمِ ﴾ [الشّورى: ٣٢].

الله ﴿ وَمِنْ عَالَيْتِهِ حَلْقُ ٱلسَّمَوْتِ وَآلاً زُّضِ وَآخِيلَكُ ٱلسِّنَعِكُمْ وَٱلْوَانِكُمْ ﴿ الرّوم: ٢٢].

\* ﴿ وَمِنْ ءَاينَتِهِ مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَاَّوُكُم مِن فَضَلِهِ ﴾ [الروم: ٢٣].

وقوله جلّ شأنه ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَلَتِنَا فِي ٱلْآفَاقَ ﴾. وَعْدٌ منه لعباده أن يُطلعهم على شيءمن خفايا هذا الكون، ومَن خفايا أنفسهم على السّواء، وعَلَهُم سبحانه أن يُريهم آياته في الآفاق وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّ هذا الدّين هو الحقّ، وأنّ منهجه الذي جاء به رسول الله

<sup>(</sup>١) انظر الموسوعة الفقهيّة [٣٠٤/٣٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٠٢٧].

عَلِي هو الصّدق، ولقد صَدَقَهُم الله وعده وما يزال وعد الله قائما ليريهم الآيات في الآفاق وفي أنفسهم ما بقيت فيها الحياة [(١)].

كما يشير قوله ﴿وَفِى أَنفُسِهِمْ﴾ . إلى لطيف الحكمة وجلال الصّنعة في خلق الله لهذا الإنسان وإبداعه فيه من القلب الذي هو محلّ الفكر والتّدبُّر والفهم والتّعقُّل، إلى الفم واليدين، واللّسان والشّفتين، والأنف والقدمين، إلى غير ذلك من نعمة البصر بالعينين والسّمع بالأذنين، وما به قام الإعجاز من الحق للخلق في قوله جلّ شأنه:

- \* ﴿ وَمِنْ ءَايَنِيهِ أَنْ إِخْلَقَكُم مِن تُرَابِ ثُم إِذَا أَنتُم بَسَقَرٌ تَنتَشِرُون ﴾ [الروم: ٢٠].
  - \* ﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ [الذَّاريات: ٢١].
  - \* ﴿ بَلَىٰ قَلْدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوَّى بَنَانَهُ ﴾ [القيامة: ٤].
  - \* ﴿ أَلَم نَجْعَل لَهُ عَيْنَيْنِ ﴾ ولِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ [البلد: ٨ ٩].

#### (الثَّالث) العمل بموجب العلم

إِنَّ اليقين الحقّ الذي يقوم على كمالات الإيمان بالله تعالى ويُبرهن على حقيقة الانقياد والاستسلام له سبحانه يقتضي من المرء تحصيل نوعين من العلم:

(أوّلهما) العلم بالله تعالى وبما يتصف به من نعوت الجلال والكمال وما دلّت عليه أسماؤه الحسنى وآياته الكبرى، فإذا رسخ هذا العلم فى القلب أوجب خشية الله تعالى لا محالة، فيعلم أنّ الله تعالى يُثيب على طاعته ويُعاقب على معصيته كما شهد به القرآن والعيان، وهذا معنى قول أبي حبّان التيمي [الْعُلَمَاءُ ثَلاَثَةٌ: عَالمٌ بِالله لَيْسَ عَالمًا بِأَمْرِ الله، وَعَالمٌ بِالله وَعَالمٌ بِالله الله يَعْرِفُ المُحلَلُ وَالْعَرَامُ ( ٢ ) ]. وقال رجل للشّعبي: أيّها العالم! وقال رجل للشّعبي: أيّها العالم! فقال [إنّما الْعَالمُ مَنْ يَخْشَى الله تَعَالَى]. وعن ابن مسعود كَرَافِي قال [كفى بِخَشْية الله علمًا، وكفى بِخَشْية الله علمًا، وكفى بِخَشْية الله علمًا، وكفى بِخَشْية الله علمًا، وكفى بالاغترار بالله جَهلاً].

(والثّانى) العلم بالأحكام الشّرعيّة الدّاعية إلى مصالح العباد والمانعة عن أنواع العَبَث والفساد والتى أشار إليها رسول الله عَلَيْ بقوله «مَنْ يُرد الله به خَيْراً يُفَقّهُ في العَبَث والفساد والتى أشار إليها رسول الله عَلَيْ بقوله «مَنْ يُرد الله به خَيْراً يُفَقّهُ في الله عَلَمَ الله به فَعَلَمَ الله به فَعَلَمَ وَعَلَمَ (٣)». وقال «فَذَلكَ مَثَلُ مَنْ فَقُه في دين الله وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنى الله به فَعَلَمَ وَعَلَمَ (٤)». وما رواه البخارى معلقا عن مالك بن الحويرث من قوله عَلَيْ «ارْجَعُوا إلَى

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن [ج ٢٤ ص ٣١٣٠].

<sup>(</sup>۲) انظر فتاوی ابن تیمیة [ج ۳ ص ۳۳۳].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧١] ومسلم [١٠٣٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٩] ومسلم [٢٢٨٢].

أَهْلِيكُمْ فَعَلِّمُوهُمْ (١)». وفيه تحريض النبي عَلَيْ وَفْدَ عبد القيس على أن يحفظوا الإيمان والعلم ويُخبروا من وراءهم.

ومن صفات حامل هذا العلم ما جاء عن أمير المؤمنين على تَعَلَّى قال [إِنَّ الْفَقِيهَ حَقَّ الْفَقِيهِ مَنْ لَمْ يُقَلِّطُ النَّاسَ مِنْ رَحْمَة الله وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ فَى مَعَاصَى الله، وَلَمْ يُؤَمِّ الله، وَلَمْ يُذَعِ القُرَآنَ رَخْبَةً عَنْهُ إِلَى غَيْرِهِ، وَإِنَّهُ لاَ خَيْرَ فِى عَبَادَةٍ لاَ عَلْمَ لاَ فَقَهَ فِيه وَلاَ قَرَاءَةً لاَ تَدَبُّرَ فِيهَا ].

و «الْيَقِينُ» عند أهل العلم والصّلاح يقوم على ثلاثة أوجه: يقين خبر، ويقين دلالة، ويقين مشاهدة [(٢)]:

(١) فيقين الخبر يعنى سكون القلب إلى خبر المخبر ووثوقه به.

(٢) ويقين الدّلالة ما هو فوقه وهو أن يقيم له الأدلّة الدّالّة على ما أخبر به وهذا كعامّة أخبار الإيمان والتّوحيد والقرآن، فإنّه سبحانه وتعالى يُقيم لعباده الأدلّة والبراهين على صدق أخباره فيحصل لهم اليقين من الوجهين، من جهة الخبر ومن جهة الدّليل فيرتفعون بذلك إلى الدّرجة الثّالثة وهي:

(٣) يقين المكاشفة بحيث يصير الخبر به لقلوبهم كالمرئى لعيونهم، فنسبة الإيمان بالغيب حينئذ إلى القلب كنسبة المرئي إلى العين، وهذا من أعلى أنواع المكاشفة وفيه قال بعضهم [رَأَيْتُ الْجَنَّةَ وَالنَّارَ حَقيقَةً. فَقيلَ لَهُ: وَكَيْفَ؟ قَالَ رَأَيْتُهُما بِعَيْنَى رَسُولِ اللهُ عَلَيْكَ وَرُوْيَتِي لَهُمَا بِعَيْنَى، فَإِنَّ بَصَرِى قَدْ يَطْغَى وَيَرْيغُ بِحَلاَف بَصَرِى قَدْ يَطْغَى وَيَرْيغُ بِحَلاَف بَصَرِه عَلَيْكَ ].

واليقين من الإيمان بمنزلة الروح من الجسد وبه تفاضل العارفون، وفيه تنافس المتنافسون، وإليه شمّر العاملون تحقيقا لقول الله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَهُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِقَايَتُنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السّجدة: ٢٤]. واليقين قرين التّوكُل، ولهذا فُسر التّوكُل بقوة اليقين، والله عز وجل جعل الروح والفرح في الرّضي واليقين وهو معنى قول النّبي عَلِيَّهُ في الحديث ﴿ وَإِنَّ الله بعدله وقسْطِه جعل الروح والفرح والفرح في الرّضي واليقين، واليقين، وجعل الرّوح والفرح والفرح في الرّضي واليقين، والسّخط (٣٠) ».

والنّاس على قدر قُربهم من التّقوى يكون إدراكهم من اليقين، وعلى قدر مُفارقتهم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري مُعلَّقًا قبل رقم [٨٧].

<sup>(</sup>٢) انظر مدارج السّالكين [ج ٢ ص ٤٠٠].

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في الكبير [انظر الترغيب ج ٢ ص ٥٤٥ رقم ٢٤].

للنفس يكون وصولهم لليقين، فاليقين لا يساكن قلبا فيه سكون إلى غير الله تعالى، ومن أعلامه النظر إلى الله في كلّ أمر، والاستعانة به في كلّ حال، فإذا استكمل العبد حقائق اليقين صار البلاء عنده نعمة، والمحنة عنده منحة، والبلايا في يقينه عطايا [(١٠)].

واليقين عند أهل العلم على ثلاث درجات:

#### (الأولى) علىم اليقين

وهو الوقوف على ما قام بالحقّ سبحانه من أسمائه وصفاته ونعوت جلاله وكماله وجماله ويشمل:

(١) قبول ما ظهر من أوامر الحقّ تعالى ونواهيه وشرعه ودينه الذى جاء به رسوله على فنتلقّاه بالقبول والانقياد والإذعان والتسليم للربوبيّة، والدُّخول من خلالها تحت رقّ العبوديّة الحقّة لله تعالى وحده لا شريك له.

(٢) الإيمان بالغيب الذى أخبر به سبحانه على لسان رسوله عَلَي من أمور المعاد وتفاصيله، والجنّة والنّار وما قبل ذلك من الصّراط والميزان والحساب، وما قبل ذلك من تشقُّق السّماء وانفطارها، وانتثار الكواكب ونسف الجبال وطى السّموات، وما قبل ذلك من أمور البرزخ ونعيمه وعقابه، فقبول هذا كلّه \_إيمانا وتصديقا \_هو اليقين الذى لا يخالج القلب فيه شبهة ولا شكّ ولا تناسى ولا غفلة.

(٣) الوقوف على ما قام بالحقّ سبحانه من العلم بأسمائه وصفاته وأفعاله من خلال تحصيل أمرين [(٢)]:

(الأول) وهو علم التوحيد الذي أساسه علم الأمر والنّهي وعلم الأسماء والصّفات وعلم التّوحيد والمعاد واليوم الآخر، وهذه الثّلاثة أشرف علوم الخلائق على الإطلاق.

(الثّانى) التّوحيد القصدى الإرادى الذى هو إخلاص العمل الله تعالى وعبادته وحده وتخليص القلب من كلّ شَوْبٍ يُكَدِّرُ صفاءه، فلا يطلب المرء لعمله شاهدا غير الله تعالى وقد قال ﴿ فَآعَبُدِ الله عُلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [الزّمَر: ٢].

ويفصِّل ذلك ما جاء في قوله عَلَي عند أحمد عن أبي ذر تَرَفَّكُ « قَدْ أَفَلَحَ مَنْ أَخْلَصَ قَلْبَهُ للإِيمَانِ، وَجَعَلَ قَلْبَهُ سَلِيما وَلِسَانَهُ صَادِقًا، وَنَفْسَهُ مُطْمَئِنَّةً، وَخَلِيقَتُهُ مُسْتَقِيمة، وَجَعَلَ

<sup>(</sup>١) انظر مدارج السّالكين [ج ٢ ص ٢٠١ ـ بتصرّف].

<sup>(</sup>٢) انظر مدارج السّالكين [ج ٢ ص ٤٠٣].

أَذُنَهُ وَاعِيةً وَعَيْنَهُ نَاظِرَةً (١)». وقوله ﷺ عند النسائي عن أبي أمامة «إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ لاَ يَقْبَلُ مِنَ الْعَمَلِ إِلاَّ مَا كَانَ لَهُ خَالِصًا وَابْتُغيَ بِهِ وَجْهُهُ (٢)». فإذا ما خلص القلب من شوب الرياء سُمَّى ذلك [إخلاصًا] وهو الأمر الذي لا يعلمه ملك فيكتبه ولا شيطان فيفسده ولا هوى فميله [(٢)].

وفى معنى قول الله تعالى ﴿ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمُ ٱلْيَقِينِ ﴾. قال القرطبى [أى لو تعلمون السوم فى الدنيا علم السقين بما أنتم عليه مقبلون ممّا وصفت: ﴿ لَتَرَوُّتَ ٱلْجَحِيمَ بعين فؤادك وهو أن تتصور لك تارات القيامة وقطع مسافاتها: ﴿ فُكَر لَتَرُونَهُا عَيْنَ ﴾ أي عند المعاينة بعين الرّأس فتراها يقينا لا تغيب عن عينيك (٤) ].

#### (الثّانية) عيـن اليقيـن

هو الإدراك الذى يعنى أنّ صاحبه قد استغنى به عن طلب الدّليل بعدما رسخ الإيمان فى القلب يقينا فحصل له العلم بالمدلول، وإذا كان اليقين مشاهدا له مدركا لحقيقته فلا حاجة به إلى الاستدلال، فيصبح الفرق بينه وبين علم اليقين كالفرق بين الخبر الصّادق والعيان، أمّا حقّ اليقين فهو فوق هذا. وقد مُثّلَت المراتب الثّلاثة بمن أَخْبَر أنّ عنده عسلا والمرء لا يشك فى صدقه، ثمّ أراه إيّاه فازداد يقينا ثمّ ذاق منه، فلمّا جاء الخبر ولم يشك فى صدقه كان ذلك [علم] اليقين، ولمّا أراه إيّاه كان ذلك [عين] اليقين، ولمّا أراه إيّاه كان ذلك [حقّ] اليقين.

وكذلك فَإِنَّ عِلْمَنَا الأَنَ بِالجِنَة والنّار هو [علْمُ الْيَقِينِ]، فإذا أُزْلِفَتِ الجُنَّةُ في الموقف للمتّقينَ وشاهدَها الخلائق وبُرزَت الجحيمُ للغاوينَ وعاينها الخلائق فذلك [عَيْنُ الْيَقِينِ] الذي لا الْيَقِينِ]. فإذا أُدْخلَ أَهْلُ الجُنَّةِ الجُنَّةَ وَأَهْلُ النَّارِ النَّارَ فذلك حينئذ [حَقُّ الْيَقِينِ] الذي لا مريّةَ فيه ولا محيد لأحد عنه وهذا معنى الاستغناء عن الخبر بالعيان.

#### (الثّالثة) حقّ اليقيـــن

وهذه الدّرجة لا تُنَال في هذا العَالَم إلاّ للرُّسل الكرام، فإنَّ نَبِيْنَا عَلَيْهُ رأى بعينه الجنّة والنّار، وموسى عليه السّلام سمع كلام الله منه إليه بلا واسطة وكلّمه تكليما، وتَحلّى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٢٠٧] والبيهقي في الشُّعب [١٠٨] وحسّنه الهيثمي [١٠/ ٢٣٢].

<sup>(</sup>٢) أخرجه النّسائي بإسناد حسن [ ٠ ٢ ١ ٣] وأورده الألباني في الصّحيحة [ ١ / ٧٢] برقم ٥٢ وحسّنه.

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ١٠٧].

<sup>(</sup>٤) انظر تفسيرالقرطبي [ج ٢٠ ص ١٧٤].

للجبل وموسى ينظر فجعله دكا هشيما، أمّا نحن في هذه الدّار فيحصل لناحق اليقين من تَذَوُّق ما أَخْبَرَ به رَسُولُ الله عَلَيُهُ من حقائق الإيمان المتعلّقة بالقلوب وأعمالها، فإنّ القلب إذا باشرها وتذوّقها صارت في حقّه حقّ يقين.

أمّا في أمور الآخرة والمعاد ورؤية الله تعالى جَهْرةً عيانًا وسماع كلامه حقيقة بلا واسطة فحظ المؤمن منه في هذه الدّار الإيمان وعلم اليقين، أمّا حقّ اليقين فيتأخّر إلى وقت العرض يوم اللّقاء إذا قدّر الله تعالى وشاء.

وتأمّل حال الصّحابى الجليل [عُمَيْرُ بْنُ الحُمَام (١٠) يوم أُحُد، عندما أخذ تَمَراته وهو يأكلها على حاجة وجوع وفاقة إليها، فلمّا عاين سوق الشّهادة قد قامت ألقى قُوتَهُ من يده وقال «لَئنْ أَنَا حَيَيْتُ حَتَّى آكُلَ تَمَرَاتِي هَذه! إِنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ، قَال: فرمَى من يده وقال «لَئنْ أَنَا حَيَيْتُ حَتَّى قُتلَ (٢٠)». وكذلك أحوال الصّحابة رضى الله عنهم كانت مطابقة لما في قوله تعالى ﴿ وَكَانُوا بِاَيّنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السّجدة: ٢٤].

أمّا معنى قول الله تعالى ﴿إِنَّ هَنَدَا لَهُوَحَقُّ ٱلْيَقِينِ ﴾ [الواقعة: ٩٥]. أى هذا الذى قصصناه عليك هو محض اليقين وخالصه، وقيل: أصل اليقين أن يكون نعتًا للحق فأضيف المنعوت إلى النعت على الاتساع والمجاز كقوله تعالى ﴿وَلَدَارُ ٱلْآخِرَة خَيْرٌ لِلَّدِيرِ ﴾ [آتَقُوأُ ﴾ [يوسف: ٩٠١]. وفيه أضيف الشّىء إلى نفسه لاختلاف اللفظ. (قال) قتادة [في هذه الآية إنّ الله تعالى ليس بتارك أحدا من الناس حتّى يَقفَهُ على اليقين من هذا القرآن، فأمّا المؤمن فأيقن في الدّنيا فنفعه ذلك يوم القيامة، وأمّا الكافر فأيقن يوم القيامة حين لا ينفعه اليقين أمران:

(أوّلهما) علم اليقين.

(والثَّاني) عمل اليقين.

فإنّ العبد قد يعلم علما جازما بأمر معيّن ومع هذا يكون فى قلبه حركة واختلاج من العمل الذى يقتضيه ذلك العلم، كعلم العبد أنّ الله ربّ كلّ شىء ومليكه ولا خالق غيره وأنّه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، فهذا قد تصحبه الطمأنينة إلى الله والتوكُل عليه وقد لا يصحبه العمل بذلك لغفلة القلب عن هذا العلم.

<sup>(</sup> ۱ ) تصرّح رواية [جابر] عند البخارى أنّ ذلك كان يوم أُحُد، وتذكر رواية مسلم عن أنس أنّ الذى قال ذلك هو [عُمَيْرُ بْنُ الْحُمَام] رضى الله عنه وهو تمن استشهدوا في [غزوة بدر].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٠٤٦] ومسلم [٩٠١].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ١٧ ص ٢٣٤].

## (العامل الثّاني)

## عدم الغلوِّ في العبادة والتَّوسُط في أمور التَّقرُّب والطَّاعة

ويشير العامل الثّاني إلى خطورة الغلو والتّنطُع في الدّين وهي من الأمور التي ذمّها رسول الله عَلَيْهُ ، وأخبر بهلككة الذين ساروا على دربها واستسلموا لغوائل وسواسها وجاء القرآن بالتّحذير منها كما في قوله تعالى (تلك حُدُودُ ٱللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩]. وقوله تعالى ﴿وَلَا تَعْتَدُوا لِمَ اللّهُ لا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٠].

وهذا يتطلّب الإشارة إلى ثلاث مسائل:

# (الأولى) العُلُو ُ في الدّين

وهو الأمر الذى نهى عنه رسول الله عَلَيْ وأخبر أنّ فيه الهلكة والخسار لقوله «إِنَّاكُمْ وَالْغُلُوَ فِي الدِّينِ فَإِنَّمَا أَهْلُكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ الْغُلُوُ فِي الدِّينِ (٢)». والغلو تجاوز الحدّ من غَلا يَعْلُو ، فهو غَالِ و[غَالَى] في الأمر : بَالَغَ فيه [(٣)].

ومعنى «غَلاَ في الدِّينِ» تَصَلَّبَ وتَشَدَّدَ حتى جاوز الحد فأفرط كما في قوله جلّ شأنه ﴿ يَتَأَهْلُ اللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ ﴾ [النساء: شأنه ﴿ يَتَأَهْلُ اللهِ إِلَّا ٱلْحَقِّ ﴾ [النساء: ١٧١]. أي لا تُبالغوا فيه فتجعلوا المسيح إلها وابنا لله بسبب شدة حبّكم إيّاه، فنهاهم عن الإفراط تارة والتّفريط أخرى.

ويأتى نهى النبى عَلَيْ عن التشدُّد والتنطُّع بقوله «ألا هَلَكَ المُتنطُّعُونَ ( \* ) ». « وَكُرَّرَهَا ثَلاَثًا ». وهم المتعمُّقون المتشدُّدون المجاوزون الحدود في غير موضع التشديد من الأقوال والأفعال، ثمّ يُبيّن عاقبة التشدُّد ونتائجه في قوله عَلَيُّ «لاَ تُشَدِّدُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ فَيُشَدَّدَ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٣٠٥٧] وأحمد [١٨٥١].

<sup>(</sup>٣) انظر القاموس القويم [٢/ ٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٦٧٠] وأبو داود [٢٦٠٨].

الله عَلَيْكُمْ، فَإِنَّ قَوْمًا شَدَّدُوا عَلَى أَنْفُسهِمْ فَشَدَّدَ الله عَلَيْهِمْ، فَتلْكَ بَقَايَاهُمْ فى الصَّوامِعِ وَاللَّيَارِ ﴿ وَرَهْبَاتِيَّةٌ اَبْتَكَعُوهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهَمْ ﴾ [الحديد: ٢٧] (٢)». وفيه ينهى النبى ﷺ عَن التَّشدُدُ في الدِّين وذلك بالزيادة على المشروع، وأخبر أنّ تشديد العبد على نفسه هو سبب لتشديد الله تعالى عليه ويكون ذلك بواحد من أمرين:

(١) إِمَّا بالشُّرْع كما يُشَدُّدُ على نفسه بالنَّذْرِ الثَّقيل فيلزمه الوفاء به.

(٢) وإِمّا بالقَدْر كفعل أهل الوسواس فإنّهم شدّدوا على أنفسهم فشدّد الله عليهم القَدْر حتّى استحكم فيهم ذلك وصار صفة لازمة لهم.

ويأتى النهى عن الغلو في قوله على «اقرأوا الْقُرْآنَ وَلاَ تَعْلُوا فيه وَلاَ تَجْفُوا عَنْهُ وَلاَ تَعْلُوا فيه وَلاَ تَجْفُوا عَنْهُ وَلاَ تَأْكُلُوا بِه وَلاَ تَسْتَكْثُرُوا بِه (٢)». والغالى فيه هو مَنْ تشدّد في الأمر وجاوز الحدّ. ويُقصد به البحث عَن بواطن الأشياء والكشف عن عللها وغوامض مُتعبّداتها، وحامل العلم غير الغالى فيه ولا الجافى عنه الذى من أخلاقه وآدابه القصد في الأمور والاعتدال فيها، كما يأتي دليل ذلك من قوله عَلَي من حديث أبي موسى وَ المَعْفَلَةُ «إِنَّ مِنْ إِجْلال الله إكْرام ذي الشيئبة الْمُسْلم، وحامل القرآن غَيْرِ الْغَالِي فِيه وَلاَ الْجَافِي عَنْهُ، وَإِكْرام ذي السَّلُطَان الْمُقْسطُ (٢)».

و [حاملُ الْقُرْآن] قارئه وسُمَّى [حَاملاً] لما تحمّل في حفظه من النّرس والمشقّة في تفهّمه والعمل بأحكامه وتدبّره، فهو حامل لمشاق كثيرة تزيد على الأعمال الثقيلة. و [الْغَالي فيه]: هو المتجاوز الحدّ في التّشدُّد والعمل به وتتبع ما خفي منه واشتبه عليه من معانيه، والكشف عن دقائق علله التي لا يصل فيها عقله بما يبتدعه في الدّين ليضلّ ويضلّ غيره، ويجاوز حدود قراءته ومخارج حروفه ومدوده.

أمّا [الْجَافِي عَنْهُ] فهو التّارك له البعيد عن تلاوته والعمل بما فيه، فإنّ هذا من الجفاء وهو البعد عن الشّيء. (قال) في النّهاية:[وإنّما قال ذلك لأنّ من أخلاقه التي أمر بها القصد في الأمر]، و[الغلو على التّشديد في الدّين ومجاوزة الحدّ، [والتّجافي] البعد عنه.

أمّا هؤلاء الذين يُغَالُونَ في العبادة ويتجاوزون الحدّ فيها فإنّهم يجورون جَوْرًا فاحشاعن الصّراط، فالميزان الذي تُعرف به الاستقامة على الطّريق والجورعنه هو ما كان رسول الله عَلَيْ وأصحابه عليه، والجائر عنه إمّا مُفرِّط ظالم، أو مُجتهد مُتأوّل، أو مُقلّد

<sup>(</sup>١) أورده أبو داود بإسناد ضعيف [٤٩٠٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [38 3 4 ] والطّحاوي في معانى الآثار [٣ / ١٨].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن أخرجه أبو داود [٤٨٤٣] والمشكاة [٤٩٧٢].

جاهل، وهو الأمر الذى حذر منه رسول الله عَلَيْهُ لَمَا يسَرِ في بعض الأمور وخفَف فيها فبلغه أنّ أقواما تنزّهوا عنها فقال «مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَرْغَبُونَ عَمَّا رُخُصَ لِي فِيه ! فَوَالله إِنِي أَعْلَمُهُمْ بِاللهُ وَأَشَدُّهُمْ لَهُ خَشْيَةً (١)». وفي رواية «وَالله إِنِي لأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ الله وَأَعْلَمُكُمْ بِمَا أَتَّبِعُ (٢)». وعند مسلم «مَا بَالُ أَقْوَامٍ قَالُوا كَذَا وكَذَا ؟ لَكنّى أَصَلًى وَأَعْلَمُهُمْ وَأَفْطِرُ ، وَأَتَزَوَّجُ النّسَاء ، فَمَنْ رَغِبَ عُنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِي (٣)».

## (الثّانية) خطورة التشدُّد في أمور الدّين

وهو التشديد والاستقصاء في الأمر حتى يتجاوز الحدّ فيه وهو ما نفاه الله تعالى عن نبيه الأكرم عَلَيْ بقوله تعالى ﴿ قُلْ مَا الشّاكُ مُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا آتَا مِنَ الْمُتَكَلِفِينَ ﴾ [ص: ٨٦]. وهم الذين يتشدّ دون في الأمور ويتجاوزون الحدود المشروعة في القول أو الفعل، ومن ذلك أولئك الذين نهاهم النبي عَلِيه عن الوصال في الصّوم لئلا يتكلفوا ما يشق عليهم أو يتعرّضوا للتقصير في بعض وظائف الدين من إتمام الصّلاة بخشوعها وأركانها وآدابها فقال «مَا بَالُ رِجَالِ يُواصلُون! إِنّكُمْ لَسْتُمْ مِثْلَى، أَمَا وَالله لَوْ تَمَادً لِي الشّهرُ لَوَاصلُت فقال قَلْ المُتَعَمّقُون تَعَمَّقُهُمْ ( عُن وفي رواية «لَوْ تَأَخّرَ الْهِلالُ لَزِدْتَكُمْ ، كَالمُنكلِ لَهُمْ حَينَ أَبُواْ أَنْ يَنتُهُوا ( ٥ ) ».

فالفقه كلّ الفقه الاقتصاد في الدّين والاعتصام بالسُّنَة، وهو ما أشار إليه أبي بن كعب تعرف بقوله «عَلَيْكُم بالسَّبيلِ وَالسَّنَة، فَإِنَّهُ مَا مِنْ عَبْد عَلَى السَّبيلِ وَالسَّنَة ذَكَرَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فَاقْشَعَرَ جِلْدُهُ مِنْ خَشْية الله تَعَالَى إِلاَّ تَحَاتَت عَنْهُ خَطَاياهُ كَما يَتَحَات عَنِ اللهُ عَنْ وَجَلَّ فَاقْشَعَر جِلْدُهُ مِنْ خَشْية الله تَعَالَى إِلاَّ تَحَاتَت عَنْهُ خَطَاياهُ كَما يَتَحَات عَنِ اللهُ عَنْهُ جَلَاهُ مَنْ اجْتهاد في خلاف سَبيلِ الشَّجَرة الْيَابسَة ورَقُها، وَإِنَّ اقْتصاداً في سَبيلِ وسنَّة خَيْرٌ مِنَ اجْتهاد في خلاف سَبيلِ وسنَّة ، فَاحْرِصُوا إِذَا كَانَت أَعْمَالُكُم اقْتصاداً أَنْ تَكُونَ عَلَى مَنْهَج الأَنْبِياء وَسَنَنِهِم ». وقوله «تَحَاتَت » أي تساقطت عنه [(٢٠)].

كذلك جاء المعنى ذاته عن ابن مسعود لمّا قال «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُسْتَنًا فَلْيَسْتَنَ بِمَنْ قَدْ مَاتَ، فَإِنَّ الْحَيَّ لاَ تُؤْمَنُ عَلَيْهِ الْفَتْنَةُ، أَوِلَئِكَ أَصْحَابُ مُحَمَّد عَلَيْ كَانُوا أَفْضَلَ هَذِهِ الْأُمَّةِ، أَبَرَّهَا قُلُوبًا وَأَعْمَقَهَا عِلْمًا وَأَقَلَهَا تَكَلُّفًا، اخْتَارَهُمُ اللهُ تَعَالَى لِصُحْبَةِ نَبِيّهِ عَلَيْكُ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٣٥٦] وافقه البخاري [ ٦١٠١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٩١٠] وأبو داود [ ٢٣٨٩] ومالك في الموطّأ [ ٦٢٥].

<sup>(</sup>٣)حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٤٠١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤١١٠] وافقه البخاري [٢٢٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [١١٠٣] وافقه البخاري [١٩٦٥].

<sup>(</sup>٦) انظر إغاثة اللَّهفان [ج ١ ص ١٢٧].

وَلإقَامَة دينه فَاعْرِفُوا لَهُمْ فَصْلَهُمْ، وَاتَّبِعُوهُمْ عَلَى أَثْرِهِمْ وَسيرَتهِمْ فَإِنَّهُمْ كَانُوا عَلَى الْهُدَى الْمُسْتَقيمِ (1)». وفي قول النّبي عَلَيْ من رواية أبي أمامة عند أحمد «وَلَكِنّي بُعِثْتُ بالْحَنيفيَّة السَّمْحَة (٢)». جمع بين كونها حنيفية وكونها سمحة:

(١) فهى [حَنِيفِيَةً] في التوحيد، والحنيف الماثل عن كلّ دين باطل إلى دين الحقّ وهو الإسلام العظيم.

(٢) وهي [سَمْحَةً] في العمل أي قائمة على اليسر والسّهولة.

وضد الأمرين الشّرك وتُحريم الحلال، وهما اللّذان ذكرهما النّبي عَلَيْهُ فيما يروى عن ربّه تعالي قال «إِنّي خَلَقْتُ عَبَادى حُنَفَاءَ كُلُّهُمْ، وَإِنَّهُمْ أَتْتُهُمْ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دينهمْ وَحَرَّمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلُلْتُ لَهُمْ وَأَمَرَتُهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمْ أُنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا ( أَنَ ) . . .

وكان أمير المؤمنين عمر و التي يقول «سُنَّتْ لَكُمُ السَّنَنُ وَفُرِضَتْ لَكُمُ الْفَرَائِضُ وَتُرِكُتُمْ عَلَى الْوَاضِحَةِ إِلاَّ أَنْ تُمِيلُوا بِالنَّاسِ يَمِينًا وَشَمَالاً ( ) ». وفي قوله «يَحْمِلُ هَذَا الْعِلْمَ مِنْ كُلُ خَلَفِ عُدُولُهُ يَنْفُونَ عَنَّهُ تَحْرِيفَ الْغَالِينَ وَانْتَحَالَ اللهِ طلِينَ وَتَأُويِلَ الْجَاهِلِينَ ». وفيه يُخبر رسولُ الله عَلَيْ أَنْ فساد الدّين يكونَ مِن ثَلاثة:

- ( ١ ) الغالين الذين يُحرّفون ما جاء به.
- (٢) والمبطلين الذين ينتحلون باطلهم غير ما كان عليه.
  - (٣) والجاهلين الذين يتأوّلونه على غير تأويله.

وفساد الإسلام من هؤلاء الطوائف الشّلاثة، فلولا أنّ الله تعالى يقيم لدينه من ينفى عنه ذلك لجرى عليه ما جرى على أديان الأنبياء قبله من هؤلاء [(٥)].

## (الثَّالثة) التَّوسُط والاعتدال في العبادة

تشير كلّ الدّلاتل في الكتاب والسَّنَّة إلى ضرورة التوسَّط في أمور التقرَّب والطّاعة والعبادة ، فلا تُكلَف نفس إلا ما وسُعت بدليل قول الله تعالى ﴿لا يُكلِفُ اللهُ نَفْسًا إلا وسُعت بدليل قول الله تعالى ﴿لا يُكلّفُ اللهُ نَفْسًا إلا والتّكليف هو الأمر بما يشقّ عليه، وتكلّفت الأمر: تحشّمته، والْوسْعُ: الطَّاقَةُ والْجدةُ.

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية [١/٥٠٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٢١٩٢] والطّبراني في الكبير [٧٨٦٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٨٦٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في الموطأ [١٥١٣].

<sup>(</sup>٥) انظر إغاثة اللّهفان [ص ١٦٠].

ولقد نصّ الله في الآية على أنه لم يُكلف العباد من وقت نزول هذه الآية عبادة من أعمال القلب أو الجوارح إلا وهي في وسُع المكلف وفي مقتضى إدراكه وبنْيته. (قال) القرطبي [فالله سبحانه بلطفه وإنعامه علينا لم يكلفنا بالمشقّات المثقلة ولا بالأمور المؤلمة، كما كلف من كانوا قبلنا بقتل أنفسهم، وقرْض مواضع البول من ثيابهم، بل سهل ورفق وضع عنّا الإصر والأغلال التي وضعها على من كان قبلنا (١)].

ويفسر ذلك قوله ﷺ «إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ فَأُوْعَلْ فِيه بِرِفْقِ، وَلاَ تُبَغِّضْ إِلَى نَفْسكَ عَبَادَةَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى، فَإِنَّ المُنْبَتُ لاَ أَرْضًا قَطَعَ وَلاَ ظَهْراً أَبْقَى (٢)». والإيغال في قوله «فَأُوْعَلْ فِيه بِرِفْقٍ» الإمعان فيه، يقال منه: أُوعَلْتُ أُوعِلُ إِيغَالاً، ومنه [أَوْعَلَ] في الأمر: بَالَغَ وَتَعَمَّقَ وَأَبْعَدَ.

أمّا قوله «فَإِنَّ الْمُنْبَتَ لاَ أَرْضًا قَطَعَ وَلاَ ظَهْراً أَبْقَى»: فإِنّه يعنى أنّ الذى يُسْرِعُ فى السَيْرِ ويُتْعبُ نفسه بلا فتور حتى تعطب دَابّته فإِنّه يبقى مُنْبَتًا متقطّعا به لم يقض سفره وقد أعطب ظهره، فَشَبَّههُ بالمجتهد فى العبادة حتى يصيبه الإعياء [(٣)]. وقيل هو أن يَلِحَّ فى شدّة السّير حتى تقوم عليه رَاحِلتُهُ أو تعْطبَ فيبقى منقطعا به، وهذا مَثَل ضربه للمجتهد فى العبادة حتى يصيبه الإعياء والتّعب [(ئ)].

ولمّانزل قوله تعالى ﴿ مَا أَيُّهَا آلَّدِينَ ءَامَنُواْ آتَقُواْ آللَهُ حَقَّ تُقَاتِمه ﴾ [آل عمران: ١٠٢]. اشتد الأمر على القوم فقاموا اللّيل حتى ورمت عراقيبهم وتقرّحت جباههم فأنزل الله التخفيف عنهم بقوله ﴿ فَآتَقُواْ آللَهُ مَا آسْتَطَعْتُمْ وَآسْمَعُواْ وَأَطِيعُوا ﴾ [التغابن: ٢٦]. أى فيما يُتطوع به من نافلة أو صدقة. (قال) في التعريفات [الاستطاعة والقدرة والقوة والوسُعُ والطّاقة متقاربة المعنى في اللّغة، أمّا في عرف المتكلّمين: فهي القدرة التّامّة التي يجب عندها صدور الفعل فلا تكون إلا مقارنة له. [أو] هي التّهيو لتنفيذ الفعل بإرادة المختار من غير عائق (٥٠)].

وقد جعل الله تعالى هذه الأمة وسَطًا كما فى قوله ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَ كُمْ أُمَّةُ وَسَطًا لَتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢٥]. وهى الخيار العدل لتوسطها بين الطّرفين المذمومين، والعدل هى الوسط بين طرفى الجور والتّفريط، والآفات إنّما تتطرّق إلى

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٣ ص ٤٣٠].

<sup>(</sup>٢) أَخِرَجِهِ أَحمد بإسناد حسن [١٢٩٨٦] وابن المبارك في الزّهد [١١٧٨] والبيهقي [١١٤٧].

<sup>(</sup>٣) انظر غريب الحديث [ج ٣ ص ٣٨٤].

<sup>(</sup>٤) انظر غريب الحديث [ج ٥ ص ٤٣٠].

<sup>(</sup>٥) انظر التّعريفات [ص ١٣] والكُلّيَات [ص ١٠٨].

الأطراف والأوساط على الدّوام محميّة بأطرافها فخيار الأمور أوساطها.

والوسط هو ما له طرفان متساويا الْقَدْر، فتارة يقال فيما له طَرَف محمود وطَرَف مذموم كالخير والشّر، وتارّة يقال فيما له طرفان مذمومان كالجود بين البخل والسّرف، فيستعمل استعمال القصد الموصوف عن الإفراط والتّفريط فيمدح به نحو السّواء والعدل، (قال) الحرّالي [الوسط العدل الذي نسبة الجوانب إليه كلّها على السّواء، فهو خيار الشّيء، ومتى زاغ عن الوسط حصل الجور الموقع في الضّلال عن القصد، كما يقال «الوسط» في الكميّة المتصلة كالجسم الواحد وفي الكميّة المنفصلة كشيء يفصل بين شيئين (١)].

واختلف العلماء في تفسير الوسط في قوله تعالى ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَ كُمْ أُمَّهُ وَسَطًّا ﴾ على عدة أقوال:

(القول الأول) أنّ الوسط هو العدل والدّليل عليه الآية والخبر والنّقل والمعنى:

\* أمّا الآية فقوله تعالى ﴿قَالَ أَوْسَطُهُمْ ﴾ [القلم: ٢٨]. أَيْ أَعْدَلُهُمْ.

\* وأمّا الخبر فما رُوى عن أبي سعيد رَوَ فَكُ عن النّبي عَلَيْ «في قوله تعالى ﴿ وَحَدَ لِكَ جَعَلْنَاكُمُ أُمَّ وَسَطُ الْعَدُلُ (٢٠) ».

\* أمّا النقل فقال الجوهري في الصّحاح عن تفسير الآية: أي عَدْلاً، وهو الذي قاله الأخفش و الخليل.

\* وأمّا المعنى فمن وجوه:

(١) أنّ الوسَط حقيقة في البعد عن الطّرفين، ولاشك أنّ طرفي الإفراط والتّفريط (١) . ويئان، فالمتوسّط في الأخلاق يكون بعيدا عن الطّرفين فكان معتدلاً فاضلا [(٣)].

(٢) إِنَّمَا سُمِّي العدل وسطا لأنَّه لا يميل إلى أحد الخصمين، والعدل هو المعتدل الذي لا يميل إلى أحد الطرفين.

(٣) أنّ أعدل بقاع الشّيء وسطه لأنّ حكمه مع سائر أطرافه على سواء وعلى اعتدال، والأطراف يتسارع إليها الخلل والفساد، والأوساط محميّة محوطة، فلمّا صحّ ذلك في الوسط صار كأنّه عبارة عن المعتدل الذي لا يميل إلى جهة دون جهة.

(القول الثّاني) أنّ الوسط في كلّ شيء خيساره . (قال) الطّبري [الوسط في كلام

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوسيط [٢/٧٣/٢] والتّعريفات [ص ٢٥٢] والمفردات [ص ٢٢٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٣٩] والتّرمذي [ ٢٩٦١].

<sup>(</sup>٣) انظرتفسير الفخرالرّازي [ج ٤ ص ١٠٧ ـ ١٠٨].

العرب الخيار، يقولون فلان وسط في قومه وواسط، إذا أرادوا الرّفع في حَسَبِه وَالإِعْلاَء في حَسَبِه وَالإِعْلاَء في قَدْره وَمَنْزلَته [(١)].

(القول الفّالث) يجوز أن يكونوا وسطا على معنى أنّهم متوسّطون فى الدّين بين المُفْرِط والمفَرِّط والغَالى والمقصر فى الأشياء، لأنّهم لم يغلوا كما غلت النّصارى فجعلوا المسيح ابنا وإلها، ولا قصروا كتقصير اليهود فى قتل الأنسياء وتبديل الكتب وغير ذلك ثمّا قصروا فيه.

#### (رابعا) أوا مر الدّين بين الإفراط والتّفريط

الإفراط والتفريط أمران متلازمان في الإضرار بالدّين وفروضه:

[فالأوّل] يُؤدّى إلى الغُلوّ والتَشدُّد.

و[الثّاني] يُرخِّص في الأوامر والتَّكاليف حتّى يضيع الدّين دون ما تردّد.

والإفراط عند أهل اللغة [الإسراف ومجاوزة الحدّ أو الزّيادة على الأمر]. يقال أَفْرَطُ يُفْرِطُ إِفْرَاطًا: إِذَا أسرف وتجاوز الحدّ والقدر في قول أو فعل من قول الله تعالى ﴿قَالاَ رَبَّناۤ إِنَّنا نَخَافُ أَن يَفَرُطُ عَلَيْنآ أَوْلَن يَطْعَى ﴾ [طه: ٥٥]. أي يسرف ويعجل في تعذيبنا عذاب الفأرط في الذّنب وهو المتقدّم فيه، ولا يخرج استعمال الفقهاء له عن معناه اللّغوي [(٢٠)].

أمّا التّفريط من فَرَّطَ يُفَرِّطُ تَفْرِيطًا في الشَّيْء : قَصَّرَ فيه وضَيَّعَهُ حتّى فات ، وفي القرآن ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ يَلْحَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ [الزَّمَو: ٥٦]. و[منه] الفُرُطُ وهوالأَمْرُ المُضَيَّعُ كقوله تعالى ﴿ وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨]. من التّفريط الذي هو التقصير وتقديم العجز بترك الدّين والإيمان [ (٣)].

(قال) الجرجاني [الفرق بين الإفراط والتفريط أنّ الإفراط تجاوز الحدّ من جانب الزّيادة والكمال، والتّفريط يُستعمل في تجاوز الحدّ من جانب النّقصان والتّقصير (٤٠]. فالنّسبة بين الإفراط والتّفريط التّضادُ.

وحقيقة التعظيم للأمر والنهى أن لا يُعَارَضَا بِتَرَخُّصِ جَافٍ ولا يُعَرَّضَا لِتَشْدِيدٍ غَالٍ ، وما أمر الله عز وجل بأمر من الأمور إلا وللشيطان فيه نزغتان :

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحودي [ج٧ ص ٢٨٤].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ١ ص ٢٤٧].

<sup>(</sup>٣) انظر الموسوعة الفقهيّة [١٣/ ١٣].

<sup>(</sup>٤) انظر التّعريفات [ص٢٦].

(١) إِمَّا تقصير وتفريط. (٢) وإمَّا إفراط وغلوّ.

والشّيطان لا يبالى بما ظفر من الخطيئتين عندما يسترق النّظر إلى قلب العبد لاستكشاف أحواله:

\* فإن وجد فيه فُتُورًا عن الطّاعة وتَوانيًا عن العبادة وتَرخُصًا في الأوامر والتّكاليف، دخل عليمه من باب التّثبيط والكسل المَذموم والفتور والتّواني، وركنه إلى التّأويل والتّمني والرّجاء والتّسويف، وربّما قاده إلى ترك المأمور به من العبادة.

\* وإن وجد منه حَذَرًا وجدًّا وتَشَمَّرًا وأيس أن يدخل عليه من باب التقصير والتفريط أمره بالاجتهاد الزّائد في الطّاعة، ثمّ يُسوِّلُ له أنّ هذا القَدْر الذي يبذله منها لا يتناسب وهمّة إيمانه، ولا يرتقى إلى درجة إحسانه فيقول له لا ترقد إذا رَقَدَ النَّاسُ، ولا يتفطر إذا أفطروا، ولا تتعب أنت إذا استراحوا، وإذا غسل أحدهم وجهه ثلاث مرّات نفطر إذا أفطروا، وإذا توضَّأ للصّلاة فاغتسل أنت لها!!، ونحو ذلك من الإفراط فاغتسل أنت لها!!، ونحو ذلك من الإفراط والتعدى فيحمله على الغُلُو والمجاوزة وتعدى الصراط المستقيم، كما يحمل الأوّل على التقصير دونه وأن لا يقربه [(١)].

ومقصودالشّيطان من الرَّجُلَين إخراجهما عن الصّراط المستقيم، هذا بأن لا يقرّبه ولا يدنو منه، وهذا بأن يجاوزه ويتعدّاه، ومن [صور هذا] ما رواه أبو قلابة عن مسلم بن يسار قال «أَنَّ رُفْقَةً مِنَ الأَشْعَرِيِّينَ كَانُوا فِي سَفَرِ فَلَمَّا قَدمُوا قَالُوا يَارَسُولَ الله لَيْسَ أَحْدٌ بَعْدَ رَسُولِ الله عَلَى حَتَى نَرْتَحلَ، قَالَ بَعْدَ رَسُولِ الله عَلَى حَتَى نَرْتَحلَ، قَالَ مَنْ كَانَ يَمْهَنُ لَهُ أَوْ يَكْفِيهُ أَوْ يَعْمُلُ لَهُ ؟ قَالُوا نَحْنُ. قَالَ كُلُكُمْ أَفْضَلُ منهُ (٢)». وفي بعض الحديث المرفوع «لَيْسَ خَيْرُكُمْ مَنْ تَرَكَ اللنَّيَا لِلآخِرةِ وَلاَ الآخِرةَ لِلدَّنْيَا، ولَكِنْ خَيْرُكُمْ مَنْ تَركَ اللنَّيَا لِلآخِرةِ وَلاَ الآخِرةَ لِلدَّنْيَا، ولَكِنْ خَيْرُكُمْ مَنْ أَخَذَ مَنْ هَذَه وهَذه (٣)».

وقد اقتطع أكثر النّاس إلا أقلّ القليل في هذين الواديين، وادى التّقصير والإِهمال، ووادى الجّاوزة والتّعدّى، والقليل منهم الثّابت على الصّراط الذي كان عليه رسول الله عَلَيْهُ وأصحابه الكرام [(1)]:

\* فقوم قصر بهم عن الإتيان بواجبات الطّهارة، وقوم تجاوز بهم إلى مجاوزة الحدّ بالوسواس.

<sup>(</sup>١) انظر الوابل الصَّيِّب [ص ١٣].

<sup>(</sup>٢) انظر عيون الأخبار [ج٣ ص ٣٢٦].

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السّابق [ج ٣ ص ٣٢٧].

<sup>(</sup>٤) انظر إغاثة اللَّهفان [ج ١ ص ١١٢].

- \* وقصر بقوم في خلطة النّاس حتى اعتزلوهم في الطّاعات كالجمعة والجماعات والجهاد وتعلّم العلم، وتجاوز بقوم حتى خالطوهم في الظّلم والمعاصي والآثام.
- بد وكذلك قصر بقوم حتى منعهم من الاشتغال بالعلم الذى ينفعهم، وتجاوز بآخرين حتى جعلوا العلم وحده غايتهم دون العمل به.
- \* وكذلك قصر بقوم حتى منعهم من قبول أقوال أهل العلم والالتفات إليها بالكلّية ، وتجاوز بآخرين حتى جعلوا الحلال ما حلّلوه والحرام ما حرّموه وقدّموا أقوالهم على سُنَّة رسول الله عَلَي الصّحيحة الصّريحة.
- \* وقصّر بقوم حتى أهملوا أعمال القلوب ولم يلتفتوا إليها وعدُّوها فضلا أو فضولا، وتجاوز بآخرين حتى قصروا نظرهم وعملهم عليها ولم يلتفتوا إلى كثير من أعمال الجوارح وقالوا العارف لا يسقط وارده لورده [(١)].

ومقصود الشيطان من هؤلاء جميعا إخراجهم عن الصراط المستقيم، فلا يقرب الأوّل إليه ولا يُدنيه منه حتى يقع فى دائرة التقصير والتفريط، ويدفع بالثّانى إلى أن يتجاوزه ويتعدّاه حتى يفتح له باب الإفراط والغلوّ، ودين الله بين الغالى فيه والجافى عنه، وخير النّاس النّمط الأوسط الذين ارتفعوا عن تقصير المفرّطين ولم يلحقوا بغلو المعتدين ودليل ذلك:

\* قول على تَعَقَّقَ [ خَيْرُ هَذه الأُمَّة النَّمَطُ الأَوْسَطُ ، يَرْجِعُ إِلَيْهِمُ الْغَالِي وَيَلْحَقُ بِهِمُ التَّالِي (٢٠] . أى يلحق بهم من قَصَّر ويرجع إليهم من غلا وتجاوز ، و «النَّمَطُ» : الجماعة من الناس أمرهم واحد ، وقال أبو عبيد «النَّمَطُ» : هو الطَّرِيقَةُ أو الأُسْلُوبُ ، ومنه يقال «الزم هذا النَّمط» .

والمعنى الذى أراده عَلى : أنّه كَرِهَ الغُلُو والتَّقصيرَ ، فالغالى فيه هو المتعمّق حتّى يُخْرِجُه ذلك إلى إكفار النَّاس كنحو من مذهب الخوارج وأهل البدع ، والجافى عنه التّارك له وللعمل به ولكن القصدُ من بين ذلك [(٣)].

\* ومنه أيضا قول مُطَرِّف لابنه [يَاعَبْدَ الله: الْعِلْمُ أَفْضَلُ مِنَ الْعَمَلِ وَالْحَسَنَةُ بَيْنَ السَّيِّتَتَيْنِ وَخَيْرُ الْأُمُورِ أَوْسَاطُها، يَعْنِي بَيْنَ الْإِفْرَاطِ وَالتَّفْرِيطِ ( عُ)].

<sup>(</sup>١) انظر إغاثة اللّهفان [ج ١ ص ١١٣].

<sup>(</sup>٢) انظر غريب الحديث [٧٠٨] والفائق [٤/٢٧].

<sup>(</sup>٣) انظر غريب الحديث [ج ٤ ص ٣٧٦].

<sup>(</sup>٤) انظر الفائق [٢ / ٢١١] والنّهاية [٥ / ١١٩].

ويعنى قوله «الْحَسنَةُ بَيْنَ السَّيِّمَتَيْنِ»: أنّ الغُلُوَّ في العبادة سيَّئة والتَقصير سيئة، والاقتصادبينهما [حسنة]. وهو المعنى الذي جاء في الحديث الشريف عن فضل قارىء القرآن «غَيْرِ الْغَالَى فيهِ وَلاَ الْجَافِي عَنْهُ». فالغُلُوُّ فيه: «التَّعَمُّقُ»، والجفاء عنه «التَّقْصِيرُ» وكلاَهما سيَّعة [(أ)].

ولمّا يُشبه هذا الحديث قول عميم الدّارى «خُذْ مِنْ دينكَ لَنفْسكَ وَمِنْ نَفْسكَ لدينكَ، حَتَى يَسْتَقيمَ بكَ الأَمْرُ عَلَى عَبَادَة تُطيقُهَا (٢)». وَمِثلَ ذلكَ حدَيثٌ يروى عَن بُريدةَ عن النّبي عَلِي قَالَ «عَلَيْكُمْ هَدّياً قَاصَداً - ثَلاَثًا - إِنَّهُ مَنْ يُشَادً هَذَا الدّينَ يَغلبُهُ (٣)». وَمَثلَ ذلك قوله تعالى ﴿وَآلَدِيرَ ﴾ إذْآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ وَلك قوله تعالى ﴿وَآلَدِيرَ ﴾ إذْآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلك قوله تعالى ﴿وَآلَدِيرَ ﴾ إذْآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلك قوله تعالى ﴿وَآلَدِيرَ وَإِللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى إللهُ وَالتَقصير بقوله تعالى ﴿وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَالمَا وَالاستقامة الطّرفين واعتدالهما ، وقُرىءَ قوامًا «بالكسر» وهو ما يُقام به الشّيء ].

كما يأتى قوله على من حديث عائشة «عَلَيْكُمْ منَ الأَعْمَالِ مَا تُطيقُونَ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَمَلُ حَتَّى تَمَلُوا، وَإِنَّ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى الله مَا دُووِمَ عَلَيْه وَإِنْ قَلَّ، وَكَانَ آلُ مُحَمَّد عَلَيْه إِذَا عَمَلُوا عَمَلُوا عَمَلُ أَثْبَتُوهُ (\*) »: دليل على الحَثّ على الاقتصاد في العبادة واجتناب التَعمق وهو عام في جميع أعمال البر والطّاعة. وقوله «وكَانَ آلُ مُحَمَّد عَلَيْه إِذَا عَمِلُوا عَمَلُ الْتَعمق وهو عام في جميع أعمال البر والطّاعة، وقوله «وكَانَ آلُ مُحَمَّد عَلَيْه إِذَا عَمِلُوا عَمَلُ الله وَ وَدَاوِمُ وَدَاوُمُ وَالطّاهِرُ أَنَّ المُواد بِالآلِ هُنا: أهل بيته وخواصّه عَلَيْهُ مِن أَزُواجه وقرابته ونحوهم.

كما يُبيّن قوله ﷺ «أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى الله تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ (٥)». كمال شفقته ورافته بأمّته لأنّه أرشدهم إلى ما يُصلحهم وما يُمكنهم الدّوام عليه بلا مشقّة ولا ضرر، فيكون ذلك أنشط للقلوب وأروح للنّفوس وأطيب للأفئدة فتقوم العبادة على التيسير والتّخفيف، بخلاف من تَعاطَى من الأعمال ما يشقّ فإنّه بصدد أن يتركه أو بعضه، أو يفعله بغير كُلْفَة وبغير انشراح في القلب فيفوته الخير العظيم.

كما يشير الحديث إلى فضل المداومة على العمل وإلى أنّ قليله الدّائم خير من

<sup>(</sup>١) انظر النّهاية [١/ ٢٨١].

<sup>(</sup>٢) انظر الفائق [٢/٥٤٢].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٩٩٧٤] وابن خُزيمة [ ١١٧٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٨٢] وافقه البخاري [٥٨٦١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٨٣] وافقه البخاري [٢٦٤٦] وأبو داود [١٣٦٨].

كثيره المنقطع، لأنّ بدوام القليل تدوم الطّاعة والذّكر والمراقبة والنّية والإِخلاص ويتحقّق الإقبال على الخالق جلّ وعلا [(١)].

## (خامسا) شريعة الإسلام بين التّيسير والتّعسير

من الحقائق القابتة التي لا يُنكرها إلا مُعرض ولا يزيغ عنها إلا جاهل قيام شريعة الإسلام على اليُسر ونبذها للعُسر، ومراعاتها الكاملة لطبيعة الإنسان المبنية على الضّعف وقلة الاحتمال وافتقاد الإرادة وعدم الاصطبار كما في قول الله تعالى ﴿لا يُكَلِفُ اللهُ نَفَسًا إلا وسُعَهَا﴾ [البقرة: ٢٨٦]. وأقامت أساس ذلك كله على محدودية الطّاقة والاقتدار، ويستدل على اعتماد التيسير ونبذ التعسير منهجا لحياة الإنسان بقول الله تعالى ﴿مَا يُرِيدُ ٱللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِن حَرَج ﴾ [المائدة: ٢].

وبذلك تكون شريعة الإسلام قد بُنيت على السّهولة والبساطة واليسر خلافا للملل السّابقة التي كان سمتُها المغالاة والتّشديد، لكنّ الإسلام الذي جيء به ليكون دين البشرية طيلة الدّهر قد جعله الله سهلا مُيسَّراً ومرغوبا لا مكان فيه للغلو أو الإفراط أو التّنطُع، وذلك في كلّ جانب من جوانبه سواء في ذلك العبادات أو المعاملات أو غير ذلك من وجوه السّلوك والتّعامل [(٢)]. لقول النّبي عَلَي إنَّ هَذَا الدّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادً الدّينَ أَحَدٌ إِلاَّ غَلَبهُ، فَسَدّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا وَيسَرُوا، وَاسْتَعينُوا بِالْغَدُوة وَالرَّوْحَة وَسَدُّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا وَيسَرُوا، وَاسْتَعينُوا بِالْغَدُوة وَالرَّوْحَة وَسَدَّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا وَيسَرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا، وإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمٌ فَلْيَسْكُتَ (ء) . وقوله عَلَي عند أحمد «عَلَموا وَيسَرُوا وَلاَ تُعسَّرُوا، وإِذَا غَضِب أَحدُكُمٌ فَلْيَسْكُتَ (ء) ».

واليُسر ضدّ العُسر وهو السّهل السّمح قليل التّشديد ومنه قول الله سبحانه وليُم السَّبِيل يَسَّرَهُ إِعَبَسَ: ٢٠]. أي يسّر على كلّ واحد ما خلقه له وقدره عليه، و[يَسَّرَ] الشَّيْءَ: جعله يسيرا أو ميسورا. (قال) السّيوطي [سَمَّاهُ «يُسْرًا» مبالغة بالنّسبة إلى الأديان قبله، لأنّ الله رفع عن هذه الأمّة الإصر الذي كان على مَنْ قبلهم، ومن أوضح الأمثلة له أنّ توبتهم كانت بقتل أنفسهم، وتوبة هذه الأمّة بالإقلاع والعزم والنّدم (٥)]. أمّا «الْعُسْرُ» فهو الضّيق والشّدّة والصّعوبة ومنه [تَعَسَّرَ] الأَمْرُ: صَعُب واشَّدَ. يَقال [عسر عُسْرًا وعَسرًا] فهو عَسرٌ وعَسيرٌومنه قوله تعالى ﴿ فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَك ﴾ [اللّيل: 1]: أي الطّريقة الشّاقة الشّديدة الْعُسْر التي اختارها لنفسه.

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج ٣ ص ٣٣١].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي [ج ١ ص ١٦٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٩] والنّسائي [٤٩٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٣٦].

<sup>(</sup>٥) انظر سنن النّسائي (ج ٤ ص ٢٦١ / الهامش].

ويأتى قوله عَلَى «وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ أَحَدٌ» للمبالغة من الشَّدَّة وأصله لا يقابل الدّين أحد بالشَّدة ولا يجرى بين الدّين وبينه معاملة بأن يشدد كلّ منهما على صاحبه إلا غلبه الدّين، و[المراد] أنّه لا يفرط أحد فيه ولا يخرج عن حدّ الاعتدال.

ومن دلالات الحديث أنّ كلّ تنطُّع في الدّين منقطع، وأنّ الإِفراط يُؤدّى إِلى الفتور، والمبالغة في التّطوَّع تُفضى إِلى ترك الأفضل وإخراج الفرض عن وقته، كمن بات يُصلّى اللّيل كلّه ويُغالب النّوم إلى أن غلبته عيناه فنام عن صلاة الصّبح، فإن لم يستطع المرء الأخذ بالأكمل فعليه أن يعمل بما يقرب منه، فخير العمل أدومه وإن قل لقول عائشة «أنَّ النَّبي عَلَيْ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعندهَا امْرأةٌ فَقَالَ مَنْ هَذه؟ قَالَتْ فُلاَنةُ لاَ تَنامُ، تَذْكُرُ منْ صَلاَتها، فَقَالَ مَه ، عَلَيْكُمْ مَنْ الْعَمل مَا تُطيقُونَ، فَوَالله لاَ يَملُ الله عَزَّ وَجَلَّ حَتَّى تَملُوا، وَكَانَ أَحَبً الدِّين إِلَيْه مَا دَاومَ عَلَيْه صَاحِبُهُ (١)».

أمّا قوله «فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشُرُوا»: أى الزموا السَّداد وهو الصَّواب من غير إفراط ولا تفريط ، وإن لم تستطيعوا الأكمل فاعملوا بما يقرب منه ، وأبشروا بالثّواب على العمل الدّائم وإن قلّ ، ومراده تبشير من عَجزَ عن العمل بالأكمل بأنّ العجز إذا لم يكن من صنعه لا يستلزم نقص أجره ، وأَبْهَمَ المبشَّر به تعظيما له وتفخيما .

ومن القواعد الفقهية الثّابتة في الشّرع أنّ المشقّة تجلب التّيسير، والأصل في هذه القاعدة قوله تعالى ﴿ يُرِيدُ اللّهُ إِسكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وفيه من أدلّة السَّنَة قول النّبي عَلِي ﴿ رُبُعثْتُ بِالْحَنيفِيَّةُ السَّمْحَةُ (٢) ». وهذه القاعدة تدلّ على الشّمولية التي تتناول كلّ صور المشقّة في مَختلف أوجه الحياة من عبادات ومعاملات وغيرها بما يقتضي تيسيرا في الأحكام ورفعا للحرج، وقد قال العلماء في هذا يتخرّج على هذه القاعدة جميع رُخص الشّرع وتخفيفاته، وقالوا إنّ أسباب التّخفيف في العبادات وغيرها سبعة [(٢)]:

(أوّلها) ما يختصّ بالسّفر الطّويل وهو ثلاثة أيام ولياليها على الخلاف، ورُخَصُهُ فيه القصر والفطر والمسح أكثر من يوم وليلة وسُقوط الأضحية.

(والثّاني) المرض ورُخَصُه كثيرة منها: التّيمُّم عند الخوف على نفسه أو على عضو من أعضائه، أو زيادة المرض أو بُطئه، والقعود في صلاة الفرض، والاضطجاع فيها

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٣] ومسلم [٧٨٥] والنّسائي [١٦٤١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٢١٩٦] والطّبراني [٧٨٦٨].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول الفقه الإسلامي للدكتور أمير عبد العزيز [ج ١ ص ٣٥].

والإيماء، والتخلُّف عن الجماعة مع حصول الفضيلة، والفطر في رمضان للشّيخ الكبير الفاني مع وجوب الفدية عليه، والتّداوى بالنّجاسات وبالخمر على أحد القولين، وإباحة نظر الطّبيب إلى العورة والسّوأتين إذا كانت هناك حاجة وضرورة إلى ذلك.

(التّالث) الإكراه في الشّريعة ومؤدّاه حمل الشّخص على فعل أو قول لا يريد مباشرته، وما دام لا يريده فهو لا يرضى به، ولذلك كان الإكراه والرّضا غير متلاقيين، والإكراه لكى ينتج ثمرته يتضمّن التّهديد بأذى ينال المُكره إمّا في ماله أو في نفسه أو بأذى شخص آخر يعنيه، وقد يكون من الأذى السّب أو فعل ما يترتّب عليه مهانة المُكره في نظر النّاس [(١٠)].

#### ولابد لتحقيق الإكراه من أمور أربعة:

(١) أن يكون المُكْرِهُ قادرا على إيقاع ما هدد به، فإن لم يكن قادرا على ذلك ويعلم من هدده أنه غير قادر فالتهديد لغو لا يُلتفت إليه.

( ٢ ) أن يقع في نفس المُكْرَه أنّ المهدّد سينفذ ما هدّد به، ويقع منه الفعل تحت تأثير ذلك الخوف، فإن لم يكن هذا الخوف لم يتحقق أنّه فعل ما فعل غير راض.

(٣) أن يكون الأمر الذي هدّد به المهدّد مُؤذيا للمُكره في نفسه أو ماله، أو مؤذيا لمن يهمّه من النّاس على تفصيل وخلاف في ذلك.

(٤) أن يكون الفعل الذى أكره عليه مُحرَّما، أو تصرُّفا يترتب عليه التزام بالنسبة للمُكره، ولقد عرَّف بعض الفقهاء الإكراه تعريفا جامعا لهذه المعانى الأربعة فقالوا [هو حمل الغير على أمر يُمتنع عنه بتخويف يقدر الحامل على إيقاعه].

(الرّابع) النّسيان وهو حالة تعترى الشّخص تجعله لا يتذكّر التّكليف الذى كلّفه الشّارع به، أو تجعله لا يقوم بحقّ عبادة قد نواها كالصّائم الذى يأكل ناسيا، ومن ذلك ترك أداء الصّلاة في وقتها.

## وقد قسم الفقهاء الحقوق بالنّسبة للنّسيان إلى قسمين:

(١) نسيان حقوق الله تعالى وقد أسقط الله تعالى الإثم فيها عندما رُفِعَ الْقَلَمُ عن النّاسي حتى يتذكّر كما ورد في الأثر الصّحيح «إِنَّ الله وَضَعَ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأُ وَالنّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ (٢)». وإذا ترك الذّابح اسم الله تعالى ناسيا وهو يذبح يسقط عنه الإثم وتُؤكل الذّبيحة، ومن ذلك ترك أداء الصّلاة في وقتها، فقد قال النّبي

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه للشيخ أبي زهرة [ص ٣٣٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه عن ابن عبّاس [١٦٧٧] انظر المشكاة [ ٦٢٨٤] والإرواء [٨٢].

يَ ﴿ مَنْ نَامَ عَنْ صَلاَةٍ أَوْ نَسيَهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا (' ' ».

(٢) حقوق العباد فلا يُعد النّسيان عذرا بالنّسبة لها، فلا يسقط حق لعبد بنسيان أدائه إليه في وقته، ولا يُعذر من يدّعي أنّه ارتكب جريمة ناسيا، بل إنّه يُؤاخذ عليها إلاّ إذا كان من شأنه أن ينسى، فإنّ ذلك نوع من «الْعَتَه» يكون موضع نظر، فإن سقطت المؤاخذة فلأنّه «مَعْتُوه» لا لأنّه نَاسٍ.

(الخامس) الجهل بالأحكام الشّرعية وكذا الأمور التى انعقد الإجماع عليها لا يُعدّ عذرا مُسوّغًا مخالفتها بدعوى عدم العلم بها، وهذا النّوع من العلم هو الذى يُسمّيه الشّافعي علم عامّة لا يسع أحدا أن يجهله، وهو عنده قسمان:

(۱) علم [العَامَة] الذي لا يسع أحدًا غير مغلوب على عقله جهلَهُ مثل الصّلوات الخمس، وأنّ لله تعالى على النّاس صوم رمضان، وحجّ البيت إذا استطاع، وزكاة أموالهم، وأنّه حرّم عليهم القتل والزّنى والسّرقة والخمر والرّبا، وما كان في معنى هذا كمّا كلّف العباد أن يتعلّموه ويعملوا به ويُعطوه من أنفسهم وأموالهم، وأن يكفُوا عما يحرُم عليهم منه.

وهذا الصنف كله من العلم موجود نصا في كتاب الله تعالى وموجود عامًا عند أهل الإسلام ينقله عوامهم عمن مضى من عوامهم، يحكونه عن رسول الله على ولا يتنازعون في حكايته ولا وجوبه، وهذا العلم هو الذي لا يمكن الغلط فيه من الخبر ولا التأويل ولا يجوز التنازع فيه، وبهذا يتبين أنّ هذا العلم هو العلم المأخوذ من صريح الكتاب والسنّة المتواترة والمشهور من الأحاديث والذي انعقد على أحكامه إجماع المسلمين.

(٢) علم [الخاصة] وهو ما ينوب العباد من فروع الفرائض ولم يرد فيه نص صريح من كتاب أو سُنَّة ولم ينعقد عليه إجماع، وإنّ هذا النّوع من العلم يختص به الفقهاء الذين عكفوا على الدّراسات الفقهيّة وهو درجة عالية يسع العامّة أن يجهلوه ولا يسع الفقهاء أن يُهملوه [(٢)].

كما أنّ الجهل بأحكام النّصوص منه ما يكون عُذرا ومنه ما لا عُذر فيه، ولقد ضبط علماء الأصول ذلك في أقسام أربعة:

(١) جهل لا يُعذر فيه صاحبه ولا شُبهة فيه كالرِّدَّة بعد إيمان، وارتكاب ما نصّ القرآن نصّا قاطعا على تحريمه مُعتقدا حلّه، وكذلك ما تواتر وثبت بالإجماع فإنّ الجهل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٧٥] ومسلم [٦٨٤] وأبو داود [٤٤٤] والتّرمذي [١٧٨].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه للشّيخ محمّد أبي زهرة [ص ٣٢٥].

بهذا إِثم والإِثم لا يبرّر الإِثم.

(٢) جهل يعذر فيه الشّخص لأنّه موضع اشتباه من حيث الدّليل، وذلك يكون في الجهل بالمسائل التي يحتاج فهمها إلى ضرب من التّأويل والتّفسير، وتكون هي مُحتملة التّأويل والحقّ فيها لا يتبيّن إلاّ بعد الفحص والتّأمَّل كتأويل العلماء صفات الله تعالى، فإنّ الجهل بهذا التّأويل لا يُكفّر ويعذر فيه الجاهل.

(٣) الجهل في مواضع الاجتهاد والجهل الذي لا تتوافر فيه أسباب العلم توافرا تامًا أو يكون الجهل معه شبهة أسقطت العقاب.

(٤) الجهل بالأحكام الإسلامية في غير الدّيار الإسلاميّة، وهو جهل قوى إلى درجة أنّجمهور الفقهاء قال إنّه تسقط عنه التّكليفات الشّرعيّة، لأنّ دار الحرب ليست موضع علم بالأحكام الشَّرعية فلم تستفض فيها مصادر الأحكام ولم تشتهر، فكان الجهل جهلا بالدّلي، والجهل بالدّليل يسقط التّكليف إذ لم يتوجّه الخطاب، وعلى ذلك يتميّز هذا القسم عن بقية الأقسام السّابقة بأنّ الجهل هنا ليس عذرا فقط بل هو مسقط للخطاب.

وهذه كُلُها في الجهل الذي يكون موضوعه أمرا مقررا بالكتاب والسُّنَة وإن لم يكن صريحا، ولم يكن الاعتماد في أصل الحكم على قول فقيه أو عدد من الفقهاء بنوا قولهم على استنباط وهذا الأخير أصل العذر ثابت فيه على هذا النّحو الذي بيّنه الإمام الشّافعي رحمه الله تعالى [(1)].

(السّادس) العسر وعموم البلوى وذلك كالصّلاة مع النّجاسة المعفوّ عنها مثل دم القُروح والدّمامل والقيح والصّديد، والبول المترشرش على الثّوب قدر رءوس الإبر وطين الشّوارع وذَرْقُ الطّيور إذا عمّ في المساجد، وغير ذلك من النّجاسات المعفوّ عنها لعموم البلوى دفعا للعسر وطلبا للتّيسير على العباد.

(السّابع) النّقس ووجه ذلك أنّ النّفوس قد جُبلَتْ على حبّ الكمال فناسبه التّخفيف، والنّقص بذاته نوع من المشقّة فناسب ذَلك التّخفيف في التّكليفات، [ومن ذلك]:

\* عدم تكليف الصبي والمجنون.

\* وعدم تكليف النساء بكثير مما يجب على الرّجال كالجماعة والجمعة والجهاد والجزية وتحمّل الدّية، وإباحة لبسهن الحرير والنّهب، إلى غير ذلك من أنواع التّخفيف [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر أصول الفقه للشّيخ محمّد أبي زهرة [ص ٣٢٩ ـ ٣٣٠].

<sup>(</sup>٢) انظر أصول الفقه الإسلامي للذكتور أمير عبد العزيز [ج ١ ص ٣٦].

# وهذا يقودنا إلى التّعريف بالرُّخصة والعزيمة على النّحو التّالى:

#### أولا \_الرخصة

الرّخصة في اللّغة اسم من [رخَّص] وتُطلق في «لسان العرب» على معان كثيرة أهمّها الإذن في الأمر بعد النّهي عنه، يقال «رَخَّصَ لَهُ في الأَمْرِ» سَهَّلَهُ ويَسَّرهُ، والاسم رُخْصَة على وزن «فُعْلَة» مثل غُرْفَة، وهي عكس التشديد: أي أنّها تعنى السّهولة والتيسير في الأمور، يقال «رَخَّصَ الشَّارِعُ في كَذَا تَرْ خيصًا وَأَرْخَصَ إِرْخَاصًا» إذا يسرره والتيسير في الأمور، يقال «رَخَّصَ الشَّارِعُ في كَذَا تَرْ خيصًا وَأَنْ تُوْتَى مَعْصَيتُهُ (١)». ويقال ومنه قوله يَوْلِيَّ «إِنَّ اللَّهُ يُحبُّ أَنْ تُوْتَى رُخَصُه كَما يَكُرهُ أَنْ تُوْتَى مَعْصَيتُهُ (١)». ويقال وتر خيصُ الله للعبد في أشياء»: أي تخفيفها عنه، والرّخصة فسحة في مُقابلة التشديد والتّضييق والحَرج [(٢٠٠)].

والرَّخصة شرعا اسم لما تغيّر من الأمر الأصلى لعارض أمر إلى يسر وتخفيف كصلاة السفر تَرفُها وتوسعة على أصحاب الأعذار لقول الله تعالى ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرْيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَر﴾[البقرة ١٨٤]. وقول الله تعالى ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيسَ عَلَيكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُ وَأُ مِنَ ٱلطَّمَلُوٰ ﴾ [النساء: ١٠١].

والرّخصة في الاصطلاح الشّرعي هي جواز الإقدام على الفعل مع اشتهار المانع منه شرعا [(<sup>7)</sup>]. وعرَّفَها الغزالي [بأنّها]: عبارة عمَّا وسع للمكلّف في فعله لعذر وعجز عنه مع قيام السّبب المحرّم. [أو]: هي الحكم الثّابت على خلاف الدّليل لعذر هو المشقّة والحرج. [أو]: هي ما ثبت على خلاف دليل شرعي لمعارض راجح. أو هي المشقّة والحرج. [أو]: هي ما ثبت على خلاف دليل شرعي لمعارض راجح. أو هي المشقّة والحرج على فعل لأجل العذر استثناء من العزيمة (<sup>3)</sup>]. ودليل ذلك قول النّبي عَلِيَّةُ من حديث جابر «عَلَيْكُمْ بِرُخْصَةِ اللهِ الَّتِي رَخَّصَ لَكُمْ (<sup>6)</sup>». والرّخصة حقيقية ومجازية:

#### (۱) فالحقيقية على ضربين:

(الأول) ما يظهر التغاير في حُكمه مع بقاء وصف الفعل وهو الحُرمة، أي يرتفع الحكم وهو المؤاخذة مع بقاء الفعل محرما [(٦)]:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٥٨٦٦] والبيهقي في شُعَب الإيمان [٥٣٩٢] والإرواء [٥٦٥].

<sup>(</sup>٢) انظر ميزان الأصول [ص ٥٥].

<sup>(</sup>٣) انظر شرح تنقيح الفصول للقُرافي [ص ٨٥].

<sup>(</sup>٤) انظر الموسوعة الفقهيّة [٢٦ / ١٥١ ـ ١٥٢].

<sup>(</sup>٥) أخرجه في صحيح الجامع [٧٧ ، ٤].

<sup>(</sup>٦) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ ج ٢ ص ١٣٦].

- \* كإجراء كلمة الكفر على اللسان في حالة الإكراه مع اطمئنان القلب بالإيمان.
  - \* وإتلاف مال الغير بغير إذن في حالة الإكراه والخمصة.
    - \* وكإفطار صوم رمضان بالإكراه.

فإِنّه يُرخّص له الإِقدام في هذه المواضع مع بقاء حرمة الفعل حتّى لو امتنع وبذل نفسه تعظيما لنهي الله فقُتل أو مات جوعا فإنّه يُثاب على ذلك ببقاء الوصف.

(الثّاني) ما يظهر التّغيير في الحكم وفي وصف الفعل أيضا، وهو أن لا يبقى الفعل مُحرَّما كشُرب الخمر وتناول الميتة في حال الإكراه أو المخمصة، ففي هذا النّوع ارتفعت الحُرمة والمؤاخذة جميعا حتّى لو امتنع فقُتل أو مات جوعا يُؤاخذ به.

#### (٢) أملًا الرَّخصة المجازية:

فمنها وضع الإصر والأغلال التي كانت مشروعة على الأمم السّابقة وقد وضعها الله تعالى عن هذه الأُمّة كما في قوله تعالى ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَٱلْأَعْلَلَ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الله عَلَيْنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الله الله عَلَيْنَا إِمِهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

فهذا النّوع من الإصر والأغلال غير مشروع أصلاً في حقّ هذه الأمّة وذلك ليس بناء على عنرموجود في حقّنا، بل هو تيسير وتخفيف، فكان ذلك رخصة من حيث الاسم مجازًا وإن لم تكن رخصة حقيقية لانعدام السّبب الموجب للحُرمة مع الحكم بالرّفع والنسخ أصلا في حقّ هذه الأمّة [(١)]. على أنّ الرّخصة تنقسم إلى ثلاثة أقسام وهي: الواجبة والمندوبة والمباحة [(٢)]:

(\*) فالواجبة مثل أكل الميتة للمضطر على الصّحيح.

( بجه ) أمّا المندوبة فهي كالقصر للمسافر بشروطه المعروفة وهو أن يبلغ ثلاثة أيّام فصاعدا على الخلاف .

( 🗱 ) أمَّا المباح فهو كالفطر للمسافر .

#### الصلة بين الرخصة ورفع الحرج

رفعُ الحرج مُركَب إضافى تتوقّف معرفته على معرفة لفظيّة ، فالرّفع لغة نقيض الخفض فى كلّ شىء ، والأصل فى مادّة الرّفع العلوّ ، [يقال] ارتفع الشّىء ارتفاعا إذا علاً ، ويأتى بمعنى الإزالة من قولهم «رفع الشّىء» إذا أزيل عن موضعه .

<sup>(1)</sup> انظر أصول الفقه الإسلامي للدكتور أمير عبد العزيز [ج ١ ص ٩٦].

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السّابق [ج ١ ص ٩٣].

(قال) في المصباح المنير [الرّفع في الأجسام حقيقة في الحركة والانتقال، وفي المعاني محمول على ما يقتضيه المقام، ومنه قوله عَنْ القَلَمُ عَنْ ثَلَاث . . . (()». والحَرج في اللّغة المكان الضيق الكثير الشّجر، والضّيق، والإثم، والحرام، والأصل فيه الضّيق، وسئل ابن عبّاس تَعَلَّقُ عن الضّيق فدعا رجلا من هُذَيْلِ فقال له ما الحرج فيكم ؟ فقال الحرج من الشّجر ما لا مخرج له، فقال ابن عبّاس هو ذلك، والحَرجُ ما لا مخرج له، والحرج [في الاصطلاح]: ما فيه مشقة وضيق فوق المعتاد فهو أخص من معناه اللّغوى.

ورفع الحرج إزالة ما في التكليف الشّاق من المشقة برفع التكليف من أصله أو بتخفيفه أو بالتّخيير فيه، أو بأن يجعل له مخرج كرفع الحرج في اليمين بإباحة الحِنْث فيها مع التّكفير عنها أو بنحو ذلك من الوسائل، فرفع الحرج لا يكون إلا بعد الشّدة خلافا للتيسير، والحَرَج والمشقّة مترادفان، والفقهاء والأصوليون قد يُطلقون عليه أيضا «دَفْعُ الْحَرَج» و «نَفْيُ الْحَرَج».

ورفع الحَرَج في الاصطلاح يتمثّل في إزالة كلّ ما يُؤدّى إلى مشقّة زائدة في البدن أو النفس أو المال في البدء والختام والحال والمآل، وهو أصل من أصول الشريعة ثبت بأدلة قطعيّة لا تقبل الشّكّ. والصّلة بين الرّخصة ورفع الحرج من وجوه:

(الأوّل) أنّ رفع الحرّج أصل كلّى من أصول الشّريعة ومقصد من مقاصدها، أمّا الرُّخُص فهى فرع يتدرّج ضمن هذا الأصل العام وجزء أخذ من هذا الكلّ، فرفع الحرّج مُؤدّاه يُسر التّكاليف في جميع أطوارها، والرُّخص مُؤدّاها تيسير ما شقّ على بعض النّفوس عند التّطبيق من تلك الأحكام الميسّرة ابتداء.

(الثّاني) أنّ الحرَج مرفوع عن الأحكام ابتداء وانتهاءً في الحال والمآل، بينما الرُّخَص تشمل عادة أحكاما مشروعة بناء على أعذار العباد تنتهى بانتهائها وأُخرى تُراعى فيها أسباب مُعيَّنة تتبعها وجودا وعدما، وليست الرُّخص مُرادفة لرفع الحرج وإلا لكانت أحكام الشّريعة كلّها رخصا بدون عزائم.

(الثّالث) إذا رفع المشرِّع الحرج عن فعل من الأفعال فالذى يتبادر إلى الذّهن أنّ الفعل إن وقع من المكلّف لا إثم ولا مؤاخذة عليه، ويبقى الإذن في الفعل مسكوتا عنه، فيمكن أن يكون مقصود إذ ليس كلّ ما لا حرج فيه يُؤذن فيه بخلاف التّرخيص في الفعل، فإنّه يتضمّن إلى جانب ذلك الإذن فيه [(٢٠)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٣٩٨] والنّسائي [٣٤٣٢] صحيح الجامع [٣٥١٤].

<sup>(</sup>٢) انظر الموافقات [٢/ ١٥٩] والموسوعة الفقهيّة [١٥٢/ ٢٢ و ٢٢/ ٢٥٦].

#### ثانيا ـ العزيمــة

قد تكون العزيمة في مقابل الرّخصة على القول بأنّ العزيمة هي الحكم المتغيّر عنه، وقد لا تكون في مقابل الرّخصة على القول بأنّ العزيمة هي الحكم الذي لم يتغيّر أصلا، والعزيمة في اللّغة القصد المؤكّد ومنه قولهم: عزمت على فعل الشّيء. (قال) الجوهري [عزمت على كذا عَزْمًا وعُزْمًا: أي جَزْمًا وعَزِيمةً وعَزِيمًا: إذا أردت فعله وقطعت عليه، من قوله تعالى ﴿فَنَسِي وَلَمْ يَجِدُ لَنُهُ عَزْمًا ﴾ [طه: ١٥٥]. أي لم يكن له قصد في فعل ما أمر به].

و[الْعَزْمُ]: إِرادة الشّىء وعقد النيّة عليه، وسُمّى بعضُ الرّسل: «أُولى العَزْم» لتأكيد قصدهم في طلب الحقّ من قول الله تعالى ﴿فَآصَيرْ كَمَا صَبَرَ أُولُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱللهُ تعالى ﴿فَآصَيرْ كَمَا صَبَرَ أُولُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥]. والعزيمة في اللَّغة أيضا [الاجتهاد في الأمر (١٠]. و«عزَائمُ اللهُ»: فَرائضه التي أوجبها وفي الحديث «إِنَّ الله يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى رُخَصُهُ، كَمَا يُحِبُّ أَنْ تُؤْتَى عَزَائمُهُ (٢٠)».

وهى فى الاصطلاح الشّرعى عبارة عمّا لزم العباد بإيجاب الله تعالى [أو] هى طلب الفعل الذى لم يشتهر به مانع شرعى. و (عرّفها) السّرخسى بقوله [العزيمة فى أحكام الشّرع ما هو مشروع منها ابتداء من غير أن يكون متّصلا بعارض، وسمّيت «عزيمة»: لأنّها من حيث كونها أصلا مشروعا فى نهاية من الوكادة والقوة حقّا الله علينا بحكم أنّه إلّهنا ونحن عَبِيدُهُ وله الأمر يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد وعلينا الإستسلام والانقياد (٣)].

و(قال) في شرح المنهاج [إذا ثبت الحكم لا على خلاف الدّليل أو على خلاف الدّليل لكن ليس لعذر على وجه التّيسير فهو عزيمة ، سواء كان واجبا أم مندوبا أم مباحا أم مكروها أم حراما من جهة أنّه يجزم أمره -أى قطع وحتم - سَهُلَ على المكلّف أم شق مأخوذ من العزم وهو القصد المصمّم ، والعزيمة مصدر «عزم» فهي أيضا قسم من أقسام الحكم (عن) .

#### سادسا ـ الاقتصاد في الطّاعة من مقاصد الشّريعة

الاقتصاد هو التوسط بين طرفى الإفراط والتفريط وله طرفان هما له ضدًان: [تقصير ومُجاوزة]. فالمقتصد هو الذي يأخذ بالوسط ويعدل عن الطّرفين، ومن ذلك قول الله تعالى

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٤٩٩].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبّان بلفظه [٣٥٦٨] والبيهقي [٣/ ١٤٠] وصحيح الجامع [١٨٨٥].

<sup>(</sup>٣) انظر أصول السرخسى [ج ٢١ ص ١١٧].

<sup>(</sup>٤) انظر الإبهاج في شرح المنهاج [ج ١ ص ٨٢].

﴿ وَٱلَّذِيرِ ﴾ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَٰ لِكَ قَوَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٧]. والدّين كله بين هذين الطّرفين، بل الإسلام قصد بين الملل، والسُّنَةُ قصد بين البدع، ودين الله تعالى بين الغالى فيه والجافى عنه، وكذلك الاجتهاد هو بذل الجهد فى موافقة الأمر، والْغُلُو مُجَاوِزته وتعديه [ (١٠)].

ويأتى الأمر بالتوسَّط في العبادة إبقاء على النفس ودفعا للملل عنها ومن ذلك قول الله تعالى ﴿يُرِيدُ اللهُ بِحُمُ اللهُ تعالى ﴿يُرِيدُ اللهُ بِحُمُ اللهُ تعالى ﴿يُرِيدُ اللهُ يَعَلَمُ اللهُ تعالى ﴿يُرِيدُ اللهُ عِند أحمد اليُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِحُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وفي ذلك جاء قول النبي عَلَيَّ عند أحمد «يَسِّرُوا وَلا تُعَسِّرُوا وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا لللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا لِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُلّالِ وَلّاللّهُ وَلّالِهُ وَاللّهُ وَلّاللّهُ وَلّا لِللّهُ وَلّا لَا لللّهُ وَلّا لِلل

واليُسر من السُّهولة ومنه اليسار للغنى، وسُمِّيت اليُسرى تفاؤلا أو لأنّه يسهل له الأمر بمعاونتها لليُمنى، ومن اليسر الفطر فى السَّفر، والعسر الصّوم فيه، والوجه عموم اللّفظ فى جميع أمور الدّين كما قوله تعالى ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَّج ﴾ [الحج : ٧٨].

ولمّا أراد رسول الله ﷺ أن يتبيّن حقيقة ما نُقل له عن عبد الله بن عمرو من أنه يقوم اللّيل دوما ويصوم النّهار دون انقطاع فقال له «أَلَمْ أُخْبَرْ أَنَّكَ تَقُومُ اللَّيْلَ وَتَصُومُ النّهارَ؟» فَرَدَّ عَبْدُ الله بالإيجاب، فَقَالَ عَلَيْ (فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ هَجَمَتْ عَيْنُكَ وَنَفهَتْ النّه بالإيجاب، فَقَالَ عَلَيْ (فَالله وَأَفْطُرْ، وَقُمْ وَنَمْ (أُ)». وجاء عند مسلم نَفْسُكَ، وإِنَّ لِنَفْسِكَ حَقًّا، فَصُمْ وَأَفْطُرْ، وَقُمْ وَنَمْ (أُ)». وجاء عند مسلم بلفظ «هَجَمَتْ لَكَ الْعَيْنُ وَنَهِكَتْ». وقوله «هَجَمَتْ عَيْنُكَ ونفهتْ نَفْسُكَ». أي غارت عينك وضيفت، ومن كان على هذا النّحو عينك وضيفت، ومن كان على هذا النّحو فإنّه لا يستطيع أن يحقق صلاة ولا عبادة!

كما لا يستطيع من كان هذا حاله أن يُحصّل تلك المكتسبات المرجوة من التقرَّب والطّاعة إلا بنشاط القلب وخشوعه وهمّته دون ما تعب أو كلل، وإلى هذا أشار نبيّنا عَلَيْ بقوله «إذا نَعَسَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ يُصَلِّى فَلْيَرْقُدْ حَتَّى يَذْهَبَ عَنْهُ النَّوْمُ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا صَلَّى وَهُو نَاعَسٌ لاَ يَدْرِى لَعَلَّهُ يَذْهَبُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبُّ نَفْسَهُ (٥) ». ومقصده أنه لا يميّز بين الطّاعة وغيرها من شدة الْمَلال فكيف يتنبّه إلى حقيقة قوله وفعله.

والنَّعَاسُ أوَّل النَّوم وهو ريح لطيفة تأتى من قبل الدَّماغ تغطَّى العين ولا تصل القلب،

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الروح لابن القيم [ص٧٥٧].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٣٦].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [١١٥٣] ومسلم [١١٥٩] وأبو داود [٢٤٢٧].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٨٧] وأبو داود [ ١٣١١].

فإذا وصلته كانت نوما ، وفي قوله «فَلْيَرْقُدْ»: أمر استحباب على أنّ النّعاس النوم الخفيف ، وعليه ففي القطع القواب ، والتّمادى في الصّلاة مكروه ، أمّا إذا أريد بالنعاس النّوم الشّقيل فالأمر بالرّقاد للوجوب ، ويؤيّده التّعليل بقوله «فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا صَلّي وَهُو نَاعسٌ» الخ. وعليه فالقطع واجب والتّمادى حرام . ثمّ يأتي قوله في الحديث «لَعَلَهُ ينْهَبُ يَسْتَغْفَرُ»: للإشفاق أي يُخشى على أحدكم أنّ يقصد الاستغفار فيسبق لسانه إلى سبّ نفسه فيدعو عليها .

وفى الحديث دلالة على أنّ الله تعالى لا يُكلّف نفسا إلا وسعها، وعلى استحباب قطع الصّلاة عند غلبة النّوم وهو عام فى صلاة الفرض والنّفل ليلا ونهارا، لكنّ محله فى الفريضة إذا لم يخش خروج وقتها، وحمله مالك وجماعة على خصوص نفل اللّيل لأنّه محلّ النّوم غالبا، ولمّا قال حنظلة «يَارَسُولَ الله نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكّرُنَا بِالنَّارِ وَالْجَنَة كَأَنَّا رَأْى عَيْن، فَإِذَا خَرَجْنَا منْ عِنْدكَ عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأَوْلادَ وَالضَّيْعَات نسينَا كَثيراً! كَأَنَّا رَأْى عَيْن، فَإِذَا خَرَجْنَا منْ عِنْدكَ عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأَوْلادَ وَالضَّيْعَات نسينَا كَثيراً! فَقَالَ رسول الله عَنْ واللّذي نَفْسَي بيده لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عِنْدي وَفي الذّكرِ لَصَافَحَتْكُمُ الْمَلاَتُكُةُ عَلَى فُرُشكُمْ وَفِي طُرِقَكُمْ، وَلَكِنْ يَاحَنْظَلَهُ ! سَاعَةً وَسَاعَةً \* أَسَاعَةً وَسَاعَةً \* أَسَاعَةً وَسَاعَةً \* أَسَاعَةً وَسَاعَةً \* اللّه ولكن سَاعة وساعة .

كما أن من أدوأ الدّاء في الطّاعات مَلاَلُ النّفس، فإنّها إذا ملّت لم تنتبه لصفة الخشوع وكانت تلك المشاق خالية عن معنى العبادة وهو مقصود قوله عَلَيْ «إنَّ لكُلٌ عَمَلٍ شَرَّةً، وَلَكُلِّ شَرَّةً إلَى سُنَّتِي فَقَدْ أَفْلَحَ، وَمَنْ كَانَتْ فَتْرَتَّهُ إلَى عَيْرِ ذَلكَ فَقَدْ أَفْلَحَ، وَمَنْ كَانَتْ فَتْرَتَّهُ إلَى عَيْرِ ذَلكَ فَقَدْ أَفْلَحَ، وَمَنْ كَانَتْ فَتْرَتَّهُ إلَى عَيْرِ ذَلكَ فَقَدْ هَلَكَ ( ٢ ) ».

والشّرة : النّشَاطُ. والْفَتْرة : الضّعْف والأنكسار، والمعنى أنّ حدة الأمر تتناقص إلى هدوء وفترة ، فيجتهد المجتهد في العبادة وقد يغلو في الشّدّة والتّمسلُك ، ثمّ تهدأ حدّته إلى قصد في الأمر ، فأبان رسول الله يَهِ أنّ الفترة التي تعقب الغلوّ ينبغي أن تكون إلى السّنّة والأخذ بها وعدم التّهاون بتركها حتى يلزم طريق الهدى ، أمّا إذا كانت الفترة إلى تقصير وإهمال فإنها الهلاك [(٣)].

ولذلك جعل الشّارع للطّاعات قدرًا محدّدًا كالدّواء في حقّ المريض لا يُزاد ولا يُنقص، لكون أنّ المقصود هو تحصيل صفة الإحسان على وجه لا يُفضى إلى إهمال الواجبات الحياتية، ولا إلى غمط حقّ من الحقوق الشّرعية.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٥٥٠] والتّرمذي [٢٥١٤] وأحمد [١٧٥٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٦٧٦٤] وابن حبّان [١٠] وصحيح الجامع [٢١٥٢].

<sup>(</sup>٣) انظر المسند [ج ٦ ص ٢٩٩ ـ الهامش].

## (التوجه الثّاني)

# التَّوقَى والاحتراز من غوائل الشَّيطان (القسم الأول)

# الاستعادة من الوساوس والنّزغات

## أولا ـ الاستعادة فى حياة المسلم وقاية وعلاج

أكّد القرآن الكريم أنّ معركة الشّيطان مع ابن آدم طويلة ممتدة لا تنتهى لحكمة اقتضتها المشيئة الغالبة لله تعالى، فهو له قابع خانس مترصّد لغفلة تسهّل له فرصة الاختراق، أو شهوة تتيح له سرعة الاقتناص، أو غضب يحتويه ليقطعه عن طاعة مولاه كسما في قول الله تعالى ﴿قَالَ فَيِمَا أَغُونِتَنِي لاَّقْعُدُنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴾ [الأعراف: ٢٠]. وقول الله تعالى ﴿قَالَ فَيِعِزَّتِكَ لاَ عُسُويِنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٢٨]. وقول الله تعالى ﴿قَالَ نَيْعِزَّتِكَ لاَ عُسُويِنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩].

وحربه مع المسلم مستمرة حتى دنو أجله، فلا يتركه عنده حتى يُفسد عليه دينه وعقله، ويعوقه عن إصلاح شأنه، ويحول بينه وبين التوبة، أو أن يؤيسه من رحمة ربه، ويكرّه له لقاءه، فيلقي الله وهو عليه ساخط لما روى «أَنَّ الشَّيْطَانَ لاَ يَكُونُ في حَال الْمَوْت، يَقُولُ لإِخْوَانه دُونَكُمْ هَذَا فَإِنَّهُ إِنْ فَاتَكُمُ الْيَوْمَ لَمُ تَلَّحَقُوهُ (١)» . ولذا ثَبت في الصّحيح أنّ النبي عَلَيْهُ كَانَ يردد في دعائه «وأَعُوذُ بِكَ أَنْ يَتَخَبَّطَني الشَّيْطَانُ عَنْدَ الْمَوْت (٢)» .

إِنّ صراع الشّيطان مع الحق ينبثق من خليقة الشّر الكامنة فيه، ومن كبريائه وحقده وحسده، والمسلم في معركته معه ليس مغلوبًا على أمره، وليس مُجرَّدًا من تلك العُدَّة التي تُؤهّله نجابهة هذا العدو المتربّص به، فكان الإيمان له جُنَّة، وكان الذّكر له وسيلة، وكانت الاستعادة له سلاحًا كما في قول الله تعالى ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكُ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَنزَعٌ وَكَانَتُ اللهُ عَالَى ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكُ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ نَنزَعٌ فَالسَّتَعِدْ بِٱللهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأعراف: ٠٠٧]. وقوله تعالى ﴿ وَقُل رّبِّ أَعُودُ بِكَ مِن هَمَزَّت الشَّينَطِين فَي وَاعُودُ بِكَ مِن المؤمنون: ٩٧ - ٩٨).

ولَمّا سَأَل أَبو بكر رسول الله عَلَيْ عَن شَيء يقوله إذا أصبح وإذا أمسى؟ قال له «قُل اللّهُ عَالَمُ اللهُ عَال له «قُل اللّهُمَّ عَالَمَ الْغَيْب وَالشَّهَادَة فَاطرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، رَبَّ كُلِّ شَيْء وَمَليكَهُ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَه إِلاَّ أَنْتَ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِي وَشَرِّ الشَّيْطَانِ وَشِرْكِه، قَالَ قُلْهَا إِذَا أَصْبَحْتَ

<sup>(</sup>١) انظر سُنن أبي داود [ج ١ص ٥٧٣ ـ الشَرح].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود (١٥٥٢] والنّسائي [٢٥٥٦].

وَإِذَا أَمْسَيْتَ وَإِذَا أَخَذْتَ مَصْجَعَكَ(١)».

وقد تضمن هذا الحديث استعاذة النبى عَلَيْ من الشّر وأسبابه وغايته، فإنّ الشّر كلّه إمّا أن يصدر من النّفس أو من الشّيطان وغايته إمّا أن تعود على [الذّاكر] أو على واحد من [النّاس] وهو بذلك يشير إلى [مصدرى] الشّر اللّذين يصدر عنهما و[غايتيه] اللّتين يصل إليهما وهما:

## (۱) النَّفس وما جُبلت عليه من شرّ

ومن تأمّل «القرآن والسُّنَة» وجد اعتناءهما بذكر «أهواء النَفس» وصفاتها التي تسمّى بها، فذُكرت بأنّها «أمّارة بالسّوء» كما في قوله تعالى ﴿وَمَآ أُبَرِّئُ نَفْسِيَ إِنَّ النَّفْسَ لِأُمَّارَةُ إِلَّا مَا رَحِمَر رَبِّيَ ﴾ [يوسف: ٥٣]. وهي التي يغلب عليها اتباع هواها بفعل الذّنوب والمعاصي، وجعل في مقابلها «النّفس اللّوامة». وهي التي تُذنب وتتوب، فيكون عنها خير وشرّ، لكن إذا فعلت الشّر تابت وأنابت، فسميت «لوّامة» لأنّها تلوم صاحبها على الذّنوب، ولأنّها تتلوّم أي تتردّد بين الخير والشّر.

وذكرها بأنها «وَسْواسٌ» كما في قوله تعالى ﴿وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِمِ نَفْسُهُ ﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِمِ نَفْسُهُ ﴿ الْعَلَمُ اللَّهُ وَجَعَلَ فَي مقابلها «النّفس المطمئنة» كما في قوله تعالى ﴿يَا أَيُّتُهَا ٱلنَّفْسُ الشّر الفَجر: ٢٧]. وهي التي تحبّ الخير وتفعله والحسنات وتُقبل عليها، وتبغض الشّر والسّيئات وتبتعد عنها وقد صار ذلك لها خُلُقًا وعَادَةً ومَلَكَة.

ويُراد «بالنَّفْس» عند كثير من المتأخّرين صفتها المذمومة، فيقال: فُلاَن له نَفْس، ويقال «أَتْرُكْ نَفْسكَ). ومنه قول أبي مرثد [رَأَيْتُ رَبَّ الْعزَّة في الْمَنَام فَقُلْت أَيْ رَبِّ كَيْف الطَّرِيقُ إِلَيْكَ؟ فَقَالَ اتْرُكْ نَفْسكَ]. ومعلوم أنّه لَا يترك ذاته وإنّما يترك هواها وأفعالها المذمومة المنكورة من ذنوب وآثام، وكذلك النّفس لمّا كانت حال تعلِّقها بالبدن يكثر عليها اتباع هواها صار لفظ «النَّفْس» يعبّر به عن النّفس المتبعة لهواها أو عن اتباعها الهوى.

ولذلك جاءت الاستعاذة من «شرّ النَّفْس» فى خُطبة الحاجة بقوله عَلَيَّة «وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّعَاتِ أَعْمَالِنَا (٢)». وما جاء عند التّرمذى من قوله عَلِيَّة «اللَّهُ مَنْ شُرَّ اللَّهُمَّ أَلْهِمْنِى رُشْدِى وَأَعَذْنِى مِنْ شَرِّ نَفْسِى (٣)». وقوله عند أبى داود «أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرَّ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٣٣٩٢] وأبوداود [٥٠٦٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ١١٠٥] وأبو داود [ ٢١١٨] والنّسائي [ ١٤٠٤].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن أخرجه التّرمذي [٣٤٨٣] وابن حبّان [ ٢٤٣١] وأحمد [١٩٨٧٧].

نَفْسى (١)». وعند الحاكم بلفظ «اللَّهُمَّ قنى شَرَّ نَفْسى (٢)». كما كان ﷺ يستعيذ بربّه تعالَى من شرّ النَفْس ويسأله تقواها وتزكيتها فى قوله «اللَّهُمَّ آتِ نَفْسِى تَقْوَاهَا وزَكِّهَا أَنْتَ وَلَيُّهَا وَمَوْلاَهَا (٣)».

والنّفس [في القاموس]: الرّوح الذي إذا فارق البدن لم تكن بعده حياة، وهي التي أرادها النّبي عَنْكُ بقوله «نَفْسُ الْمُؤْمنِ مُعَلَّقَةٌ بدَيْنه حَتَّى يُقْضَى عَنْهُ (٤)». كأنّ روحه تُعذّب بما عليه من الدَّيْن حتَى يُؤَدِّى عنه، ولكلّ إنسان نَفْسَان:

(إِحداهما) نفس «التّمييز» وهي التي تفارقه إِذا نام فيفارقه عقله ويتوفّاها الخالق كما في قوله الكريم ﴿اللّهُ يَتَوَفَّي ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ ٱلّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾[الزّمر: ٢٤].

(والأخرى) نفس «الحياة » وهى التى إذا نام الإنسان تنفَّس بها وتحرَّك بقوَّتها ، وإذا توفَّاها الله تعالى توفَّى معها نفس التَّمييز ، وإذا توفّى نفس التَّمييز لم يتوفَّ معها نفس الحياة ، وهو الفرق بين توفّى أنفس «النَّائم» وتوفّى أنفس «الحي» وسُمِّيت النفس نفسا لتولّد النَّفس منها [(٥)].

كما أنّ النَّفْس في القرآن تُطلق على الذّات بجملتها كقوله تعالى ﴿فَسَلِّمُواْ عَلَى الْفَسِكُمْ ﴾ [النّور: ٦١]. وقوله تعالى ﴿يَوْمَ تَأْتِي حُلُّ نَفْسٍ تُجَدِلُ عَن نَّفْسِهَا وَتُوفَى حُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [النّحل: ١١١]. كما تُطلق النّفس على الرّوح وحدها كَقُوله تعالى ﴿يَتَأَيِّتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ﴾ [الفجر: ٢٧].

فسُمنيت النَّفْس [رُوحًا] لحصول الحياة بها، وسميت [نَفْسًا] إِمَا من الشّيء النّفيس لنفاستها وشرفها، وإمّا من تنفَّس بالشّيء إِذا خرج، فلكثرة خروجها ودخولها في البدن سُمّيت نفسا، ومنه «النَّفَسُ» بالتّحريك، فالفرق بين النَّفْس والرّوح فرق بالصّفات لا فرق بالذّات، وإنّما سُمِّي الدّم «نَفْسًا» لنفاسته في البدن ولأنّ الحياة لا تتم إلاّ به، ولأنّ خروجه الذي يؤدِّي إلى الموت يلازم خروج هذه النّفْس.

وإذا كان قوام الحياة بالرُّوح التي هي سرّ من أسرار الخالق جلّ وعلا فإنّ النَّفْس تُمثَّل صورة العبد التي ابتُليت بالهوي والشّهوة فهي لا تريد إلاّ الدّنيا ، ولا تحبّ إلاّ إيّاها ، والرّوح

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٦،٥] والتّرمذي [٣٣٩١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [١٩١٦] وقال صحيح على شرط الشّيخين.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٢٢] والتّرمذي [٣٥٧٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [١٠٧٨] وابن ماجه [١٩٧٢].

<sup>(</sup>٥) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ٤٣١].

تدعو إلى الآخرة وتُؤثرها ، فجعل الهوى تبعا للنّفس ، والشّيطان تبع للنّفس والهوى .

ويُبين قوله على من رواية ابن عمر «اللَّهُمُ أَنْتَ خَلَقْتَ نَفْسى وأَنْتُ تَتَوَفَّاهَا، لَكَ مَمَاتَهَا وَمَحْيَاهَا، إِنْ أَحْيَيْتَهَا فَاحْفُرْ لَهَا». أَنَ الرَوح المقبوضة هى النفس التي يتوفّاها الله تعالى حين موتها وفي منامها، وهي التي يتوفّاها رسل الرّحمن، وهي التي يجلس اللك عند رأس صاحبها ويُخرجها من بدنه كُرْها، ويُكفّنها بكفن من الجنّة أو النّار، ويصعد بها إلى السّماء فتصلّى عليها الملائكة أو تلعنها، وتُوقف بين يدى ربّها تعالى فيقضى فيها أمره.

ثمّ تُعاد إلى الأرض فتدخل بين الميّت وأكفانه، فيُسأل، ويُمتحن، ويُعاقب، ويُنعَم، وهي التي تُعرض على وهي التي تُعرض على النّار غُدُوا وعشيّا، وهي التي تُعرض على النّار غُدُوا وعشيّا، وهي التي تُؤمن، وتكفر، وتطيع، وتعصى، وهي الأمّارة بالسّوء، وهي اللّوامة، وهي الطمئنّة إلى ربّها، وإلى أمره وذكره، وهي التي تُعذّب وتُنعَم، وتسعد وتشقى، وتُحبس وتُرسل، وتصحّ وتسقم، وتلذّ وتألم، وتخاف وتحزن.

وعلى هذا فإن التأكيد في القرآن الكريم قائم على أنّ النفس واحدة ولكنّ لها صفات تتسمّى باعتبار كلّ صفة منها باسمها :

#### فتسمّی «مطمئنة»

باعتبار طُمأنينتها إلى ربّها سبحانه بعبوديّنه ومحبّته والإنابة إليه والتوكّل عليه والرّضا به والسّكون إلى جنابه. يُقال «اطْمَأنَ الْقَلْبُ» إذا سكن ولم يقلق ومنه قوله تعالى ﴿وَلَكِن لِيَطْمَ إِنَّ الْمِعانِ بالغيب، ﴿وَلَكِن لِيَطْمَ إِنَّ الْمِعانِ بالغيب، ﴿ وَلَكِن لِيَطْمَ إِنَّ الْمَعروف [ الصّدْقُ «فالطّمأنينة» سكون القلب إلى الشّىء وعدم اضطرابه وقلقه ومنه الأثر المعروف [ الصّدْقُ طُمَأنينة وَالْكَذَبُ رِيبة ] أى أنّ الصّدق يطمئن إليه قلب السامع ويجد عنده سكونا إليه، والكذب يُوجب ارتيابا واضطرابا ومنه قول النبي عَنَا «الْبَرُ مَا اطْمَأنَ إليه الْقَلْبُ». أى سكن إليه وارتاح له.

فالطُّمأنينة إلى الله سبحانه حقيقة ترد منه على قلب عبده تجمعه عليه، وترد قلبه الشّارد إليه، حتى كأنّه جالس بين يديه، يسمع به، ويبصر به، ويتحرّك به، ويبطش به، فتسرى تلك الطّمأنينة في نفسه وقلبه ومفاصله وقواه الظّاهرة والباطنة وتجذب روحه إلى خالقه سبحانه، ويلين جلده وقلبه ومفاصله إلى خدمته والتَقرُّب إليه، ولا يمكن حصول الطّمأنينة الحقيقية إلا بالله وبذكره الذي أنزله على رسوله عَلِي كما في قوله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِدِكْرِ ٱللهِ ألا بِدِحْرِ ٱللّهِ تَطْمَينُ ٱلقُلُوبُ ﴾

وفي تعريف [ذكر الله] هنا قولان:

(أحدهما) أنّه ذكر العبد ربَّه تعالى، فإِنَ قلبه لا يطمئنَ إِلاَّ به ولا يسكن إِلاَّ إليه، فإذا اضطرب القلب وقلق فليس له ما يطمئنَ به سوى ذكر الله تعالى.

(والثّانى) أنّ ذكر الله هو القرآن الذى أنزله على نبيّه ﷺ ولا يطمئن القلب إلا بالإيمان واليقين، ولا سبيل إلى حصول الإيمان واليقين إلاّ بالقرآن، فإنّ سكون القلب وطمأنينته من يقينه، واضطرابه وقلقه من شكّه، والقرآن هو المحصّل لليقين والدّافع للشّكوك والأوهام فلا تطمئن قلوب المؤمنين إلاّ به، ولا يزداد يقينهم إلاّ بتلاوته وذكره.

كما لا تطمئن النفس إلا إذا خلصت من الشَّك إلى اليقين، ومن الجهل إلى العلم، ومن الجهل إلى العلم، ومن الخفلة إلى الذّكر، ومن المعصية إلى التّوبة، ومن الرّثاء إلى الإخلاص، ومن الكذب إلى الصّدق، ومن العجز إلى الكيس، ومن صولة العُجب إلى ذلة الإخبات، ومن التّيه إلى التواضع، ومن الفتور إلى العمل، فإذا ما تحقّق لها ذلك كله أخبتت الله تعالى واطمأنّت إلى وعده وسكنت الأمره وطاعته.

وقد أيد الله تعالى هذه النفس بجنود عديدة فجعل الملك قرينها وصاحبها الذى يليها، ويسددها ويقذف فيها الحق ويرغبها فيه، ويريها حسن صورته، ويزجرها عن الباطل ويزهدها فيه ويريها قبح صورته، ثمّ أمدها بما علمها من القرآن والأذكار وأعمال البرّ، وجعل وفود الخيرات ومداد التوفيق تنتابها وتصل إليها من كلّ ناحية، وكلما تلقّت ذلك بالقبول والشكر والحمد ازداد مددها ويقينها فتقوى على محاربة النفس الأمّارة والانتصار عليها.

#### وتسمّی ««لوا مــــة»

وهى التى أقسم بها سبحانه فى قوله تعالى ﴿وَلا أَنْ سِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَامَة ﴾ [القيامة: ٢]. ولكونها لا تثبت على حال واحدة، وقد أُخذت اللَّفظة من «التَّلُومِ» وهو التردُّد، فهى كثيرة التَّقلُب والتلوُّن، وهى من أعظم آيات الله فلا تستقر على حال لكونها تتلوَّن فى السّاعة الواحدة فضلا عن اليوم والشهر ألوانا متعددة من التصرُّفات والأحوال، فتذكر وتغفل، وتُقبل وتعرض، وتلطف وتكشف، وتنيب وتجفو، وتُحب وتبغض، وتفرح وتحزن، وترضى وتغضب، وتُطيع وتتَقى، وتؤمن وتفجر، إلى أضعاف أضعاف ذلك من حالاتها وتلوُّنها كل وقت، وهذه الأقوال كلها حق ولا تنافى بينها، فإن النفس موصوفة بهذا كله وباعتباره سمّاها القرآن «النَّفْس اللوَّامة».

واللوّامة عند العلماء نوعان:

(الأولى) أنّها اللوّامة غير الملومة وهى نفس المؤمن التى لا تزال تلوم صاحبها على تقصيرها فى طاعة الله عزّ وجلّ مع بذله جهده، فهى تندم على ما فات وتلوم نفسها على الشّر لما فعلته، وعلى الخير لما لم تستكثر منه، وأشرف النفوس من لامت نفسها فى طاعة الله تعالى واحتملت ملام اللآئمين فى مرضاته، فلا تأخذها فيه لومة لائم ومنه قوله تعالى ﴿وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةُ لا يِمِ ﴾ [المائدة: ٤٥]. فعلى هذه الوجوه تكون «اللوّامة» بعنى «اللاّئمة» وهى صفة مدح فيجيّىء القسرمُ بها سائغا حسنا فى قوله تعالى ﴿وَلا المُّوامَةِ ﴾ .

(الثّانية) أنّها بمعنى الملومة «المذمومة» فهى صفة ذمّ عند من نفى أن تكون الآية قسما، و«الملومة» هى النّفس الجاهلة الظّالمة التى يلومها الله وملائكته ومنه قوله تعالى ﴿ وَلا تَجْعَلْ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَتُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّتَحُورًا ﴾ [الإسراء: ٣٩]. والملوم هو الذي يشتد لومه من ملائكة العذاب، أمّا المدحور فهو المُهان المُبعد المُقصَى.

## وتسمّى «أمّـارة بالسُّوء »

وهى النفس الباعثة بالشر والآمرة بكل سوء وهذا من طبيعتها إلا ما وفقها الله تعالى وثبتها وأعانها، فما تخلّص واحد من شر نفسه إلا بتوفيق الله تعالى له كما جاء قوله حاكيا عن امرأة العزيز ﴿وَمَآ أُبُرِّئُ نَفْسِى إِنَّ ٱلنَّفْسَ لِأَمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ إِلاً مَا رَحِمَ رَبِّى إِنَّ رَبِّى عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [يوسف:٥٣]. والمعنى: وما أُزكّى نفسى لأنّ النفس أمارة بالسوء ميّالة إلى القبائح، راغبة في المعصية تواقة إلى اللذات.

فإذا مالت النّفس إلى الشّهوة والغضب كانت «أمّارةٌ بالسُّوء» وكونها «أمَّارةٌ» يفيد المبالغة، والسّبب فيه أنّ «النّفس» من أوّل حدوثها قد ألفَت المحسوسات والتذّت بها وعشقتها، ولذلك كان رسول الله عَلَي يقول «وَنَعُوذُ بالله منْ شُرُورِ أَنْفُسنَا وَسَيِّنَات أَعْمَالنَا». فالشّر كامن في النّفس وهو يُوجب سيئات الأعمال ، فإن خَلَى الله بين العبد وبين نفسه يهلك بين شرها وما يوقعه فيه هواه.

والشّيطان قرين النّفس الأمّارة وصاحبها الذى يلازمها، فهو يعدُها ويمنّيها، ويقذف فيها بالباطل، ويأمرها بالسّوء ويزيّنه لها، ويُطيل الأمل ويمدّ لها فيه، ويُريها الباطل فى صورة الحقّ، ويمدّها بالمدد الباطل من الأمانى والشّهوات المهلكة، ويستعين عليها بهواها وإرادتها، فمنه يدخل عليها كلّ مكروه، وما استعان الشّيطان على النّفوس بشىء هو أبلغ من هواها وإرادتها إليه.

## (٢) الشّيطان المتمثّل شرّه في وسوسته وإغوائه

وقد ورد ذكر الشيطان في أكثر من ثمانين موضعا في كتاب الله وأفردت له سورة كاملة، فجاء تحذير الله تعالى لعباده منه أكثر من تحذيره من «النفس». وهذا الذي لا ينبغي غيره لأنّ «شَرَّ النَّفْس» وفسادها ينشأ من وسوسته باعتبارها مَرْكَبُهُ وموضع شرِّه ومحل طاعته، وقد أمر سبحانه بالاستعاذة منه في كلّ أحواله لشدة الحاجة إلى التعرّ ف منه ولم يأمر بالاستعاذة من النّفس في موضع واحد. فكان من دعائه عَلَي كما في صحيح أبى الأزهر الأنهارى «اللَّهُم أغْفِرْ لي ذَنْبي وَاحْسَأ شَيْطَانِي وَفُكَ رِهَانِي وَاجْعَلْني في النّدي للأعلى (١)».

والقرآن الكريم في آياته البينات كشف مقاصد الشيطان ورصد أعماله وفضح خططه فهو متربّص بالمؤمنين لإيقاعهم في هُوة الشّرك والطُغيان والأخذ بهم إلى طرق الغواية والكفران ، وهو في ذلك يستخلم كلّ أدواته ووسائله من الإلقاء والنّزغ والخنس والوسوسة والتّزيين والتّخبط والاستزلال والتسويل والاستهواء والخذلان والإيحاء ، وبذلك جاء التّنبيه والبيان :

- \* ﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [البقرة : ٢٦٨].
- \* ﴿ لا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِع يَتَخَطُّهُ ٱلشَّيْطَنُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ [القرة: ٢٧٥].
  - \* ﴿ إِنَّمَا ٱسْتَزَلُّهُمُ ٱلشَّيْطُانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ [آل عمران: ٥٥ ].
    - \* ﴿إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].
      - \* ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطُانُ أَن يُضِلُّهُمْ ضَلَّالاً بُعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠].
  - \* ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطُكُ إِلَّا عُرُورًا ﴾ [النساء: ١٢٠].
- \* ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ﴾ [المائدة: ٩].
  - \* ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٣].
    - \* ﴿ وَأَقُل لَّكُمَّ إِنَّ ٱلشَّيْطُانَ لَكُمَّا عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾ [الأعراف: ٢٧].
      - \* ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطُكِنَ لِلْإِنسَانِ عَدُوٌّ مُّبِينَ ﴾ [يوسف:٥].
        - \* ﴿ فَأَنْسَلُهُ ٱلشَّيْطُانُ ذِحَّرَ رَبِّهِ ﴾ [يوسف: ٢٤].
        - \* ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطُكُ لِرَبِّهِ مَ كُفُورًا ﴾ [الإسراء: ٧٧].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٥٠٥].

- \* ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطُنَ يَنزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ ٱلشَّيْطُن كَانَ لِإِنسَن عَدُوًّا مُّبِينًا ﴾ [الإسراء: ٥٠].
  - \* ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطُكِنَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيًّا ﴾ [مريم: 18].
  - \* ﴿ وَكَانَ ٱلشَّـيْطُانُ لِلَّإِنسَانِ خَذُولًا ﴾ [الفرقان: ٢٩].
  - \* ﴿ أَنْتِي مَسَّنِي ٱلشَّيْطُكُ يُنُصِّبِ وَعَذَابٍ ﴾ [سورة ص: ١٤].
  - \* ﴿ وَلَا يَصُدُّنَّكُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُرٌ مَّنِينٌ ﴾ [الزّخرف: ٢٢].
    - \* ﴿ ٱلشَّيْطُانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ ﴾ [سورة محمد: ٢٥].
    - \* ﴿ أَسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطُن فَأَنسَنهُمْ ذِكْرَ ٱللَّهِ ﴾ [الجادلة: ١٩].
  - \* ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَّيْمَانُ وَلَكِنَّ ٱلشَّيْنَطِينَ كَفَرُواْ ﴾ [البقرة: ١٠٢].
  - \* ﴿ كَالَّذِي ٱسْتَهُوَتُهُ ٱلشَّيْطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ ﴾ [الأنعام: ٧١].
  - \* ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَّاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيٓ آبِهِدْ لِيُجَدِلُوكُمْ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

ويختلف تأثير وسوسة الشياطين بحسب استعداد الموسوس إليه وقبوله لذلك، فمن أعظم تأثيره الكفر والخروج عن الملّة، فإذا عصم الله العبد من ذلك بقوة اليقين انقلب تأثيره في صورة أخرى وهي التشاحن والتباغض والتحريش بين النّاس، ثمّ إذا عصم الله تعالى المرء من ذلك أيضا صار خاطرا يجيء ويذهب ولا يبعث النّفس إلى عمل لضعف أثره.

وما أصعب الأمر في حياة البشر إذا [قارَن] النّفْسَ الأمّارة [شَيْطَانٌ رجيم] في غاية المكر والخداع، فيعلُها ويُمنيها ويسحرها بجميع أنواع السّحر حتى يُخيَل إليها النّافع ضارًا والضّار نافعا، والحسن قبيحا والقبيح جميلا، وما استعاذ المؤمنون بربّهم سبحانه من شرّ النّفس الأمارة وقرينها من الشّياطين، إلاّ لأنهما أصل كلّ شرّ و قاعدته ومنبع كلّ فتنة وضلال وهما مُتساعدان عليه مُتعاونان.

#### ثانيـا ـ الاستعاذة في كلام العرب

تعنى [الاستعاذة] في كلام العرب الاستجارة والتّحيَّز إلى شيء على معنى الامتناع به من المكروه من [عَاذَ] به عَوْذًا وعياذًا: التجأ إليه واعتصم به، وتَعَوَّذَ به: جأ إليه، تقول [أعُوذُ بالله من الشَّيْطَانِ الرَّجيم]. ومنه قول الله تعالى ﴿فَاسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ ]. ومنه قول الله تعالى ﴿فَاسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَنِ السَّعماله التعماله التعاذُ والْعياذُ والْعادُ ، وغالب استعماله في المستعاذ به، ومنه قوله تعالى ﴿قَالَ أَعُودُ بِاللهِ أَنْ أَحَوْنَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴾ وقوله ﷺ

«وَلَقَدْ عُذْتِ بِمَعَاذِ (١)». وفي رواية «لَقَدْ عُذْتِ بِعَظِيمٍ».

و (أَعَاذَهُ) بِالله حَصَنَهُ به وبأسمائه ومنه قوله تعالى ﴿ وَإِنِّى أُعِيدُهَا بِكَ وَدُرَبَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيَطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [آل عمران: ٣٦]. و[اسْتَعَاذَ به]: تَعَوْذُ، ومنه قول الله تعالى ﴿ إِنِّى عُنْتُ بِرَبِّى وَرَبِّعَمُ ﴾ [غافر: ٢٧]. و(الْمَعَاذُ) الملجاً. يقال: مَعَاذَ الله، ومنه قوله تعالى ﴿ وَالْ مَعَاذَ الله الله الله تعالى وأستجير به تما ﴿ وَالْ مَعَاذَ الله تعالى وأستجير به تما دعوتنى إليه، والمُعودُ قَان: [سورتا الفلق والنّاس] من القرآن الكريم عَودُ قَان : [سورتا الفلق والنّاس] من القرآن الكريم عَودُقا قَارِئَهُما، أي عَصمتَاهُ من كلّ سوء وشر، وكلّها تحمل معنى التّحصُّن والاعتصام والالتجاء.

ولا يختلف معنى «الاستعاذة» اصطلاحا عن معناها اللَّغوى، عندما عرّفها البيجورى بأنّها الاستجارة إلى ذى مَنَعَة على جهة الاعتصام به من المكروه. وقول القائل «أَعُوذُ بالله»: [خَبَرٌ] لَفْظًا [دُعَاءً] مَعْنى ولكن عند الإطلاق ولا سيّما عند تلاوة القرآن أو الصّلاة وتنصرف إلى قول «أَعُوذُ بالله من الشَّيْطَان الرَّجيم» وبما بمنزلتها لما سيأتى بيانه [(۲)]. ومنها التَّعْوِيدُ: الرَّقْيَةُ يرقَى بها الإنسانَ من جَنون أو فزع، وقوله: أَعَاذَهُ الله وعَودُهُ به: حَصَّنهُ به وبأسمائه.

وأصل [اللّفظة] من اللّجأ إلى الشّىء والاقتراب منه، ومن كلام العرب «أطْيَبُ اللّحْمِ عُودُهُ»: أى أطيبه ما ولي العظم كأنّه عاذ به. و «نَاقَةٌ عَائلٌ»: يعوذ بها ولدها وجمعها: «عُودٌ» كحمر ومنه قول بُديْلِ بْنِ وَرْقَاء في حديث الحديبية [(٣)] «وَمَعَهُمُ الْعُودُ الْطَافِيلُ» جمع: مُطْفِلٌ وهي النّاقة التي معها فصيلها، واللّفظ فيه على حقيقته أى: خرجوا إليك بدوابهم ومواكبهم حتى أخرجوا معهم النّياق التي معها أولادها [(٤)].

والاعتصام بالله تعالى واللوْذُ به من شر كل ذى شر من المخلوقات هو قمة التسليم لمشيئته وإرادته سبحانه ، لأنها كلها فى سلطانه وأنه الآخذ بناصيتها وهو المعنى الذى تضمنه قول النبى عَلَيْهُ فيما أخبر به عن ربه تعالى «وَإِنْ سَأَلْنِي لأَعْطِينَهُ ، وَلَمْنِ اسْتَعَاذَ بِي لأَعِيذَنّهُ (٥)». ومن دعائه عَلَيْهُ عن أبى هريرة رَوَعُ فَي \* أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْءٍ أَنْتَ آخِذُ بِنَاصِيتِهِ (٢)».

والنَّاصِيةُ مُقدَّم الرَّأس وجمعه [نَواص] يقال أخذ بناصية فلان أى سيطر عليه متمكّنا منه من قوله تعالى ﴿ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُو ءَاخِذٌ النَّاصِيَتِهَ آ﴾ [هود:٥٦]: أي المسيطرعليها

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٢٥٥].

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الفقهيّة [٤/٥].

<sup>(</sup>٣) جزء من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٧٣١].

<sup>(</sup>٤) انظر إغاثة اللهفان [ص ٩٠].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٥٠٢].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧١٣] والنّسائي [٧٩٥].

ومالك أمرها والمتصرّف فيها، وكذلك قوله تعالى ﴿فَيُوْخَدُ بِٱلنَّوْصِي وَٱلْأَقْدَامِ ؛ أَى يُجرَ الْجُرمون من نواصيهم وأقدامهم وهو كناية عن إذلال المجرمين وإهانتهم يوم القيامة إذ يُطوى كلّ مجرم فتُربط ناصيته مع قدميه ويُؤخذ فيلقى في النّار عاجزا مُهانّا [(١)].

فالله وحده هو الذى لا ينبغى الاستعاذة إلا به، فلا يستعاذ بأحد من خلقه، بل هو الذى يعيذ المستعيذين ويعصمهم ويمنعهم من شرّ ما استعاذوا من شرّه، وقد أخبر سبحانه عمن استعاذ بخلقه، أنّ استعاذته زادته طغيانا ورهقا فقال سبحانه حكاية عن مُؤمنى الجن ﴿ أَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ آلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقا ﴾ [الجن ٢٠].

وفى تفسيرها قالوا [أن الرّجُل من العرب فى الجاهليّة كان إذا سافر فأمسى فى أرض قفر قال : أعوذ بسيّد هذا الوادى من شرّ سُفهاء قومه ، فيبيت فى أمن وجوار منهم حتى يُصبح». أى فزاد الإنس الجنّ باستعاذتهم بسادتهم «رهَقًا» ، أى خطيئة وإثما وهو قول ابن عبّاس وقتادة ، والرّهق فى كلام العرب: الأثم وغشيان المحارم ، فزادوهم بهذه الاستعاذة غشيانا لما كان محظورا من الكبر والتعاظم فظنّوا أنّهم سادوا الإنس والجنّ .

وأُضيفت الزّيادة إلى الجنّ إذ كانوا سببا لها، وقال مجاهد [فزادوهم: أي إنّ الإِنس زادوا الجنّ طُغيانا بهذا التّعوُّذ حتّى قالت الجنّ: سُدنا الإِنس والجنّ، وازداد الإِنس بهذا فَرَقَا وخوفا من الجنّ (٢)].

ونزغ الشّيطان في قول الله تعالى لنبيه محمّد عَلِي ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَتُكَ مِنَ الشَّيطَنِ نَزْعٌ وَاللهُ عَلَي مُ اللهُ يَعالَى النبيه محمّد عَلِي ﴿ وَإِمَّا يَنزَعُتُكُ مِنَ القَلبِ عَا يُسُولُ فَاسْتَعِدْ بِاللّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [ الأعراف: ٢٠٠]: وساوسه ونحسه «في القلب» بما يُسولُ للإنسان من ألمعاصى والآثام، من قوله «نَزعْتُ بَيْنَ الْقَوْمِ»: إِذَا أفسدت ما بينهم، وقيل النّزغ الإزعاج وأكثر ما يكون عند ذلك يستلزم الإزعاج بالحركة إلى الشّر، عند ذلك يستلزم الأمر الرّكون إلى جناب الله عز وجل والاستعاذة به من شرّ الشّيطان ونزغه كما في قوله تعالى ﴿ فَا السّيطان ونزغه كما في قوله تعالى ﴿ فَا اللهُ عَلْ وَهِذَا مُرتَهِنَ بِأَمْرِينَ :

(الأول) أن تكون الاستعاذة عند هذه الحالة مدخلا لأن يتذكّر المرء نعم الله تعالى عليه وشديد عقابه إليه، فيدعوه كلّ واحد من هذين الأمرين إلى الإعراض عن مقتضى الطّبع والإقبال على أمر الشّرع.

(الثّاني) إذا كان قد ثبت بالنّص أنّ لهذه الاستعاذة أثرا في دفع نزغ الشّيطان وجبت المواظبة عليه في أكثر الأحوال.

 <sup>(</sup>١) انظر المفردات [ص ٤٩٦] والقاموس القويم للقرآن الكريم [٢/٠٧٦].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٩ ص ١٠].

كما أنّ فى قوله تعالى ﴿ قُدُ سَمِيعٌ عَلِيدُ ﴾: دلالة على أنّ الاستعاذة باللّسان لا تُفيد إلاّ إذا حضر فى القلب العلم الصّحيح بمعنى الاستعاذة ، فكأنّه تعالى قال اذكر لفظ الاستعاذة بلسانك فإنّى [سميع]. واستحضر معانيها بعقلك وقلبك فإنّى بما فى ضميرك [عَلِيمً]. فالقول باللّسان عديم الأثر والفائدة ما لم يُقترن بمعرفة القلب لمعنى الاستعاذة بالله تعالى والتى تأتى بعد ذلك فى حياة المؤمنين لُطفا مانعا من تأثير وساوس الشّيطان ونزغه وإغوائه.

ويتعلق أثر هذه الآية بالتى بعدها إذا عُلم أنّها تبيّن أنّ الرّسول عَلَيْ قد ينزغه الشّيطان دون أن يُؤثّر في قلبه وأنّ علاج ذلك هو الاستعادة بالله تعالى، بعكس حال المتقين الذى يزيد على حال الرّسول عَلَيْ في هذا الباب وهو أن «يمسَّهُمْ» طائفٌ من الشيطان، وهذا «الْمسُ» يكون لا محالة أبلغ من النزغ الذى هو «كالابتداء» في الوسوسة كما في قول الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِيرِ نَ التَّقَوُّ إِذَا مَسَّهُمْ طَيِقُمِّنَ ٱلشَّيطُنِ تَدَكَّرُواْ فَإِذَا مَسَّهُمْ طَيِقُمِّنَ ٱلشَّيطُنِ تَدَكَّرُواْ فَإِذَا هُمُ مُنْ عَرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١].

والطّائف من [طَاف] يَطُوفُ طَوْفًا وَطَوَافًا: إِذَا أَقْبَلَ وَأَدْبَرَ، و[أَطَاف] يَطِيفُ إِطَافَة: جعل يستدير بالقوم ويأتيهم من نواحيهم، ثمّ سُمّى الجنون والغضب والوسوسة «طَيْفًا» لأنه لـمَّةٌ من الشّيطان تُشبّهُ بلَمَّة الخيّال، (قال) الأزهرى [الطَيْفُ في كلام العرب «الْجُنُونُ»، ثمّ قيل للغضب «طَيْف» لأنّ الغضبان يُشبه المجنون. وقال الفرّاء في هذه الآية: الطّائف والطّيف سواء وهو ما كان كالخيال الذي يَلُمُّ بالإنسان، ومنهم من قال الطّيْف كَالْخَطْرَة والطّائف كَالْخَاطِر.

وعلى ذلك فإِنَ معنى الآية يشير إلى أنّ الذين اتقوا المعاصى والآثام إذا لحقهم شيء من طائف الشّيطان تفكّروا في قدرة الخالق جلّ وعلا، وفي إنعامه عليهم فتركوا المعصية وانتهوا عنها، فيزول مسّ هذا الطّائف ويحصل الاستبصار والخلاص من وسوسة الشّيطان كقوله تعالى ﴿ تَدَكُرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ (١)].

ثم إِنَّ الخُلُقِ النَّبوى الكريم يأبى أن يُسبّ المرء الشيطان الرَجيم فليس المؤمن بلعّان ، وليس بالسَّب تكون الوقاية والاحتراز ، ولا يرجع الشيطان عن نزغه وكيده للمؤمنين إلاّ بالاستعاذة بالله تعالى منه ومن شرّ وسوسته لما ثبت من قوله ﷺ من حديث أبى هريرة «لاَ تَسُبُّوا الشَّيْطَانَ وَتَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنْ شَرِّه (٢)».

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخرالرازى [ج ١٥ ص ١٠٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه في صحيح الجامع [٧٣١٨] وأورده في الصّحيحة [٢٤٢].

وطبقا لمقتضى الظروف والمؤثّرات التى يعيشها المسلم ويُواجهها في يومه فإِنّ استعاذته بالله تعالى من شرور الدّنيا وآثامها تأتى تبعًا للأحوال التّالية:

# ثالثا ـ الاستعاذات الواجبة والمستحبّة فى الجوانب التّعبّديّة (١) الاستعاذة فى أول الصّلاة

تأتى الاستعادة في أوّل الصّلاة عند القراءة مُقدّمة لهذا الفيض القرآني المنزّل، واستحضارا لجلال الموقف أمام الله تعالى، وتمهيدًا لهذا الجوّ الإيماني الذي يتلى فيه كتابه، وتطهيرًا لقلب القارىء من وساوس الشّيطان التي تحول بينه وبين صفاء اللّقاء بخالقه ومولاه، وتخليصًا لمشاعره من كلّ شوائب الانشغال والغفلة، وتحريرًا لنفسه من كلّ عوامل الرّجس والإثم والشّر الذي يرمز إليه هذا الشّيطان لقول الله تعالى في النّ قرادًا قرادًا وقرد الله على السّبيطان القول الله تعالى المنتعد في السّبيطان القول الله تعالى المنتعد في السّبيطان المنتعد السّبيطان المنتعد السّبيطان المنتعد السّبيطان المنتعد المنتعد

و كَانَ رَسُولُ الله ﷺ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيْلِ كَبَّرَ ثُمَّ يَقُولُ «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَلاَ إِلَهَ غَيْرُكَ: ثُمَّ يَقُولُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ - ثَلاَثًا - ثُمَّ يَقُولُ اللهُ الْمَهُ عَيْرُكَ : ثُمَّ يَقُولُ اللهُ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ - ثَلاَثًا - ثُمَّ يَقُولُ اللهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا - ثَلاَثًا - أَعُوذُ بِالله السَّمِيعِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنْ هَمْزِهِ وَنَفْخِه وَنَفْخِه وَنَفْتِه ثُمَّ يَقُرأُ ( أ ) ». وجاء في رواية «قيل يارسول الله ما همزة ونفَتِه ونفَخه ؟ فقال : أَمَّا هَمْزُهُ فَالْمُوتَةُ ، وَأَمَّا نَفْخُهُ فَالْكَبْرُ ( ٢ ) ». قال أبو عبيد [ فهذا تفسير من النّبي ﷺ ولتفسيره تفسير أيضا :

\* فالْمَوْتَةُ الجُنُونُ، وإِنَّما سَمَّاهُ هَمْزًا لأنَّه جَعَلَهُ مِنَ النَّخْسِ والغَمْزِ، وكُلُّ شَيْءٍ دَفَعْتَهُ فقد هَمَزْتَهُ.

\* وأمّا الشُّعْرُ فإِنّه سَمَّاهُ نَفْشًا لأنّه كالشّىء يَنْفُثُهُ الإِنْسَانُ من فَمه مثل الرُّقْيَة ونحوها، وليس معناه إِلاّ الشُّعْر الذي كان المشركون يقولونه في النّبي عَيْكَ وأصحابه.

\* وأمّا الْكِبْرُ فإِنّما سُمِّى نَفْخًا لما يُوسُوسُ إليه الشَّيْطَانُ في نفسه فَيُعَظَّمُهَا عنذه وَيُحَقِّرُ النّاسَ في عينيه حتّى يَدْخُلَهُ لذلك الكِبْرُ والتَّجَبِّرُ والزَّهْوُ(٢)].

واختُلف في حُكم الاستعاذة ومحلّها وصيغتها والجهر بها وتكرارها في الرّكعات على النّحو التّالي:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٧٧٥] والنّسالي [٨٩٨] والحاكم [٧٨٩].

<sup>(</sup>٢) انظر غريب الحديث [ج ٢ ص ٤٤٣ / ح ٢٤٩].

(١) أمّا عن حكمها عند أوّل الصّلاة وقبل القراءة فهى عند الأثمّة الثّلاثة والجمهور العثمة الثّلاثة والجمهور العثماء من الصّحابة والتّابعين فَمَنْ بعلهم، واستعلوا بقوله تعالى ﴿ فَلِنّا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَكُسْتَعِدْ بِٱللّهُ مِنَ ٱلشّيطُنِ وَالتّابعين فَمَنْ بعلهم، واستعلوا بقوله تعالى ﴿ فَلِنّا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَكُسْتَعِدْ بِٱللّهُ مِنَ ٱلشّيطُنِ الرّحِيم ﴾ أي إذا أردت أن تقرأ فأوقع الماضى موقع المستقبل [بمعنى]: إذا أردت القراءة فاستعذ، وإذا قلت فاصدُق، وإذا أحرمت فاغتسل، والأمر في الآية محمول على الندب باتّفاق الأثمّة، وقال مالك وأصحابه تُكره في الفرض دون النّفل والأحاديث تردّ عليهم ولا وجه لهم في هذه التّفرقة [(١٠)].

(٢) والتّعوُّذ ليس من القرآن ولا آية منه وهو قول القارى: [أعُوذُ بِالله منَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ] وهذا اللّفظ هو الذي عليه الجمهور في التّعوُّذ لأنّه لفظ كتاب الله تعالى، وعن أبن المنذر قال «جَاءَ عَنِ النّبِيِّ عَلِيَّةً أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ قَبْلَ الْقرَاءَة أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ (٢)». وذُكر عن الشَّافعي: يحصُل التّعوُّذ بكلّ ما اشتمل على الاستعاذة باللهمن الشيطان، لكن أفضله [أعُودُ بالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ]. وهو ظاهر قول الله تعالى ﴿فَاسْتَعِدْ بِاللهِ مُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦].

(٣) والاستعاذة يأتى بها كلُّ مُصَلُّ سرًّا قبل القراءة في أوّل الرّكعة، وهو قول أكثر العلماء من فقهاء الأمّة لحديث أبي سعيد وَ الله النّبِيُّ النّبِيُّ عَلَيْكَ كَانَ يَتَعَوَّذُ فِي صَلاَتِه قَبْلَ الْقراءة (٣)». ويختص التّعود بالرّكعة الأولى دون غيرها من ركعات الصّلاة واستدلوا على ذلك بما رواه أبو هريرة وَ وَ اللهُ هَانَ النّبِيُ عَلَيْكَ إِذَا نَهَضَ فِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيةِ افْتَتَحَ الْقَراءَةَ بِالْحَمْدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَلَمْ يَسْكُتُ (٤)».

وفى الحديث دلالة على أنّه ﷺ لم يكن يستفتح ولا يتعوَّذ فى غير الأولى، ولأنّ الصّلاة جملة واحدة فالقراءة فيها كلّها كقراءة واحدة فيلزم لها تعوَّذ واحد فى أوّل الصّلاة، لأنّ الاستعاذة قبل القراءة تُذهب الوسوسة عن القارىء حال القراءة ، وتكراره مُستحبّ عند الشّافعية فى ابتداء القراءة فى كلّ ركعة لكلّ مُصَلٍّ لا فرق بين إمام ومأموم ومُنفرد وقالوا إنّه فى الرّكعة الأولى آكد [(٥)].

#### (٢) الاستعادة عند تلبيس القراءة

والمسلم عندما يقف موقف الطّاعة بين يدى ربّه تعالى، فإنّه يقوم في أعظم مقام

<sup>(</sup>١) انظر المنهل العذب المورود [ج ١٥٠ اس ١٨٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبوداود في المراسيل [٢٤] عن الحسن البصري.

<sup>(</sup>٣) أورده ابن العربي في أحكام القرآن [ج ٢ ص ١١٧٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٩٩] ولا يوجد عند غيره من الجماعة.

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود[ج ٥ ص ١٨٨].

وأقربه إليه وأغيظه للشيطان وأشده عليه لما رُوى أنّه «إِذَا رَأَى ابْنَ آدَمَ سَاجداً، اعْتَزَلَ نَاحية يُبكى ويَقُولُ: يَاوَيْلَهُ ؟ أَمرَ ابْنُ آدَمَ بِالسَّجُودِ فَسَجَدَ فَلَهُ الْجَنَّةُ، وأَمرْتُ بِالسَّجُودِ فَسَجَدَ فَلَهُ الْجَنَّةُ، وأَمرْتُ بِالسَّجُودِ فَصَيْتُ فَلَى النَّارُ (١)». فكلما أزدادت غيرته واشتد غيظه، حاول أن يُفسد عليه صلاته، ويُلبِّس عليه قراءته، وينتزع منه خشوعه، ويحول بينه وبين إقباله على ربه، فلا يدرى كم صلى من الرّكعات ولا يعرف حقيقة ما استوفاه من السَّن والواجبات.

ولهذا يُخطِّى القارى تارة ويُخلِّط عليه القراءة أخرى أو يُشوّش عليه ذهنه وقلبه ، فإذا حضر القراءة لم يعدم منه القارى هذا أو هذا ، وربّما جمعهما له فكان من المهم أن «يستعيذ» بالله تعالى منه ، كهذا الذى كان يحول بين عثمان بن أبي العاص الثقفى وبين صلاته وقراءته يُلْبسَها عليه فاشتكى ذلك للنبي عَلَيه فقال له «ذَاكَ شَيْطَانٌ يُقَالُ لَهُ خُنْزَبٌ ، فَإِذَا أَحْسَسْتَهُ فَتَعَوَّذُ بِالله تَعَالَى وَاتْفُلْ عَنْ يَسَارِكَ ثَلاَثًا ، قَالَ فَفَعَلْتُ فَأَذْهَبَهُ الله عَنْ يَسَارِكَ ثَلاَثًا ، قَالَ فَفَعَلْتُ فَأَذْهَبَهُ الله عَنْ يَسَارِكَ ثَلاَثًا ، قَالَ فَفَعَلْتُ فَأَذْهَبَهُ الله عَنْ يَسَارِكَ ثَلاَثًا ، قَالَ فَفَعَلْتُ

وفى الحديث الدّلالة على أنّ الشّيطان أحرص ما يكون على اقتناص الإنسان عندما يهمّ بالخير أو يدخل فيه، فحينئذ يشتدّ عليه ليقطعه عنه، وكلّما كان الفعل أنفع للعبد وأحبّ إلى الله تعالى كان اعتراض الشّيطان له أقوى، وفى الصّحيح عن النّبى عَلَيْ «إنّ شَيْطانًا تَفلّت عَلَى الْبَارِحَة فَأَرَادَ أَنْ يَقْطَعَ عَلَى صَلاَتى (٣)».

وعندما يحاول الشيطان اللّعين أن يُلَبِّسَ على المصلّى صلاته، فإنّ الشّرع قد جعل له سجدتى السّهو طريقًا إلى جبر هذه الصّلاة، وتداركا لما ألبسه عليه، وردًّا لكيده خاستًا مبعدًا عن مراده في إفسادها، فتكتمل صلاته بذات السّجود الذي عصي به إبليس ربّه تعالى لما روى عن عطاء بن يسار مُعْ فَيْ أنّ النّبي عَلِي قال «إذا شكَ أَحدكُمْ في صلاته، فلا يدْرِي كم صلَّى ثَلاَثًا أوْ أَرْبَعًا، فَلْيُصلِّ ركْعَةً وَلْيَسْجُدْ سَجْدَتَيْنِ وَهُو جَالسٌ قَبْلُ التَّسْليمِ، فَإِنْ كَانَت الرَّعْقَةُ الّتي صلَّى خَامِسَةً شَفَعَهَا بِهَاتَيْنِ، وَإِنْ كَانَت رابعَةً فَالسَّجْدَتَانَ تَرْغيمٌ للشَّيْطَان (٤)».

### (٣) الاستعاذة عند قراءة القرآن

تأتي الاستعاذة قبل القراءة تمهيدًا لهذا الجوّ الملائكي الذي يُتلى فيه كتاب الله تعالى، وتطهيرًا لقلب القارىء من الوسوسة التي تشغله عن الفهم الصّحيح لمعانيه السّامية،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨١] وابن ماجه [٨٧١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠٠٣] وأحمد [١٧٨٢٣] والطبراني في الكبير [٨٣٦٨] .

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٤٢٣] ومسلم [ ٥٤١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٧] ومالك [٢٠٧] وأحمد [١١٦٨٩].

وتوجيهًا لمشاعره الفيّاضة إلى الله خالصة لا يشغلها شاغل من عالم الرّجس والشّر الذي يُمثله الشّيطان الرّجيم.

كما تأتى عنوانا وإعلاما بأنّ الذى يأتى بعدها هو كلام الله تعالى ولهذا لم تشرع الاستعاذة بين يدى كلام غيره، بل تأتى مُقدّمة وتنبيها للسّامع أنّ الذى يأتى بعدها هو التّرتيل والتّلاوة، والذّكر والضّراعة، وقد شُرع ذلك للقارىء وإن كان وحده، وجاء الأمر بذلك في قوله تعالى ﴿ فَإِذَا قَرَّأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاستعدْ بِالله مِن السَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [النّحل: ٨٨]. أي إذا أخذت في قراءته فاستعد بالله تعالى من أن يعرض لك شيطان فيصدك عن تدبره والعمل بما فيه.

(قال) فى الفتح [هذا مُقدَّم ومُؤخَّر وذلك أنّ الاستعاذة قبل القراءة و[التقدير]: فإذا أخذت فى القراءة فاستعذ، وقيل: هو على أصله لكن فيه إضمار: أى إذا أردت القراءة، لأنّ الفعل يُوجد عند القصد من غير فاصل(١٠)].

ومعنى الاستعاذة فى الآية الاعتصام بالله تعالى وهو قول أبى عبيدة ، والأمر فيه على النّدب فى قول الجمهور ، وحكى النّقاش عن عطاء أنّ الاستعاذة واجبة فى صدر كلّ قراءة فى غير الصّلاة .

ويتحقّق من الاستعاذة قبل الشّروع في القراءة أمران:

(الأوّل) حصُول فائدة القرآن وتحقيق بركته وحضور الملائكة التي تدنو من القارىء وتستمع لقراءته كما في حديث أسيد بن حضير لمّا كان يقرأ ورأى مثل الظُلَّة فيها مثل المصابيح فقال رسول الله عَلَّة «تلك الْملاَئكَةُ (٢)». والشّيطان ضد الملك وعدوّه فأمر القارىء أن يطلب من الله إلى مباعدة عدّوه عنه حتّى يحضره خاص ملائكته، فهذه منزلة لا تجتمع فيها الملائكة والشّياطين.

(الثّاني) بَقَاء فائدة القرآن وثباتها وحفظها تحصُّنا من هجوم الشّيطان على القارىء بخيله ورَجِلهِ حتَّى يشغله عن المقصود بالقرآن، وهو تدبّره وتفهَّمه ومعرفة ما أراد به المتكلّم به سَبحانه، فيحرص بجهده على أن يحول بين قلبه وبين مقصود القرآن فلا يكمل انتفاع القارىء به، فأمر عند الشّروع فى القراءة أن يستعيذ بالله عزّ وجلّ من شرّه وكيده [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٨ ص ٢٣٦].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٠١٨] ومسلم [٧٨٦].

<sup>(</sup>٣) انظر إغاثة اللهفان [ص ٩١].

#### (Σ) الاستعادة عند دخول المسجد

يستحبّ عند الدّخول إلى المسجد الاستعادة بالله تعالى من الشّيطان الرّجيم كما في سنن أبى داود عن عبد الله بن عمرو عن النّبى على أنّه كان إذا دخل المسجد قال «أعُوذُ بالله الْعَظيم وَبوَجْهِه الْكَرِيم وَسُلْطَانِه الْقَدِيم مِنَ الشّيطَانِ الرَّجِيمِ، فَإِذَا قَالَ ذَلِكَ، قَالَ الشّيطَانُ حُفظَ مِنّى سَائرَ الْيوم (١) ». وجاء في رواية للحاكم عن أبى هريرة وَتَعْفَى وإِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ فَلْيُصَلِّ عَلَى النّبِي عَلَى وَلَيْقُلِ :اللّهُمَّ أَجرْنِي مِنَ الشّيطَانِ الرَّجِيم (٢) ». أي من وساوسه ونزغاته من قوله تعالى ﴿ وَهُو يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَلَيْهِ ﴾ .

وتأتى الاستعاذة من الشّيطان في هذا المقام تحقيقا لمسألتين:

(الأولى) أنّها تأتى بمعنى الدُّعاء والحفظ من شرّ وسوسته وإغوائه وخطواته وخطراته وخطراته وخطراته وخطراته وخطراته والمخللة والغواية والإفساد.

(الثّانية) أنّ مقصودها التّعوُّذ من صفات الشّيطان الرّجيم وأخلاقه من الحسد والكبر والعجب والغرور والعصيان والإغواء.

وقوله «فَإِذَا قَالَ ذَلكَ»: أى إِذا قال هذا الدُّعاء داخل المسجد قال الشَّيطان «حُفظَ منَّى سَائرَ الْيَوْم». أى فَلا أقدر على أن أُوسُوسَ له فيه، والمراد به مُطلق الوقت وتفصيل ذَلك عند العلماء:

(١) إِن أُريد حفظه من جنس الشّياطين وإغوائهم تعيّن حَمْلُهُ على حفظه من شيء مخصوص وهو الكبائر.

( ٢ ) وإن أريد حفظه من إبليس فقط بقى الحفظ على عمومه فيشمل الصّغائر ، وما يقع منه من الذُّنوب حاصل من إغواء جنوده .

وقد جاء في هذا الباب أذكار كثيرة ومجموعها أن يقال عند الدّخول «أَعُوذُ بِاللهُ الْعَظِيمِ وَبُوجُهِهِ الْكَرِيمِ وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ، بسْمِ الله وَالْحَمْدُ لله، اللهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّد وَعَلَى آل مُحَمَّد وَسَلْمُ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَى ذُنُوبِي وَافْتَحْ لِى أَبُوابَ رَحْمَتكَ». ويقال ذلك أيضا عند الخروج من المسجد غير أنّه يقول «اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ مَنْ فَضْلكَ» بدلا قوله «اللَّهُمَّ افْتَحْ لَى أَبُوابَ رَحْمَتكَ (٣)».

<sup>(</sup>١) حَدَيث صحيح أخرجه أبوداود [٤٦٦] والنّسائي [٢٩٣].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [ ٧٧١] وقال صحيح على شرط الشّيخين.

<sup>(</sup>٣) انظرالمنهل العذب المورود [ج ٤ ص ٧٦].

## (٥) التَّعوُّذ من أربع بعد التّشمّد الأخير

يستحبّ للمصلّى أن يستعيذ بالله تعالى من مجامع الشّر كلّه بعد تشهّده الأخير، فليس الشّر إلاّ العذاب وأسبابه، لما ثبت في الصّحيح أنّ النّبي عَلَيْ كان يتعوّذ بالله تعالى من فتنة الحيا، وفتنة الممات، ومن فتنة المسيح الدّجّال، وفتنة الفبر، وأمر المسلمين أن يتعوّذوا منها قبل خروجهم من الصّلاة لحديث أبي هريرة عند أبي داود أنّ النّبي عَلَيْ قال «إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ من التَّسَهُد الأُخيرِ فَلْيَتَعَوَّدْ بالله من أَرْبع من عَذَاب جَهنّم، ومن عَذَاب الْقَبْر، ومن فتنة المسلمين النّسائي القبر، ومن فتنة المَحيا والمَمات، ومن شرّ المُسيّع الدُّجَالِ (١)». وفي رواية النسائي «إِذَا تشهّد أَحدُكُمْ فَلْيَسْتَعَدْ بالله من أَرْبع:».

وجاءت رواية مسلم في صحيحه عن ابن عبّاس بلفظ «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيُهُ كَانَ يُعَلِّمُهُمْ ، هَذَا الدُّعَاءَ كَمَا يُعَلِّمُهُمُ السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مَنْ عَذَابِ جَهَنَم، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسْيِحِ الدَّجَالِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسْيِحِ الدَّجَالِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسْيِعِ الدَّجَالِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَات (٢٠)».

ومحل هذا التعوُّذ يكون بعد التشهُّد وقبل السّلام كما جاء قوله عَلَيُّهُ «إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مَنَ التَّشَهُد الأخيرِ». وقوله «إِذَا تَشَهَّدَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ:». وفي هذا كلّه تعيين الاستعاذة بعد الفراغ من التشهَّد فيكون سابقا على غيره من الأدعية، كما أنّ فيه التّصريح باستحبابه في التشهُّد الأخير والإشارة إلى أنّه لا يستحبّ في الأوّل، لكون التّشهُّد الأوّل مبنى على التّخفيف [(<sup>7</sup>)]. وهذه الاستعاذة من آكد أدعية الصّلاة حتّى أوجب بعض السّلف والخلف الإعادة على من لم يدعو بها بعد التّشهُّد الأخير، وتتضمّن الرّوايات الاستعاذة من أربع كما جاء في رواية أبي هريرة مَرَّا فَيَهُ :

## (أوَّلَهَا) الاستعادة من عذاب جهنَّم

والعذاب إِمَا أَن يكون في البرزخ أو في الآخرة، وأسبابه إِمَا أَن نكون فتنة الحياة التي يُمكن تداركها بالتوبة إلى الله والرّجوع إليه، أو فتنة الدّجّال وفتنة الممات اللّتين لا يدرك المفتون فيهما رجوعا ولا إنابة. وتأتي استعادة النّبي عَلَيْكُ من جهنّم لشدّتها وصعوبة ما فيها لما روى عن أبي هريرة قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْكُ يَتَعَوّذُ منْ عَذَاب جَهَنّم (1)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٨٣] والنّسائي [١٣٠٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٩٠] وأبو داود [٢١٥٢] والتّرمذي [٢٩٤].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٣ ص ٩٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٣٣ / ٥٨٨] والنّسائي [ ٥٥٣٢].

وكان يقول «تَعَوَّذُوا بِاللهِ منْ عَذَابِ النَّارِ وَعَذَابِ الْقَبْرِ (١)». وكان يدعو بهؤلاء الكلمات «اللَّهُمُّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ النَّارِ وَعَذَابِ النَّارِ (٢)».

وأَصَلَ [العذاب] في كلام العرب الْعَقَابُ والنَّكُالُ وكُلُّ ما شَقَّ على النَّفس ثمَّ استُعمل في كلّ عقوبة مُؤلمة [(٣)]. ولَمَّا علم المؤمنون أنَّ غريم جهنّم المتمثّل في الشّر ملازم لقرينه غير مفارق له كان دعاؤهم ﴿رَبَّنَا ٱصْرِفْعَنَا عَدَابَجَهَنَّمَ إِنَّ عَدَابَجَهَنَّمَ إِنَّ عَدَابَهَا كَانَ غَرَامًا﴾[الفرقان: ٦٥].

#### (والثَّاني) الاستعاذة من عذاب القبر

الإيمان بعذاب القبر وفتنته واجب والتصديق به لازم حسبما أخبر به الصّادق الأمين على المين الله على مثل وأنّ الله تعالى يُحيى العبد المكلّف في قبره بردّ الحياة إليه فيجعله من العقل في مثل الوصف الذي عاش عليه ليعقل ما يُسأل عنه وما يُجيب به ويفهم ما أتاه من ربّه تعالى وما أعدّ له في قبره من كرامة أو هوان.

وهذا هو النّابت بالكتاب عند أهل السُّنَة والجماعة ومنه قوله تعالى ﴿ وَلَوْ تَرَعَلَ إِ الطَّلِلمُونَ فِي عَمَرَاتَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْمَلْكِكُهُ بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الأنعام: ٩٣]. وفيه قال ابن عبّاس «هَذَا عِنْدَ الْمَوْتَ وَالْبَسَط: الضُّرْبُ، يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ». ويشهد له قول الله تعالى ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ ٱلْمَلَلِكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ﴾. وهذا وإن كان قبل الدّفن فهو من جملة العذاب الواقع قبل يوم القيامة.

وكما ثبت عذاب القبر بالكتاب ثبت بالسُّنَّة كذلك كما في قول النّبي عَلَيْ لأهل القَلب له الله الله المُعالِم القليب لمّا اطّلع عليهم «هَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَكُمْ رَبُّكُمْ حَقًّا؟. فَقِيلَ لَهُ: تَدْعُو أَمْوَاتًا؟

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٨٦٧] والنّسائي [٥٥٣٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٧٥] ومسلم [ ٢٠٧٨] وأبو داود [ ١٥٤٣].

<sup>(</sup>٣) انظر الموسوعة الفقهيّة [ ٣١ / ٢٦٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٣٦٩] ومسلم [٢٨٧١].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٢٧٧].

فَقَالَ: مَا أَنْتُمْ بِأَسْمَعَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لاَ يُجِيبُونَ (١) ». (قال) السّهيلى: [وإذا جاز أن يكونوا «سَامِعِينَ» إِمّا بآذان «رءوسهم» كما يكونوا في تلك الحال «عَالمِينَ» جاز أن يكونوا «سَامِعِينَ» إِمّا بآذان «رءوسهم» كما هو قول الجمهور، أو بآذان «أَرْوَاحِهِمْ» على رأى من يوجّه السّؤال إلى الرّوح من غير رجوع إلى الجسد (٢)].

والعبد في القبر إمّا مُؤمن وإمّا كافر أو منافق، فيقالُ للمُؤمن «مَا كُنْتَ تَقُولُ في هَذَا الرَّجُلِ؟» أَى في مُحَمَّد عَلَيْ «فَيَقُولُ أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ الله ورَسُولُهُ». «فَيُقَالُ لَهُ انْظُرْ إِلَى مَقْعَدكَ مِنَ النَّارِ قَدْ أَبُّدَلكَ الله بِه مَقْعَدًا في الْجَنَّة فَيَرَاهُمَا جَمِيعًا». وأمّا المنافق أو الكافر فيقال له «مَا كُنْتَ تَقُولُ في هَذَا الرَّجُلِ؟ فَيقُولُ لاَ أَدْرى! كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ. فَيقَالُ لا دَرِيْتَ وَلاَ تَلْيْتَ، ويُضَرَّبُ بِمَطَارِقَ مِنْ حَديد ضَرْبَة فَيصيحُ صَيْحة مَا يَسْمَعُهَا مِنْ يَليه غَيْرَ الثَّقَلَيْنِ (٣) ». وقامت حكمة إسماع غير الثَّقَلين عذاب القبر عند العلماء على قولين:

(الأوّل) أنّ الله تعالى صَرَف أبصار العباد وأسماعهم عن مشاهدة ذلك وستَره عنهم إبقاء عليهم لئلا يتدافنوا، وليست للجوارح الدّنيوية قدرة على إدراك أمور الملكوت إلا من شاء الله تعالى، وقد ثبتت الأحاديث بما ذهب إليه الجمهور كقوله «إنّه لَيسْمَعُ خَفْقَ نعالهم إذا انْصَرَفُوا (٤)». وقوله «حَتَّى تَخْتَلفَ فيه أَصْلاَعُهُ (٥)». وقوله «يُسْمَعُ صَوتُهُ إذا ضَرَبهُ بالمُطْرَاق». وقوله «يُصْرَبُ بينَ أَذُنيّه». وكلّ ذلك من صفات الأجساد [(٢٠]. وهو ما يَجَمعه قوله عَلَي عن عائشة «إنّهُمْ يُعَذّبُونَ عَذَابًا تَسْمَعُهُ الْبَهَائمُ كُلُهَا (٧)».

ولمّا كانت حكمة الدّفن منفية في حق البهائم فإنها سمعت ذلك وأدركته ودليل ذلك ما أصاب بغلة رسول الله عَلَيْ عندما نفرت ومالت عن الطريق لما مرّت بمن يُعَذَّبُ في قبره قرب حائط لبني النّجاروكادت تُلقي برسول الله عَلَيْ لولا حفظ الله تعالى له، ويتأيّد هذا بما جاء عند مسلم من حديث زيد بن ثابت قال «بَيْنَمَا النَّبيُ عَلِيْ في حَائط لبني النَّجَارِ عَلَى بَعْلَة لَهُ وَنَحْنُ مَعَهُ، إِذْ حَادَتْ به فَكَادَتْ تُلقيه، وَإِذَا أَقَبُرٌ سَتَّةٌ أَوْ خَمْسَةٌ أَوْ خَمْسَةً أَوْ خَمْسَةً أَوْ أَرْبَعَةٌ ! فَقَالَ : مَنْ يَعْرِفُ أَصْحَابَ هَذِهِ الأَقْبُرِ؟ فَقَالَ رَجُلٌ : أَنَا ، قَالَ فَمَتَى مَاتَ هَوُلاَء؟

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٣٧٠] ومسلم [ ٢٨٧٤].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٢٧٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٣٧٤] ومسلم [ ٢٨٧٠] .والمراد بالثَّقَلَين الإِنس والجِنّ، قيل لهم ذلك لأنّهم كالثُقَل على وجه الأرض، أولتحمُّلهم ثِقَلُ التّكاليف.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧١/ ٧٨٧].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه الحاكم [١٠٧].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٢٧٨].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٣٦٦] ومسلم [٩٠٣].

قَالَ مَاتُوا فِي الإِشْرَاكِ ، فَقَالَ : إِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ تُبْتَلَى فِي قُبُورِها (١) » الحديث .

(الثّانى) لمّا استثنى الخالق سبحانه الإنس فقط دون الجنّ من سماع قول الميت «قَدُمُونِى» كما في رواية البخارى «يَسْمَعُ صَوْتَهَا كُلُّ شَيْء إِلاَّ الإِنْسَانُ (٢) ». ولا يُسمعهم صوته إِذا عُذَبَ بأنّ كلامه قبل الدّفن مُتعلّق «بأحكام الدّنيا» وصوته إِذا عُذَب في القبر مُتعلّق «بأحكام الدّنيا» وصوته إِذا عُذَب في القبر مُتعلّق «بأحكام الآخرة إِلاَ من شاء الله مُتعلّق «بأحكام الآخرة إلاّ من شاء الله إِنقاء عليهم [(٣)]. ويتأيّد هذا بقوله عَيِكُ «لَوْلاً أَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ الله أَنْ يُسْمِعَكُمْ عِضا «أَنْ عَنَابَ الْقَبْرِ (٤) ». أي لولا خشية أن يُفضى سماعكم إلى ترك أن يدفن بعضكم بعضا «أَنْ يُسْمِعَكُمْ»: من الإسماع «عَذَابَ الْقَبْرِ» أي الصّوت الذي هو أثره وإلاَ فالعذاب لا يُسمع.

والقبر أوّل منازل الآخرة فإن خلُص المقبور من عذابه كان ما بعده من المنازل أيسر وأسهل لقوله على من حديث عثمان «إنَّ الْقَبْرَ أُوَّلُ مَنْزِلِ منْ مَنَازِل الآخرة، فَإِنْ نَجَا منْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَشَدُّ مَنْهُ . ثُمَّ قَالَ «مَا رَأَيْتُ مَنْطُراً مَنْهُ فَمَا بَعْدَهُ أَشَدُّ مَنْهُ». ثُمَّ قَالَ «مَا رَأَيْتُ مَنْظُراً قَطُّ إِلاَّ وَالْقَبْرُ أَفْظَعُ مَنْهُ (٥) ». أى ما رأَيتُ منظرا مُقَذَذًا على حالة من أحوال الفظاعة إلا في حالة كون القبر أقبح منه. وقوله «أوَّلُ مَنْزِل مِنْ مَنَازِل الآخرة»: أي ما بعده من عَرْصَة القيامة عند العرض والوقوف عند الميزان، والمرور على الصَراط ثمّ الجنة أو النّار.

#### (الثَّالث) الاستعادة من فتنة المحيا والممات

هى كلمة جامعة لمعانى كثيرة تُرغّبُ المرء فى أن يلجأ إلى ربّه لرفع ما نزل ودفع ما لم ينزل، وحتى يستشعر الافتقار إلى خالقه فى كلّ وقت وحين، وكان رسول الله على يتعود من جميع ما ذُكر دفعا عن أمّته وتشريعا لهم ليبيّن صفة المهم من الأدعية، و[فتنة الحيا] ما يعرض للإنسان مدّة حياته من الافتتان بالدّنيا والشّهوات وأعظمها أمر الخاتمة عند الموت، و[فتنة الممات] يجوز أن يُراد بها الفتنة عند الموت، وأضيفت إليه لقُربها منه، ويكون المراد بفتنة الحيا على هذا ما قبل ذلك ويجوز أن يراد بها فتنة القبر.

وقد صح في حديث أسماء «إِنَّكُمْ تُفْتَنُونَ فِي قُبُورِكُمْ مِثْلَ أَوْ قَرِيبَ مِنْ فَتْنَةِ الدَّجَّالِ (٢)». ولا يكون مع هذا الوجه متكررا مع قوله «عَذَابَ الْقَبْرِ». لأنّ العذَاب

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٧ / ٢٨٦٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري [٦٣١٦].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج٣ص ٢٨٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم [٢٨٦٨] والنّسائي [٢٠٥٧].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه الترمذي [٧٣٠٨] وابن ماجه [٣٤٦١].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٨٦].

مُرتب على الفتنة والسبب غير المسبب. وقيل: أراد بفتنة الحيا الابتلاء مع زوال [الصبر]، وبفتنة الممات السوّال في القبر مع [الحَيْرة] وهذا من العام بعد الخاص لأنّ عذاب القبر داخل تحت فتنة الممات، وفتنة الدّجّال داخلة تحت فتنة الحيا [(')]. وأصل الفتنة الامتحان والاختبار كما في قوله تعالى ﴿وَنَبّلُوكُم بِالشّرِ وَالنّخير فِتْنَهُ وَالْيَنَا تُرْجَعُونَ ﴾ الأنبياء: ٣٥]. واستعملت اللفظة في الشرع في اختبار كشف ما يكره. يقال [فَتنْتُ الذّهب] إذا اختبرته بالنّار لتنظر جودته، وكذا في الغفلة عن المطلوب كقوله تعالى ﴿وَاعَلَمُوا النّفال ٢٨٠].

كما تستعمل في الإكراه على الارتداد عن اللّين كقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَتَنُواْ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البروج: ١٠]. واستُعملت أيضا في الإشارة إلى الضّلال والإِثم والكُفر والعذاب والفضيحة ، كما يُعرف المراد حيثُما ورد بالسّياق والقرائن [ (٢٠].

## (الرَّابِعِ) الاستعادة من فتنة المسيح الدَّجَّال

اختُلف فى تلقيب الدّجَال بذلك فقيل لأنّه ممسوح العين، وقيل لأنّ أحد شقًى وجهه خُلق ممسوحا لا عين فيه ولا حاجب، وقيل لأنّه يمسح الأرض إذا خرج، أمَا تسميته بالدّجَال فلأنّه خَدًاعٌ مُلبَّس من الدّجَل وهو الخلط والتغطية لأنّه يخلط الحق بالباطل ويغطيه به، وممّا جاء من خبر الدّجَال قول النّبي على من حديث أبي مسعود الأنصارى «إنَّ الدَّجَال يَخْرُجُ وَإِنَّ مَعَهُ مَاء وَنَارًا، فَأَمًّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ مَاء فَنَار تحرقُ، وَأَمًّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ مَاء فَنَار تحرقُ، وَأَمًّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ فَامًا عَدْبٌ هَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَلْيَقَعْ فِي اللّه عَرْبُ فَيَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَلْيَقَعْ فِي اللّه عَرْبُ فَارًا فَإِنَّهُ مَاءٌ عَدْبٌ عَيْبٌ " ».

واستعاذ عَلَى من كلّ هذه الأمور وهو معصوم منها تعليما للأمّة كما استعاذ من الدّجّال مع أنّه لم يكن في زمانه عَلى لينتشر خبره بين الأمّة الرّاشدة من جماعة إلى جماعة بأنّه خدّاع كذّاب ساع في الأرض بالفساد ساحر ، فلا يلتبس حاله على المؤمنين عند حروجه ويعلمون أنّ جميع دعاويه باطلة ، وإشارة إلى أنّ الشّر يُستعاذ منه وإن بعُد زمانه .

## رابعا ـ استعاذات اليوم الموظفة

وهى التى لا ينبغى للعبد أن يخلّ بها لشدّة الحاجة إليها وعظيم الانتفاع بها فى الآجل والعاجل وتتضمّن الإشارة إلى بعض الأمور التى تتصل بحياة المرء اليومية وهى التى نأتى بها على النّحو التّالى:

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباري [ج۲ ص ۳۷۱].

<sup>(</sup>۲) انظر فتح البارى [ج ۱۱ ص ۱۸۰].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٩٣٥].

#### (١) الاستعادة عند النّوم:

كما تُستحب الاستعادة عند النّوم لحديث عائشة «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ إِذَا أَخَذَ مَضْجَعَهُ نَفَثَ في يَدَيْهِ وَقَرَأُ بِالْمُعَوِّذَاتِ وَمَسَحَ بِهِمَا جَسَدُهُ (٣)». والنّفث من: نَفَثَ يَنْفُثُ نَفْخُ اوَنَفَخُ ، و[الشَّيْءَ] مَن فَمه: رَمَى بِه، وقال أهل اللَّغة: النَّفْثُ نفخ لطيف بلا ريق. والنَّفْثُ ينبغى أن يكون بعد التَلاَوة ليوصَّل بركة القرآن إلى بَشَرة القارىء والمقروء له، وجاء عند البخارى في باب الطِّبِ «ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مَنْ جَسَده (٤)».

والمعوِّذَتان هما خير سُورتين قُرِئَتَا ويزيدان على غيرهما من السُّور في باب التَعويذ إذ لم توجد سورة كلّها تعويذ إلا هاتين السّورتين ومنه قوله عَلَيْ لعقبة بن عامر «يَاعُقْبَةُ تَعَوَّذُ بِهِمَا فَمَا تَعَوِّذُ بِهِمَا اللهِ عَلَيْ يَعِرِفِي وَكُلِمَاتِكَ التَّامَاتِ مِنْ شَرَّ كُلُّ يَقُولُ عَنْدَ مَضْجَعِهِ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِوَجْهِكَ الْكَرِيمِ وَكَلِمَاتِكَ التَّامَاتِ مِنْ شَرَّ كُلُّ شَيْعً أَنْتَ آخذٌ بِنَاصَيَته (٢٠) ».

### (٢) الاستعاذة عند الرويا يكرهما:

وهو حاصل ما ذَكره رسول الله عَلَيْهُ من أدب الرُّؤيا المكروهة والذى يقضى بأن يتعوّذ من شرّها وشرّ الشّيطان، وذلك لمشروعية الاستعاذة عند كلّ أمر يُكره لقوله عَلَيْهُ من حديث أبي سعيد «وَإِذَا رَأَى غَيْرَ ذَلكَ ممًّا يَكْرَهُهُ فَإِنَّمَا هِيَ من الشَّيْطَان فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ شَرَهَا وَلاَ يَذْكُرُهَا لأَحَد ٍ فَإِنَّهَا لاَ تَضُرُّهُ (٧)». وفي رواية «وَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ مِنْ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٢٣] والتّرمذي [٣٣٩] وأبو داود [٧١٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه التّرمذي [٣٥٢٨] وقال هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٦٣١٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٤٨].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٦٤٦٣] والنّسائي [٥٤٥٣].

<sup>(</sup>٦) حديث حسن أخرجه أبو داود [٥٠٥٢] والنّسائي في عمل اليوم واللّيلة [٧٦٧].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٩٨٥] والتّرمذي [٣٤٥٣].

شَرَّهَا؛ فَإِنَّهَا لاَ تَضُرُّهُ (١)». ويحتاج مع الاستعاذة إلى صدق التّوجُّه إلى الله تعالى ولا يكفى إمرار الاستعاذة على اللّسان.

كما ورد في صفة التّعوُّذ من شرّ الرُّويا أثر صحيح عن إبراهيم النَّخعي «إِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ فِي مَنَامِه مَا يَكْرَهُ فَلْيَقُلْ إِذَا اسْتَيقَظَ أَعُوذُ بِمَا عَاذَتْ بِهِ مَلاَّتُكَةُ اللهِ وَرُسُلِهِ مَنْ شَرِّ رُوْيَاى هَذَه أَنْ يُصيبني فيها مَا أَكْرَهُ في ديني وَدُنْيَاى (٢) ». وكذلك ورد في الاستعاذة من التّهويل في المنام ما أخرجه مالك قال «بَلَغني أَنَّ خَالدَ بْنَ الْوَليد قَالَ يَارَسُولَ اللهِ إِنِّي أَرُوَّعُ فِي الْمَنَامِ ؟ فَقَالَ قُلْ أَعُوذُ بِكَلَمَاتِ اللهِ التَّامَّةِ مِنْ غَضَبِهِ وَعَقَابِهِ وَشَرٌ عَبَادِهِ وَمَنْ هَمَزَات الشَّيَاطِين وَأَنْ يَحْضُرُونَ (٣) ».

ويترتب على الحكمة من النّهي عن التّحدُّث بالرُّؤيا يكرهها المرء أمران:

(الأمرالأول) طرد الشّيطان وإظهار احتقاره واستقذاره، ولكونها مخلوقة على شاكلته وواقعة على هواه ومُراده، ولأنّه يُخيّل بها بقصد تحزين الآدمى والتّهويل عليه.

(قال) القرطبى [ظاهر الخبر أنّ هذا النّوع من الرُّؤيا يعنى ما كان فيه تهويل أو تخويف أو تحزين هو المأمور بالاستعاذة منه لأنّه من تخيّلات الشّيطان، فإذا استعاذ الرّائى منه صادقا فى التجائه إلى الله وفَعَل ما أمره به من التّفل والتّحوُّل والصّلاة أذهب الله عنه ما به وما يخافه من مكروه ذلك ولم يصبه منه شيء (٤٠).

(الأمرالثّاني) ألاّ يكون التّحدُّث بها ذريعة إلى انتقالها من مرتبة الوجود اللّفظي إلى مرتبة الوجود اللّفظي إلى مرتبة الوجود اللّفظي، وهكذا عامة الأمور تكون في الذّهن أولا، ثمّ تنتقل إلى الذّكر ثمّ تنتقل إلى الحسّ، وهذا من ألطف سدّ الذّرائع وأنفعها، ومن تأمَّل عامّة الشّر رآه متنقّلا في درجات الظّهور طَبَقًا بعد طَبَق من الذّهن إلى المفظ إلى الخارج.

## (٣) الاستعاذة عند إرادة قضاء الحاجة

تسنّ الاستعادة بالله تعالى عند إرادة قضاء الحاجة في الأمكنة المعدّة لذلك وغيرها وعليه الإجماع لحديث أنس رَوَ في قال «كَانَ النّبِيُّ عَلِيَّ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَءَ قَالَ اللَّهُمَّ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٩٩٣] ومسلم [٢٢٦١] وأبو داود [٢٠١١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة بأسانيد صحيحة [٢٩٥٤٦].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك بإسناد صحيح [ ١٧١٠].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٢ ص ٣٨٩].

إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ (١)». وجاءت كلمة [الْخُبُثِ] في الأحاديث على روايتين:

(الأولى) على التسكين والخُبث فيها الشر، والخبائث النَّفوس الشريرة.

(الثّانية) على الضّم والخبُث فيها: جمع خبيث، والمراد بها ذكران الشّياطين، والخبائث جمع خبيثة والمراد إناث الشّياطين، والتّسكين أعمّ ولهذا كان هو أكثر الرّوايات كما قال الخطابي رحمه الله تعالى.

وقوله فى الحديث «إِذَا أَرَادَ» يُفيد الْعنْديَّة قبل الدّخول كما فى رواية شعبة «إِذَا أَتَى الْخَلاَء». «إِذَا أَتَى الْخَلاَء». وعند حمّاد «إِذَا دَخَلَ». وعند سعيد بن زيد «إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلاَء». وكلها تُبيّن أَنَّ النّبى عَلَيِّ كَان يقول هذا الذّكر عند إرادة الدّخول لا بعده، كما يتعلّق بقوله «فَلْيَقُلْ» ما يأتى:

(١) أنّ التلفُّظ بهذا الذّكر يختصّ بالأمكنة المعدّة لذلك وغيرها من الأمكنة لحضورها الشّياطين كما في حديث زيد بن أرقم «إِنَّ هَذه الْحُشُوشَ مُحْتَضَرَةٌ، فَإِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْخَلاَءَ فَلْيَقُلْ: أَعُوذُ بِالله مِنَ الْخُبُثُ وَالْخَبَائثُ (٢)». والحشوش الكُنُفُ جمع حُشّ وهو بيت الخلاء، أو مكان قضاء الحاجة بين الشّجر المتكاثف، وقد تسكنها الجنّ أو توجد فيها الهوام المؤذية كالأفاعي والعقارب.

(٢) أنّ من نسى ذلك حتى دخل دورة المياه أو شمر ثيابه فى فضاء بعيد مُتوارِ فليستعذ بقلبه لا بلسانه عند الجمهور.

(٣) من لم يستطع التلفُّظ بلسانه كالأخرس فبنيّة القلب.

( ٤ ) يشرع الجهر بهذا الذّكر قبيل دخول دورة المياه أو عند تشمير الثّياب في الفضاء لثبوت جهر النّبي عَلَيْكُ به كظاهر الأحاديث.

وفى الأحاديث الدّلالة على طلب الاستعاذة بالله تعالى عند إرادة دخول الخلاء لقضاء الحاجة لحضور الشّياطين تلك الأمكنة، وهى مواضع يُهجر فيها ذكر الله تعالى يقدّم لها الاستعاذة تحصّنا منهم لأنّ لهم فيها تسلُطا على ابن آدم لم يكن في غيرها لبُعد الحفظة عنه حال التَّخلى.

والذّكر باللّسان حال قضاء الحاجة ليس ممّا شُرِّعَ لنا ولا نَدَبَنَا إليه رسول الله عَلَيْ ولا نُقل عن أحد من الصّحابة، وإنّما يكفى في هذه الحال استشعار الحياء والمراقبة، وهذا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٤٢] ومسلم [٣٧٥] والتّرمذي [٥] وابن ماجه [٢٤٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٦] وابن ماجه [٢٤٤] وأحمد [١٩٢٢٨].

من أجلّ الذّكر وأعظمه، فذكر كلّ حال يكون بحسب ما يليق بها ويناسبها، واللآئق بهذه الحال التّقنع بثوب الحياء من الله تعالى وإجلاله وذكر نعمته عليه وإحسانه في إخراج المؤذى له والذى لو بقى فيه لقتله، فالنّعمة في تيسير خروجه كالنّعمة في التّغذى به وتذوّقه، وكان بعض السّلف يقول [الْحَمْدُ اللهِ الّذِي أَذَاقَنِي لَذَّتَهُ وَأَبْقَى فِي قُولًا وَالْحَمْدُ اللهِ الّذِي أَذَاقَنِي لَذَّتُهُ وَأَبْقَى فِي أَوْتَهُ وَأَذْهَبَ عَنّى مَضَرّتَهُ].

أمّا ذكر القلب عند قضاء الحاجة فلا ريب أنّه لا يُكره لأنّه لابدّ لقلبه من ذكر ، ولا يمكن للمرء صرف قلبه عن ذكر من هو أحبّ شيء إليه فلو تكلّف القلب نسيانه لكان تكليفه بالمحال.

#### (Σ) الاستعاذة عند الخروج من البيت

كان رسول الله عَلَيْ إذا خرج من بيته خرج مُستعينا باسم ربه سبحانه متوكلاً عليه لحديث أم سلمة قالت «كَانَ النّبي عَلَيْ إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْتِه قَالَ : بسْم الله تَوكَلْتُ عَلَى الله ، اللّهُ مَا أَنْ نَعُوذُ بِكَ مِنْ أَنْ نَزِلُ أَوْ نَصْلً . أَوْ نَظْلَمَ أَوْ نُظْلَمَ ، أَوْ نَجْهَلَ أَوْ يُجْهَلَ عَلَيْنَا » . وجاء عند أبى داود بلفظ «أَنْ أَصْلً أَوْ أَضَلَ ، أَوْ أَزِلً أَوْ أَزَلً " ) » .

(قال) الطّيبى: [إِنّ الإِنسان إِذَا خرج من منزله لابد أن يعاشر النّاس ويزاول الأمر فيخاف أن يعدل عن الصّراط المستقيم، فإمّا أن يكون في أمر الدّين فلا يخلو من أن يضل أو يُضل . وإمّا أن يكون في أمرالدّنيا: فإمّا بسبب جريان المعاملة معهم بأنّ يظلم أو يُظلم وأمّا بسبب الاختلاط والمصاحبة فإمّا أن يَجْهَلَ أو يُجْهَلَ عليه، فاستعيد من هذه الأحوال كلّها بلفظ سلس مُوجز رُوعي فيه المطابقة المعنوية والمشاكلة اللّفظية (٢)].

### (٥) الاستعادة عند السَّفر

كان رسول الله عَلَيْ إذا خرج مسافرا سأل ربّه العناية والحفظ والرّعاية لحديث أبى هريرة من رواية الترمذى قال «كان رسُولُ الله عَلَيْ إذا سَافَر قالَ اللّهُ عَلَيْ أَنْتَ الصَّاحِبُ فى السَّفَر، وَالْخَلِيفَةُ فِي الأَهْلِ وَالْمَالِ، اللّهُ عَلَيْ أَعُوذُ بِكَ مَنْ وَعْنَاء السَّفَر وَكَآبَة الْمُنْقَلَب (٣)». وجاء عن عبد الله بن سرجس بلفظ «اللّهُمَّ إنِّي أَعُوذُ بكَ مِنْ وَعْنَاء السَّفَر وَكَآبَة الْمُنْقَلَب، وَمِن عبد الله بن سرجس بلفظ «اللّهُمَّ إنِّي أَعُوذُ بكَ مِنْ وَعْنَاء السَّفَر وَكَآبَة الْمُنْقَلَب، وَمِن الْحَوْرِ بَعْدَ الْكَوْرِ، وَمِنْ دَعَوْق الْمَظْلُومِ، وَمِنْ سُوءِ الْمَنْظُر فِي الأَهْلِ وَالْمَالِ (٤)».

فنبه رسول الله عَلِي الله على الدّعاء على كمال الاعتماد على ربّه تعالى وتمام الاكتفاء به

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٤٢٧] وأبو داود [٩٤٥] وابن ماجه [٣١٤٨].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفية الأحوذي [ج ٨ ص ٤٣٠ ـ الشرح].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أحرجه التّرمذي [٣٤٣٨] والنّسائي [٥٥١٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٣٤٣] والتّرمذي [٣٤٣٩] وابن ماجه [٣١٥٠]

عن كلّ مصاحب سواه، والمعنى: أنت الذى أرجوه وأعتمد عليه مُعينًا وحافظا فى سفرى، وفى غيبتى عن أهلى أنْ تَلُمَّ شَعَتُهُمْ وتُدَاوِى سَقَمَهُمْ وتحفظ عليهم دينهم وأمانتهم. ثمّ يختم عَلِي دعاءه بأمرين:

(الأوّل) استعاذته بربّه تعالى من وعثاء السّفر، أى شدّته ومشقّته. [يقال] «وَعَثَ الطّرِيقُ وَعُوثَةً» إذا شقّ على السّالك، وأصله من الوَعْث وهو الدَّهْسُ والْمَشْيُ يُشْتَدُّ فيه على صاحبه فصار مثلا لكلّ ما يَشُقُّ على فاعله [(١)].

(والثّاني) استعاذته من كآبة المنقلب وهي تغيَّر النّفس بالانكسار من شدّة الهمّ والحزن ونحوه، والمعنى ألا يرجع من سفره بأمر يُحزنه إمّا بإصابة في سفره، أو خسارة في تجارته، أو أن يعود غير مقضى الحاجة.

#### (٦) الاستعاذة عند نزول المنزل

المنزل في اللَّغة إمّا أن يكون مكان النزول والجمع منازل، وهو اسم لما يشتمل على بيوت وصحن مسقوف يُخصص للإقامة والمأوى، أو هو نزول الشخص في المنهل أو المكان أى حل به ومنه «نَزِلَ مَنْزِلاً». وكان رسول الله عَلَيْ إذا نزل منزلا قال «أَعُوذُ بكَلمَات الله التَّامَات منْ شَرِّ مَا خَلَقَ (٢)».

وأخبر ﷺ أَنَّ من قال ذلك «لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّى يَرْتَحلَ مِنْ مَنْزِله ذَلكَ». ولفظه عند أحمد «مَنْ نَزَلَ مَنْزِلاً فَقَالَ أَعُوذُ بِكُلمَاتِ الله التَّامَّة منْ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّى يَظْعَنَ منْهُ (٣)». والظَّعْنُ المسير مِن ظُعَنَ [فُلاَنٌ ] ظَعْنَا أي سَارَ وارْتَحَلَ.

و[الكلماتُ] في قوله «أعُوذُ بكلمات الله التّامَّات»: هي القرآن الكريم، والتّامَّات هي الكاملات، والمعنى أنّه لا يدخلها نقص ولا عيب كما يدخل في كلام النّاس، وقيل هي الكاملات، والمعنى أنّه لا يدخلها نقص ولا عيب كما يدخل في كلام النّاس، وقيل هي النّافعات الكافيات الشّافيات من كلّ ما يُتعوّذ منه، وفي الحديث الرّد على ما كان يفعله أهل الجاهليّة من كونهم إذا نزلوا منزلا قالوا [نعوذ بسيّد هذا الوادي] ويعنون به كبير الجنّ ومن ذلك قول الله تعالى ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَرَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ [الجنّ : ٦].

وذُكْرَ عَن ابن عَمْرِ أَنَّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ كَان إِذَا سَافُو فَأَقَبَلِ اللّيلِ قَالَ « يَا أَرْضُ رَبِّى وَرَبُّكَ الله ، أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّكِ وَشَرٌ مَا فِيكَ ، وَشَرٌ مَا خُلِقَ فِيك ، وَشَرٌ مَا يَدبُّ عَلَيْك ، وَأَعُوذُ بِاللهِ مِنْ أَسُودٍ وَأَسُودَ ، وَمِنَ الْحَيَّةِ وَالْعَقْرَب ، وَمِنْ سَاكِنَ الْبَلَد ، وَمِنْ وَالِدَ وَمَا وَلَدَ لَا ٢٠ » .

(۱) انظر غریب الحدیث لأبی عبید [ج ۱ ص ۲۷۵]. (۲) أخرجه مسلم [۲۷۰۸] والتّرمذی [۳٤٣٧]. وابن ماجه [۲۸۷۳]. (۲) حدیث حسن أخرجه أحمد [۲۹۹۸] وأبو داود [۳۸۹۸].(٤) أخرجه أبوداود [۲۲۰۳] وأحمد [۲۱۹۱] وقال أحمد شاكر في تخريج المسند «إسناده صحيح». وقوله «وأَسْوَدَ» هو العظيم من الحيَّات وخُصَّت بالذِّكر لخباثتها، وقيل الأَسْوَدُ هي الحيّة العظيمة التي فيها سواد وهي أخبث الحيَّات، وذُكر من شأنها أنّها تعارض الركب وتتبع الصّوت فلذا خصَّها بالذِّكر وجعلها كجنس مُستقل وعطف عليها الحية. (قال) الخطابي: [سُكَّانُ الْبَلَدِ هم من الجنّ الذين هم سكّان الأرض، قال: والبلد من الأرض ما كان مأوى الحيوان وإن لم يكن فيه بناء ومنازل، قال: ويُحتمل أنّ المراد بِالْوَالِد إبليس، ومَا ولَدَ الشّياطينُ (١)].

ويُؤيّد ذلك قول النّبي عَنِه ﴿ إِذَا سِرْتُمْ فِي الْخِصْبِ فَأَمْكُنُوا الرَّكْبَ أَسْنَانَهَا وَلاَ تُجَاوِزُوا الْمَنَازِلَ، وَإِذَا سِرْتُمْ فَى الْجَدْبِ فَاسْتَجَدُوا، وَعَلَيْكُمْ بِالدُّلْجَة فَإِنَّ الأَرْضَ تُطْوَى بِاللَّيْلِ، وَإِذَا تَغَوَّلَتْ لَكُمُ اللَّعِيلَانُ فَنَادُوا بِالأَذَانِ، وَإِيَّاكُمْ وَالصَّلاَةُ عَلَى جَوَادَ الطَرِيقَ وَالنَّرُولِ عَلَيْهَا فَإِنَّهَا مَأُوى الْحَيَّاتِ وَالسِّبَاعِ وَقَضَاءِ الْحَاجَةِ فَإِنَّهَا الْملاَعِنُ (٢)».

## (V) الاستعاذة عند رُؤية الرِّيح والغيـم

من عجائب قدرة الله في خلقه أن جعل الرّيح مُسخّرة مُذلَّلة فيما خُلقت له من اخَيْر ] يسوقه لمن أراد رحمته، من جمع السّحاب النّاشيء عن الغيث وحسن الكلأ، وتسيير السّفن وإذهاب المضار والإتيان بالمنافع من ثمار الشّجر وصلاح الجسد، أو [شَرً ] يريده لمن وقع به عذابه، لكونها عاصفة عاتية كريح عاد التي لم تمرّ على شيء إلا جعلته كالرّميم، ولكونها مُهلكة للزّرع والضّرع ومفرقة للسّحاب والمطر واشتمالها على الصّواعق القاتلات ونحوها.

وعقد ذُكر عن عطاء بن أبي رباح أنّه سمع عائشة تقول «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِذَا كَانَ يَوْمُ الرَّيحِ وَالْغَيْمِ، عُرِفَ ذَلكَ في وَجْهِهِ وَأَقْبَلَ وَأَدْبَرَ، فَإِذَا مَطَرِتْ سُرَّ بِهُ وَذَهَبَ عَنْهُ ذَلكَ». قَالَتْ عَلَيْ اللهُ عَلَى أُمْتِي». ذَلكَ». قَالَتْ عَذَابًا سُلُطَ عَلَى أُمْتِي». وَيَقُولُ إِذَا رَأَى الْمَطَرَ «رَحْمَةٌ (٣)».

فكان خوفه عَلَى أَن يُعاقبوا بعصيان العصاة وسروره لزوال سبب الخوف، وفي سُن أبى داود عن عائشة «أَنَّ النَّبيَّ عَلَى كَانَ إِذَا رَأَى نَاشِئا في أَفُقِ السَّمَاء تَرَكَ الْعَمَلَ وَإِنْ كَانَ فِي صَلاَة، ثُمَّ يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا، فَإِذَا مُطِرَ قَالَ اللَّهُمَّ صَيِّبا كَانَ في صَلاَة، ثُمَّ يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا، فَإِذَا مُطِرَ قَالَ اللَّهُمَّ صَيِّبا هَنِ عَلَى المَطر وجرى وأصله من صاب هَنِيئًا ( عَن المطر وجرى وأصله من صاب

<sup>(</sup>١) انظر دليل الفالحين [ج ٣ ص ٤٨١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١١١] ومسلم [١٩٢٦] وأبو داود [٢٥٦٩] بألفاظ مُتقاربة.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٩٩] ولا يوجد عند غيره من الجماعة .

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٠٩٩] وابن ماجه [٣١٥٢].

المطرُ صوبا إِذا نزل وانْصَبُ (١)]. ومنه [الصَّوْبُ] المطر بقدر ما ينفع والأيؤذى كقوله تعالى ﴿أَوْ كُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّكَآمِ﴾[البقرة: ١٩].

ثمّ يأتى قوله عَلَيْهُ من حديث أَبَيِّ بن كعب «لاَ تَسُبُّوا الرِّيْحِ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مَا تَكْرَهُونَ فَقُولُوا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ وَخَيْرٍ مَا فيهَا وَخَيْرِ مَا أَمِرَتْ بِه، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ هَذِهِ الرِّيحِ وَشَرٍ مَا أَمِرَتْ بِهِ ( ) ». وقد تضمَّن ثلاثَة أمور: بِكَ مِنْ شَرِّ هَذِهِ الرِّيحِ وَشَرٍ مَا فِيهَا وَشَرَ مَا أُمِرَتْ بِهِ ( ) ». وقد تضمَّن ثلاثَة أمور:

(الأوّل) النّهي عن سَبُّ الرّيح كما في قوله «لا تَسُبُّوا الرّيحَ». وهو نهي تنزيه.

(الثّانى) بيان أنّها مأمورة بما تجىء به من رحمة وعذاب لقوله عَلَيْ «الرِّيحُ منْ رَوْح الله تَأْتَى بالرَّحْمَة وَتَأْتَى بالْعَذَابِ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا فَلاَ تَسُبُّوهَا، وَاسْأَلُوا اللهَ خَيْرَهَا، وَاسْتُعيذُوا بالله منْ شَرِّهَا (٢٠)».

(الثَّالث) بيان ما يقال عند اختلاف الأحوال على قسمين:

( 1 ) أن يتوجّه إلى الله تعالى بسُؤاله خيرها المترتّب عليها من تجميع السّحاب وإنزال الغيث ونماء البلاد والعباد في قوله عَلِي «وَسَلُوا الله خَيْرَهَا».

( ٢ ) أن يستعيذ بالله تعالى من شرّها أن يكون عذابا مُسلَّطا على الأمّة أو لكونها على الأمّة أو لكونها عاتية شديدة مُفرِّقة مُفسدة كما في قوله ﷺ «وَاسْتَعيذُوا بِالله منْ شَرِّهَا».

وفي الأحاديث بيان المراقبة لله تعالى والالتجاء إليه عند اختلاف الأحوال وحدوث ما يُخاف بسببها .

#### (٨) الاستعاذة عند سماع نهيق الحمار:

جاء في الصّحيح عن أبي هريرة أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا سَمِعْتُمْ صِيَاحَ الدِّيكَةِ فَاسَأَلُوا الله مِنْ فَضِله فَإِنَّهَا رَأَتْ مَلَكًا، وَإِذَا سَمِعْتُمْ نَهِيقَ الْحِمَّارِ فَتَعَوَّذُوا بِالله مِنَ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهَا رَأَتْ شَيْطَانًا ( \* ) ». وفي رواية أحمد والحاكم من حديث جابر «وَإِذَا سَمَعْتُمْ نُبَاحَ سَمَعْتُمْ نُبَاحَ الْكلابِ ( ٥ ) ». وجاء عند أبي داود بلفظ «إِذَا سَمِعْتُمْ نُبَاحَ الْكلابِ وَ فَي رَبِي مَا لاَ تَرَوْنَ ( ١ ) ». والله مِنْهُنَّ فَإِنَّهُنَّ يَرَيْنَ مَا لاَ تَرَوْنَ ( ١ ) ».

وتتضمّن الأحاديث الدّلالات التّالية:

<sup>(</sup>١) انظر سُنن أبي داود [ج ٤ ص ٣٦١ ] والمعجم الوجيز [ص ٣٧٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٢٥٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩٧] و ابن ماجه [٣٠١٨] وأحمد [٧٤٠٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٠٠٣] ومسلم [٢٧٢٩] والتّرمذي [٢٥٩].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٤٢٨٧] والحاكم [٧٧٦٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥١٠٣] والبخارى في الأدب المفرد [ ١٢٣٤].

(الأولى) أنّ حكمة التوجُّه بالسُّؤال وقت صياح الدّيكة هي رجاء تأمين الملائكة على دعائه واستغفارهم وشهادتهم له بالإخلاص، كما يُؤخذ منه استحباب الدّعاء عند حضور الصّالحين تبرُّكا بهم.

(الثّانية) أنّ فائدة أمره عَلَي بالتّعوُّذ عند سماع نهيق الحمار أو نباح الكلب لما يُخشى من شرّ الشّيطان وشر وسوسته، فيلجأ إلى الله تعالى في دفع ذلك لما رواه الطّبراني من حديث أبي رافع «لا يَنْهَقُ الْحمَارُ حَتَّى يَرَى شَيْطَانًا أَوْ يَتَمَثَّلَ لَهُ شَيْطَانٌ (١٠)».

(قال) في المفهم: [هذا يدل على أن الله تعالى خَلَق للدّيكة إدراكا تدرك به الملائكة ، كسما خلق للحمير إدراكا تدرك به الشياطين، ويفيد: أنّ كل نوع من الملائكة والشياطين موجودان ، وهذا معلوم من الشّرع قطعا والمنكر لشيء منهما كافر ، وكأنه إنّما أمر النّبى عَلِي بالدُّعاء عند صراخ الدّيكة لتؤمّن الملائكة على ذلك الدّعاء فتتوافق الدّعوتان ، فعندئذ يُستجاب للدّاعى ، وإنّما أمر بالتّعو ذ من الشّيطان عند نهيق الحمير لأنّ الشّيطان لما حضر يُخاف من شرّه فينبغي أن يُتعوذ منه (٢٠).

ويبين قوله عَلَي «إِذَاسَمِعْتُمْ صيَاحَ الدِّيكَة»: أنّ للديك خصيصة ليست لغيره من معرفة الوقت اللّيلي، فإنّه يُقسَّط أصواته فيها تقسيطا لا يكاد يتفاوت، ويوالي صياحه قبل الفجر وبعده ولا يكاد يخطىء سواء أطال اللّيل أم قصر، ويُؤيّده ما أخرجه أبو داود عن زيد بن خالد رفعه «لا تَسُبُوا الدِّيكَ فَإِنَّهُ يَدْعُو إِلَى الصَّلاة (٣)».

ومعناه أنّ العادة جرت بأنّه يصرخ عند طلوع الفجر وعند الزّوال فطرة فطره الله تعالى عليها. [قال] الحليمي [يُؤخذ منه أنّ كلّ من يُستفاد منه الخير لا ينبغي أن يُسَبُّ ولا أن يُسْتَهَانَ به بل يُكْرَمَ وَيُحْسَنَ إِليه (٤)].

## خامسا ـ الاستعاذة من أعمال القلب وفنن الصّدر

ورد فى الصّحيح أنّ صلاح الجوارح واجتنابها للمحرّمات مرتبط بصلاح القلب وسلامته من آفات الشّيطان ورجزه لقوله عَلَيْهُ «أَلاَ وَإِنَّ فَى الْجَسَد مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلاَ وَهِىَ الْقَلْبُ (٥)». فَإِذَا كان القلب فاسدا قد استولى عليه اتّباع الهوى فسدت حركة الجوارح كلّها وانبعثت إليها كلّ المعاصى

<sup>(</sup>١) أورده الحافظ في الفتح [ج٦ ص ٤٠٦].

 <sup>(</sup>٢) انظر المفهم للقرطبي [ج٧ ص ٥٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٠١٥] والنّسائي في عمل اليوم واللّيلة [ ٩٤٥].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ٦ ص ٢٠٤].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٢] ومسلم [١٥٩٩].

بحسب اتباع هوي القلب، ولذلك كان رسول الله عَلَيْهُ يكشر في دعائه أن يقول «وأَسْأَلُكَ قَلْبي (٢)». ويقول «وأَعُوذُ بكَ منْ شَرِّ قَلْبي (٢)».

وكان رسول الله عَلَي يستعيذ بربه «منْ قَلْبُ لاَ يَخْشَعُ (٣)». ويقول «أَعُوذُ بكَ منْ شَرِّ لسَانِي وَشَرِّ قَلْبِي (٤)». وكان من دعائه «وَنَقُ قَلْبِي مِنَ الْخَطَايَا كَمَا نَقَيْتَ التَّوْبَ الْأَبيضَ مَنَ الدَّنسِ (٥)». وقوله «وَاهْد قَلْبِي وَسَدْدْ لسَانِي وَاسْلُلْ سَخيمَةَ قَلْبِي (٢)». وكان من دعائه عَلِي قوله «اللَّهُمَّ اهْد قَلْبَهُ وَثَبَّتْ لسَانَهُ (٧)». وكان يقول «إنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ الله فِي كُلِّ يَوْمٍ مِائَةَ مَرَّةً (٨)».

(قال) الخطّابى [قوله «يُغَانُ» معناه يُغَطِّى ويُلَبِّسَ على القلب، وأصله من الْغَيْنِ وهو الغطاء، وكلّ حائل بينك وبين شيء فهو غين، ولذلك قيل للغيم «غَيْن» لحجبه السّماء عنّا فلا نراها بعين الرّأس (٩)]. ولا يستقيم إيمانُ عبد حتّى يستقيم قلبه وتستقيم معه جوارحه لما أخرجه أحمد من قوله عَلَيْكُ «لا يَسْتَقِيمُ إِيمَانُ عَبْد حَتَّى يَسْتَقِيمَ قَلْبُهُ (١٠)». ولا تتم استقامة القلب إلا بشيئين:

(أحدهما) أن تتقدم محبَّة الله تعالى عنده على كلِّ الحابِّ، فإذا تعارض حبَ الله تعالى وحبَ الله تعالى وحبّ غيره سبق حبّ الله تعالى حبّ ما سواه، وقد قضى الله قضاء لا يُرد ولا يُدفع أنّ من أحبّ شيئا سواه عُذّب به ولابد، وأنّ من خاف غيره سُلُطَ عليه، وأنّ من اشتغل بشيء غيره كان شُوْمًا عليه، ومن آثر غيره عليه لم يبارك له فيه.

(والثّاني) تعظيم الأمر والنّهي وهو ناشيء عن تعظيم الآمر النّاهي، فإنّ الله تعالى ذمّ من لا يُعظّم أمره ونهيه كما في قوله تعالى ﴿ مَّا لَكُدُلا تَرّجُونَ لِلّه وَقَارًا ﴾ [نوح: ١٣]. وقالوا في تفسيرها: ما لكم لا تخافون الله تعالى عظمة، وتعظيم الأمر والنّهي لا يقوم إلاّ على ثلاثة أمور:

<sup>(</sup>١) رواه التّرمذي [٧٠٠٧] والحاكم [٩٠٨] وقال صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٥٤٧٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٥٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٣٤٩٢] وأبو داود [ ١٥٥١] والنّسائي [ ٥٤٧٠].

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه مسلم [٥٨٩].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٥١٠].

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٥٨٢] والتّرمذي [ ١٣٣٦].

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٠٢] وأبو داود [١٥١٥].

<sup>(</sup>٩) انظر نووی مسلم [ج ٩ ص ٣٠].

<sup>(</sup>١٠) أخرجه أحمد بإسناد حسن [١٢٩٨٢].

(أوَّلها) أن لا يُعَارَضَا بترخَّص جاف.

(والثَّاني) أن لا يُعَرَّضَا لتشديد غال.

(والنَّالث) أن لا يُحْمَلا على علَّة تُضعف الانقياد.

ونورد فيما يلى بعض ما يتصل بالاستعاذة من الخواطر الرديئة التي ترد على القلب في غفلة من الطّاعة والذكر:

### (١) الاستعاذة من فتنة الصّدر

يقصد بالصدر هنا القلب والمراد بفتنته:

( ١ ) ما يحصل فيه من الوساوس والْهَمِّ إلى المعاصي واكتساب الآثام.

(٢) ما ينطوى عليه من القساوة والحقد والحسد والعقائد الباطلة والأخلاق السّيئة.

وهي كلّها من الأمور التي ينبغي على المسلم أن يتعوّذ منها كما في حديث عمر «كَانَ النّبيُّ عَلَيْكَ يَتَعَوَّذُ مِنْ خَمْس مِنْهَا م فِتْنَةُ الصَّدْرِ(١)». وجاء عند النّسائي بلفظ «وَأَعُوذُ بَكَ مَنْ فَتْنَةَ الصَّدْر(٢)».

واختلفوا في تعريف «فتنة الصَّدْر» فقال ابن الجوزى [هي موت صاحبه غير تائب]. وقال غيره: هو الضّيق المُشار إليه في قول الله تعالى ﴿وَمَن يُرِدْ أَن يُضلَّهُ يَجْعَلُ صَدَرَهُ وَقَالَ غيره : هو الضّيق المُشار إليه في قول الله تعالى ﴿وَمَن يُرِدُ أَن يُضلَّ عَلَى نفسه في ضَيِّقًا حَرَجُا كَأَنَّمَا يَصَّعَتُ في آلسَّمَآءِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥]. أي يُضلَّق على نفسه في تركه هواه للمعاصى والآثام.

ولما خص الله أعمال القلوب بالذكر في قوله تعالى ﴿ وَحُصِّلَ مَا فِي آلصُّدُورِ ﴾ [العاديات: ١٠]. أهمل ذكر أعمال الجوارح لكونها تابعة لأعمال القلب المتمثّلة في بواعثه وإراداته وخواطره التي تنبني عليها أفعال هذه الجوارح، ولذلك جعل سبحانه أعمال القلب الأصل في المدح كقوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾ [المؤمنون: ١٨٠]. وكذلك جعلها الأصل في الذم كقوله ﴿ فَإِنَّهُ وَ الْمِثْمَ وَالْمَوْدَة : ٢٨٣].

ويأتى التحصيل كما فى الآية لما فى الصّدور لا لما فى القلوب، لأنّ القلب مَطيَّة الرّوح ومنبع الإيمان، وإنّما المنازع فى هذا الباب هو النّفس وما يختلجها من خير وسُرّ ومحلّها ما يقرب من الصّدر ولذلك قال سبحانه:

\* ﴿ ٱلَّذِي يُوَسُّوسُ فِي صُدُوراً لنَّاسٍ ﴾ [النَّاس: ٥].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٥٣٩].

<sup>(</sup>٢) أخرجه النّسائي [٩٩١٥] بإسناد صحيح.

\* ﴿ أَفَسَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلَئِدِفَهُوَ عَلَىٰ نُورِ مِن رَّبِّيكِ } [ الزّمر: ٢٢].

والمراد بشرح الصدر هو ذلك الاستعداد الشّديد الموجود في النّفس للإيمان بدين الله تعالى وإقامة فروضه، وفيه قال ابن عبّاس: [وسّع صدره للإسلام حتّى ثبت فيه]. وقال السّدّي [وسّع صدره بالإسلام للفرح به والطّمأنينة إليه]. وفي القاموس: شرح اللهُ صدره للأمر: حبّبه إليه، وشَرَح الشّيء: بسطّه ووسّعه.

## (٢) الاستعادة عند الغضب

يتولّد الغضب من انفعالات تتميّز بالميل إلى الاعتداء ويكون من تغيّر يحدث عند غليان دم القلب ليحصل عنه التّشفّي والغيظ، وهو من المخلوق ممدوح ومذموم:

\* فالحمود ما كان في جانب الدّين.

🗱 والمذموم ما كان في خلافه.

وهو الأمر الذى حذّر منه نبى الإسلام عَلَيْ ونبّه إلى خطورته عندما قال للسّائل: «لاَ تَغْضَبْ (١)». وما جاء عن سليمان بن صرد قال «استَبَّ رَجُلاَن عنْدَ النَّبِيِّ عَلَيْ وَنَحْنُ عنْدَهُ جُلُوسٌ وَأَحَدُهُما يَسُبُّ صَاحِبَهُ وَقَد احْمَرُ وَجْهُهُ، فَقَالَ النَّبِيِّ عَلَيْ (إِنِّي لأَعْلَمُ كَلَمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ، لَوْ قَالَ أَعُوذُ بِالله مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم (٢)».

ويَمثَل الغضب في حياة البشر جماعَ الشّر كلّه باعتباره مَرْكَبُ الشّيطان ومصدره، لذلك كان لابد لصاحبه أن يجعل من الاستعاذة سببا لزوال هذا الغضب ومؤثّراته والتّخلُص من كوامن الشّر فيه ومجاهدة النّفس على تركه.

## (٣) الاستعادة من الأربع

عندما تأتى الاستعاذة من نبينا عَلَيْ بقوله «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمِ لاَ يَنْفَعُ ؛ وَمِنْ قَلْبِ لاَ يَخْشَعُ ؛ وَمِنْ دَعْوَة لاَ يُسْتَجَابُ لَهَا (٣) ». وجاء عند أبى داود بلفظ «وَمِنْ دُعَاءٍ لاَ يُسْمَعُ (٤٤) ». فإنّه يُشير إلى أمرين مُهمين :

(أوّلهما) أنّ في كلّ من القرائن الأربع التي ذكرها ما يُشعر بأنّ وجوده مبنى على غايته وأنّ الغرض منه هو تلك الغاية.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦١١٦] والتّرمذي [٢٠٢٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦١١٥] ومسلم [٢٦١٠] وأبو داود [٢٧٨١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٧٧٧] والتّرمذي [ ٣٤٨٧].

 <sup>(</sup>٤) من حديث صَحيح أخرجَه أبو داود [١٥٤٨]. (\*) قال الخطابى قوله الأيُسْمَعُ، معناه: لأ يُجابُ، وفى هذا قول المصلّى اسبّعَ الله لِمَنْ حَمِدَهُ». يريد استجاب الله دعاء من حمده. [انظر سُن أبى داود -ج ١ ص ٧٧٣ - الشّرح].

(والثّاني) أنّ تحصيل المرء لهذه الغاية لا يتحقّق إِلاّ بإذعان هذه الأربعة وتطويعها لأمر الشّرع والدّين.

فكان أوّل ما استعاذ منه رسول الله عَلَيْكُ من هذه الأربعة هو :

## (العلم الذي لا ينفع)

ويُطلق العلم حقيقة على ما لا يحتمل النَّقيض، كما يراد به [معنى المعرفة]. يقال «عَلَمْتُ الشَّيْءَ أَعْلَمُهُ عِلْمًا»: عَرَفْتُهُ، ومنه قوله تعالى ﴿مِمَّا عَرَقُواْمِنَ ٱلْحَقِ ﴾ [المائدة: ٨٣]. أى عَلَمُ وا، ويُقصد به هنا العلم بالأحكام الشَّرعية العَمليّة من أَدلتها التَّفصيليّة المتعلّقة بأفعال العباد، في عباداتهم ومعاملاتهم وعلاقاتهم الأسرية وجناياتهم والعلاقات بين المسلمين بعضهم وبعض، وبينهم وبين غيرهم في السّلم والحرب وغير ذلك.

ومنه كذلك «الحكم» على تلك الأفعال بأنها واجبة، أو مُحَرَّمة، أو مندوبة، أو مكروهة، أو مكروهة، أو مُباحة، أو صحيحة، أو فاسدة، أو غير ذلك بناء على الأدلة التفصيلية الواردة في الكتاب والسَّنَة وسائر الأدلة المعتبرة [(١٠)].

وهذا العلم ينقسم في واقع التطبيق إلى قسمين:

(الأوّل) علم ثابت في القلب فذلك العلم النّافع الذي وجد من صاحبه التزاما وهدى وتطبيقا وهو مضمون سُؤاله ﷺ لربّه «اللَّهُمَّ انْفَعْني بِمَا عَلَّمْتَني وَعَلِّمْني مَا يَنْفَعْني وَزِدْنِي عِلْمًا وَالْحَمْدُ للله عَلَى كُلِّ حَالٍ وَأَعُوذُ بِالله مَنْ حَالٍ أَهْلِ النَّارِ (٢)». وجاء عند الحاكم بلفظ «وَعَلَّمْنِي مَا يَنْفَعْنِي وَارَّزُقْنِي عِلْمًا تَنْفَعْنِي بِهَ (٣)». وقوله «انْفَعْنِي» أَن بالعمل بمقتضاه، والنّافع منه ما يتعلّق بأمر الدّين والدّنيا.

(الشّاني) علم على اللّسان فذلك حُجَّةُ الله على ابن آدم يوم القيامة، وهو الذي يُستَعَادُ بالله تعالى منه لأنه لا ينفع صاحبه لا في الدّنيا بالعمل به، ولا في الآخرة بالثّواب عليه، بل يكون وبالا وحسرة وندامة وهو الذي كان محل استعاذته عَلَيْهُ بقوله «اللّهُمَّ إنِّي أَعُوذُ بكَ منْ علم لا يَنْفَعُ». وقوله عَلَيْهُ من حديث جابر «سَلُوا الله عِلْما نَافِعا، وتَعوذُوا به منْ علم لا يَنْفَعُ ( ع ) ».

وقوله تعالى ﴿أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٤]. يُبيِّن أنّه ليس من الكياسة في شيء أن يأمر المرء بالمعروف ولا يفعله، وينهى عن المنكر ويفعله، وقد

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية [ج ٢ ص ٥٣٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ٣٥٩٩] وابن ماجه [٢٠٥].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم [ ١٩١٥] وقال صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه [٣١١٤] وقال في الزّوائد إسناده صحيح، وحسّنه في الصّحيحة [ ١٥١١].

أخبر النبى عَلَيْ أَنّه «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقَيَامَةَ فَيُلْقَى فَى النَّارِ فَتَنْدَلَقُ أَقْتَابُ بَطْنه فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحَمَارُ بِالرَّحِي ، فَيَجْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ عَلَيْه فَيَقُولُونَ : يَافُلاَنُ مَا لَكَ ، أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوف وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ ؟ فَيَقُولُ بَلَى : قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوف وَلاَ لَكَ ، أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُو بِالْمَعْرُوف وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَاتِيهِ (١) ، . و «الأَقْتَابُ » الأَمْعَاءُ ، واحدها قَتْبٌ . وعند الأصمعي «قَتْبَةٌ ». أمّا قَوله «فَتَنْدَلَقُ أَقْتَابُ بَطْنه »: فإنّ الاندلاق خروج الشّيء من مَكانه سلسا سهلا [(٢٠)].

فأوضع العلم ما وقف على اللسان، وأرفعه ما ظهر أثره في الجوارح والأركان، وتحصيل شرفه وارتقاء درجاته لا يقوم إلا على حقيقة العمل به وترجمته في واقع الحياة إلى مُثُل وقيم ومبادىء كما في قوله تعالى ﴿ يَرْفَع اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ دَرَجَئِت ﴾ [الجادلة: ١١]. والرّفعة الشرف وارتفاع القدر والمنزلة، والأصل في مادة الرّفع: العلو، من قولُهم ارتفع الشّيء ارتفاعا إذا علا، والمعنى أنه يرفع الله الذين أوتوا العلم من المؤمنين على الذين آمنوا ولم يؤتوا العلم « دَرَجَئِتِ» أي درجات في دينهم إذا فعلوا ما أمروا به.

ولا ينفع العلم عندما لا يُبْتَغَى به وَجْهُ الله تعالى أو ليصيب به عَرَضًا زائلا من الدّنيا لقوله عَلَيْهُ «مَنْ تَعَلَّمَ عَلْمًا مَّا يُبْتَغَى بِه وَجْهُ الله لاَ يَتَعَلَّمُهُ إِلاَّ لِيُصِيبَ بِهِ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةَ يَوْمَ الْقَيَامَة (٣)». يَعْنَى «ريحَهَا».

ولا ينفع العلم كذلك إذا تم تحصيله «ليمارى به السُّفَهاء أوْ ليباهى به الْعُلَماء أوْ ليَصْرِفَ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْه فَهُو فِي النَّارِ (٤)». إنّه لا يجني من ذلك إلاّ المقت والعداب. ويقال لمثله يوم القيامة «كَذَبْتَ وَلَكَنَّكَ تَعَلَّمْتَ ليُقَالَ عَالمٌ، وَقَرَأْتَ ليُقَالَ هُو قَارِىءٌ فَقَدْ قِيلَ (١)». ثم يأمر به فيسحب على وجهه حتى يُلقى في النّار. وذكر عن على قوله «قَصَمَ ظَهْرِى رَجُلاَنِ: عَالِمٌ مُتَهَتَّكٌ وَجَاهِلٌ مُتَنَسَكٌ (١)». لأن كلا من هذين فتنة في الدّين:

- (١) فالعالم المتهتّك الذي لا يعمل بعلمه يفتن النّاس بفعله لأنّ اقتداءهم بفعل العالم ربّما يكون أكثر من اقتدائهم بقوله وهو ما أخبر عنه رسول الله عَلَى الْأَثْمَةُ الْمُضِلُونَ (٧)».
- ( ٢ ) والجاهل المتنسك المنقطع للعبادة على جهل يفتن النّاس بجهله، فإنّه لتنسُّكه تميل النّاس إليه ويقتدون به فيعمّ جهله كلّ من اقتدى به.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح آخرجه البخاری [۷۰۹۸] و مسلم [۲۹۸۹]. (۲) انظر غریب الحدیث [ + 70 - 70 - 70 ]. (۲) انظر غریب الحدیث [ + 70 - 70 ]. (۲) انفرد به ابن ماجه [ + 70 - 70 ]. (۵) من حدیث صحیح آخرجه آخرجه آخرجه آخرجه آخرجه [ + 70 ]. (۵) من حدیث صحیح آخرجه مسلم [ + 70 ]. (۱) انظر المنهل العذب المورود [ + 70 ]. (۲) انظر المنهل العذب المورود [ + 70 ]. (۲) اورده فی صحیح الجامع [ + 70 ] والصّحیحة [ + 70 ].

## الثَّانِي ـ (الاستعادة من قلب لا يخشع)

وهو القلب الذي لا يتذلّل لبارئه سبحانه ولا يخضع لأمره ولا ينقاد لحكمه وقد حذر الله تعالى ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم حَذَر الله تعالى ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللهِ ﴾ [الزّمر: ٢٢]. وكما جاء التنبيه النّبوي فإنّ مثل هذا القلب ينبغي أن يُستعاذ منه لقساوته وفساد عبوديّته بالغفلة والوسواس.

ولقد تماثلت أقوال العلماء في التعريف بالخشوع، فمن قائل إنه معنى يقوم بالنفس يظهر عنه سكون في الأطراف يلائم مقصود العبادة، ومن قائل إنه هيئة في النفس يظهر منها سكون وتواضع في الجوارح، فيكون تارة من فعل القلب كالخشية، وتارة من فعل البدن كالسكون، ثم جاءت معانيه في ألفاظ مُترادفة ومُتلازمة منها التواضع، والإخبات، والانخفاض، والذل، والخشية، والسكون، من قول الله تعالى ﴿وَخَشَعَت الْأَصُواتُ لِلرَّحْمَنِ ﴾ [طه: ١٠٨]. أي سكنت وذلت وخضعت، كما أن قوله سبحانه ﴿أنَّك تَرَى آلاً رض خَنشِعَة ﴾ [فصلت: ٣٩]. يبين أن خشوعها هو سكونها وانخفاضها، ومنه يقال خشع بصره إذا غضة.

كما جاء ذكر الخشوع في موضع المدح للمُؤمنين القانتين الخاشعين وصفًا لتواضعهم وإخباتهم لله تعالى في أكثر من آية ضمن البيان القرآني الكريم منها:

\* ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلْخَلْشِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٥].

\* ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبُا وَرَهَبُا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ﴾ [الأنباء: ٩].

وقد اتفق العلماء على أنّه يُطلب من المصلّى أن يكون خاشعا مستحضرا عظمة الله وهيبته وأنّه يُناجى من لا تخفى عليه خافية فى الأرض ولا فى السّماء لقوله تعالى ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمّ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ ﴾ المؤمنون: ١-٢]. أى خائفون منه سبحانه متذلّلون له جاعلون أبصارهم إلى مواضع سُجودهم.

و[الخشوع] أكثر ما يُستعمل فيما يُوجد على الجوارح، أمّا[الضَّراعة] فأكثر ما تُستعمل فيما يُوجد في القلب، ولذلك رُوى «إِذَا ضَرَعَ الْقَلْبُ خَشَعَت الْجَوَارِحُ». والخشوع يكون في الصّوت والبصر والخضوع في البدن، والخضوع قد يكون بتكلّف، أمّا الخشوع فلا يكون تكلُّفا وإنّما بخوف الخشوع له [(١)].

وعلى هذا فإنّ الخشوع يتضمّن معنيين:

(أحدهما) التُّواضع والذُّل الملازمان للقلب.

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٣٠].

(والثَّاني) السُّكون والطُّمأنينة المعلَّقتان بالجوارح.

وذلك مستلزم للين القلب المنافى للقسوة، فخشوع القلب يتضمّن عبوديته الله تعالى وطمأنينته إليه، ولهذا كان الخشوع فى الصّلاة متضمنا لهذا وهذا: التّواضع والسّكون، واستقى العلماء ثمّا سبق أنّ الخشوع قسمان:

(الأوّل - خشوع باطني)

ويتحقق ذلك باستحضار القلب لعظمة الله تعالى وخضوعه له وتذلّله وخوفه منه ولينه وسكون خواطره الرّديئة والتفكّر في معانى الآيات والأذكار، فمدار الخشوع الكامل يقوم على قلب الإنسان الذي إذا فسدت عبوديّته بالغفلة والوسواس، تأثرت بذلك جوارحه المؤتمرة بأمر قلبه المرتهنة بتوجيهه ويدلّ عليه ما روى عن حذيفة «لَوْ خَشَعَ قَلْبُ هَذَا لَخَشَعَتْ جَوَارحُهُ (١)». ولمّا سُئل على رَوْفَيْ عن الخشوع قال [الخُشُوعُ في الْقَلْب، وَأَنْ تُلِينَ كَفَيْكَ للْمَرْء الْمُسْلِم، وَأَلاَ تَلْتَفْتَ في صَلاَتك (٢)». وعن الحسن قال [كان الْخُشُوعُ في قُلُوبهم، فَعَضُوا لَهُ الْبَصَر في الصَّلاَة (٣)]. ويُجمَل الجنيد وعن الخشوع بقوله [الْخُشُوعُ تَذَلُلُ الْقُلُوب لعَلاَم الْغُيُوب (٤)].

ويتحقّق خشوع القلب بفراغه عن غير ما هو مُلابس له من فعل الصّلاة ومُتَكلّم به من ذكرها وقولها، فيكون الفكر مُقترنًا بالفعل وبالقول ولا يكون جائلاً في غيرهما أثناء الصّلاة لقول عقبة بن عامر إنّ النّبي عَلَي قال «مَا منْ مُسْلم يَتَوَصَّأُ فَيُ حُسنُ وضُوءَهُ ثُمَّ يَقُومُ فَيُصَلّى رَكْعَتَيْنِ مُقْبلٌ عَلَيهِمَا بقَلْبه وَوَجَهه إلاَّ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنّةُ (٥)». وجاء عند الحاكم «بُقْبلُ فيهما بقلْبه وَطَرفه إلى الله عَزَ وَجَلَ (١٠)». وقوله عَلَي «إذا كَانَ أَحَدُكُمْ مَا يَقُولُ في صَلاَته (٧)».

ويتحقّق كذلك بمراقبة العبد لربه في الحركات والسَّكنات لقربه منه واطلاعه على سره وضميره المقتضى للاستغراق وضميره المقتضى للاستغراق في محبّته والشّوق إلى لقائه ورُؤيته، والخوف من شدّة بطشه وانتقامه وعقابه.

وتفاوت الخشوع في القلوب يكون بتفاوت معرفتها للخالق تبارك وتعالى، فمن

<sup>(</sup>١) أورده ابن المبارك في الزَّهد [١٢١٣] موقوفا على سعيد بن المسيّب وذكره في نوادر الأصول [٢/ ٦٩١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم وصحّحة وكذا في تصريح الإيمان لابن تيمية [ص ٢٥].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الخشوع في الصّلاة لابن رجب [ص ١٢].

<sup>(</sup>٤) انظر مدارج السّالكين [ج ١ ص ٢١ه].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٣٤] وأبو داود [ ٩٠٦] والنّسائي [ ١٥١].

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم [ ٤٦١] وقال هذا حديث صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٧) أخرجه في صحيح الجامع [٧٥٢] وأورده في الصّحيحة [١٥٩٧].

كان بالله أعرف كان لربه ومولاه أتقى وأخشع. (الثّاني ـ خشوع ظاهرى)

ويتحقق بالتزام الجوارح لكمال هيئاتها التُعبدية خالقها وسُكونها وتخشُعها حتى يستقل كلّ عضو منها في إظهار التَّضرُّع الكامل الله عزّ وجلّ حال الصّلاة، وخشوع الجوارح وسكونها نابع من خشوع القلب لكونها تابعة له ومُترجمة لحاله لقول النبي عَلَي «ألا وَإِنَّ فِي الْجَسَد مُضْغَةً إِذَا صَلَحَت صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُهُ، ألا وَهِي الْقَلْبُ (١) ». فإذا خشع القلب خشع السّمع والبصر والرَّاس والوجه وسائر الأعضاء ومنه قوله عَلَي في ركوعه عند أبي داود عن على «خشع لك سَمْعِي وبَصَرِي ومُخي وعَظْمِي (٢)». وفي رواية «وما اسْتَقَل به قَدَمي».

والصّلاة من أعظم العبادات التي يظهر فيها خشوع الأبدان النّاشيء من خشوع القلب ورقّته وانكساره، فهو في حقيقته ملازم لكلّ حركاتها وأفعالها وأقوالها لقوله عَلَيْ «مَا بَالُ أَقُوام يَرْفَعُونَ أَبْصَارِهُمْ في صَلاَتِهِمْ، فَاشْتَدَّ قَوْلُهُ في ذَلِكَ فَقَالَ: لَيَنْتَهِينَ عَنْ ذَلِكَ أَوْ لَتُخَطّفَنَ أَبْصَارُهُمْ (٣) ». ولو خشع هؤلاء ما رفعوا أبصارهم إلى السماء، فخشوع الجوارح دليل على خشوع القلب، أو كما قيل فإنّ حسن أدب الظاهر عنوان لأدب الباطن، وقد أدرك حقيقة خشوع الجوارح من قال: [لايكُونُ خَاشِعا حَتَى تَخْشَعَ كُلُ شَعْرة عَلَى جَسَده لقولْه تَعَالَى ﴿تَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾].

### ومن أقوى مظاهر خشوع الجوارح:

(١) الطَّمانينة الكاملة في كلّ ركن من أركان الصّلاة وتحصل بتسكين الجوارح حتى تطمئن المفاصل ويستقر كلّ عضو في مقرة، فأشد النّاس سرقة وأكثرهم مكرا واحتيالا هذا النقَّار المختلس من ركوعه وسجوده المفتقد لطمأنينتها وخشوعها، فهذا لاحظ له في صلاته لقوله عَلَيَّة من حديث أنس «مَنْ صَلِّى الصَّلُوات لوقْتها، وأَسْبَغ لَها وُصُوءَها وأَتم لَها قيامَها وخُشُوعَها ورُكُوعَها وسُجُودَها، خَرجَت وهي بَيْضاء مُسفرة تَقُولُ حفظك الله كَما حفظتنى، وإنْ صَلاها لغير وقتها ولم يُسبغ لها وصُوءها، ولم يُتم لها خَرَجَت وهي سَوداء مُظلمة تَقُولُ صَيعك الله خَرَجَت وهي سَوداء مُظلمة تَقُولُ صَيعك الله كَمَا صَعْتنى (٤)».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى [٥٢] ومسلم [١٥٩٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٧١] وأبو داود [ ٧٦٠] والتّرمذي [ ٣٤٢١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٩١٣] وابن ماجه [٨٦٣].

<sup>(</sup> ٤ ) رواه الطّبراني في الأوسط وأورده المنفرى في التّرغيب [ ج ١ ص ٢٥٨ ].

كما يدلل قوله ﷺ من حديث ابن أبى وداعة «الصَّلاَةُ مَثْنَي مَثْنَى، أَنْ تَشَهَدَ فِي كُلِّ رَكْعَتَيْن وَأَنْ تَبَأْس وَتَمَسْكَنَ وَتُقْنعَ بِيَدَيْكَ وَتَقُولَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ، فَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَلَكَ فَهِي رَكْعَتَيْن وَأَنْ تَبَأْس وَتَمُسْكَنَ وَتُقُنعَ بِيَدَيْكَ وَتَقُولَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ، فَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَلَكَ فَهِي خِدَاجٌ (١٠)»: على ضرورة إظهار البوس والفاقة الله عز وجل والتزام السكون والوقار في حضرته، و[إقناع اليدين] رفعهما في الدُّعاء والمسألة بعد الصلاة لا فيها، ومن لم يفعل ذلك تكون صلاته ناقصة في الأجر والفضيلة.

(٢) أن يجعل المصلّى نظره محلّ سجوده وألاّ يختلس الالتفات عنة أو يسرة، فخشوع البصر أن يكون في موضع السّجود، ورفعه إلى السّماء منهى عنه كما في صحيح الحديث، والنّظر إلى ما يلهى فيه الكراهة، وتغميض العينين من غير عذر مُخالف لهدى السّنّة، والالتفات إلى غير القبلة مُبطل للصّلاة للأدلة الكثيرة التي أكّدت ذلك منها حديث أنس «إيّاك والالتفات في الصّلاة، فَإِنّ الالْتفات في الصّلاة هم الكثيرة هم الكرّد الله المراب المرابقة الكرّد الكرّ

وجعل الالتفات هَلَكَة لكونه سببا لنقصان ثواب الصّلاة ولكونه نوعا من تسويل الشّيطان واختلاسه، وكذا قوله عَلَيْهُ من رواية الحارث الأشعرى «وَإِنَّ اللهُ أَمَرَكُمْ بِالصَّلاَة، فَإِذَا صَلَيْتُمْ فَلاَ تَلْتَفْتُوا، فَإِنَّ اللهُ تَعَالَى يَنْصِبُ وَجْهَهُ لوَجْه عَبْده فِي صَلاَتِهِ مَا لَمْ يَلْتَفَتُ (٣)». وفي رواية الحاكم «فَإِذَا صَرَف وَجْهَهُ انْصَرَفَ عَنْهُ».

إِنّ أدب الإسلام إِنّما يفرض على المصلّى إذا قام إلى الصّلاة أن يهاب الرّحمن، فلا يمدّ بصره إلى شيء وهو في حضرته، وتلك هي حقيقة الخشوع الكامل الذي يقطع المصلّى عن معرفة من بيمينه أو يساره إذا أدرك عظمة من هو واقف بين يديه.

(٣) سكون اليدين وبُعدهما عن العَبث بالثّوب أو الجسد بغير عنر أو غرض مشروع وضعهما على الصّدر لاتّفاق جمهور العلماء على أنّ وضع اليدين على هذا النّحو أمنع من العبث وأقرب إلى الخشوع، ولما رواه أبو ذرّ أنّ النّبى عَلَي الله قَالَ «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ إِلَى الصّدرة فَلاَ يَمْسَح الْحصَى فَإِنَّ الرَّحْمَةَ تُواجِهُهُ (٤)». ولما سئل الإمام أحمد عن حكمة وضع اليد اليمنى على اليسرى على الصّدر في الصّدة قال [هُو ذُلٌ بَيْنَ يَدَى عَزِيزٍ (٥)].

(٤) كما يقتضى كمال الخشوع ألا يدخل المصلّى إلى الصّلاة وهو يدافع الأخبثين لتعلّق قلبه من ذلك بما يُشوّش عليه مقصود الصّلاة لقوله عَلَيْهُ من رواية أحمد ومسلم «لا يُصلّى بِحَضْرة والطّعام ولا وهُو يُدافِعُهُ الأَخْبَثَانِ (٢)».

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه أبوداود [۱۲۹۳]. (۲) أخرجه التّرمذی [۵۸۹] وقال هذا حدیث حسن غریب. (۳) حدیث التّرمذی [۷۹۱] و الحاکم [۷۹۱]. (٤) غریب. (۳) حدیث صحیح أخرجه التّرمذی [۲۸۲۳] وأحسمد [۲۷۱۰] و الحاکم [۷۹۴]. (٤) أخرجه التّرمذی [۳۷۹]. (۵) انظر الخشوع فی الصّلاة لابن رجب [ص۲۱]. (۲) حدیث صحیح أخرجه مسلم [۵۳۰] وأبو داود [۸۹].

وأكمل الخشوع ما جمع بين خشية القلب ورهبة الجوارح وطمأنينتها في الصّلاة وهو ما يُؤكّده قول النّبي عَلَيْ «مَا مِنْ أَحَد يَتَوَضَّأُ فَيُحْسِنُ الْوُضُوءَ ويُصلِّى رَكْعَتَيْنِ يُقْبِلُ بِقَلْبِهِ وَوَجْهِهِ عَلَيْهِمَا إِلاَّ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ (١)». وجاءت رواية مسلم بلفظ «مَا مِنْ مُسْلِم يَتَوَضَّأُ فَيُحْسِنُ وُضُوءَهُ». ويتضمن الحديث الإشارة إلى معنيين :

الأوّل عَدُم اشتغال القلب بشيء غير الصّلاة في قوله «يُقْبِلُ بقَلْبِه» وهذا يتطلّب قطع ما ينافي خشوع القلب وحضوره من خواطر ووساوس وأفكار.

الثّاني ـ عدم الالتفات بالوجه إلى غير جهة الصّلاة في قوله «وَوَجْهِه» ويتضمّن الإشارة إلى التزام الجوارح بكمال هيئاتها التّعبُّدية الواجبة في الصّلاة.

وقد بين العلماء أنّ أحاديث النفس ووقوع الوساوس فى القلب غير اختيارية حال الصّلاة، أمّا الإختيار فهو إِبقاء تسلسلها فى الفكر، وبالتّالى فإنّ قطع هذه الأفكار يكون اختياريًا، وكذلك شغله فى الصّلاة وإقباله عليها وهو ما يمنع وقوع هذه الوساوس وحدوثها، وهو المعنى الذى تضمّنته رواية زيد بن خالد الجهنى أنّ النّبى عَلِي قال «مَنْ تَوَضّاً فَأَحْسَنَ وُضُوءَهُ ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لا يَسْهُو فِيهِمَا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبه (٢)».

والسهو الذي يحذر منه النبي عَلَي هو الغفلة عن شيء من أعمال الصّلاة لاشتغال قلبه بأمر من أمور الدّنيا بل ينبغي أن يكون مُقبلاً على مناجاة ربّه مُنقطعًا عن جميع ما سواه في صلاته كلّها، فإذا فعل ذلك غفر له ما تقدّم من ذنبه.

#### الثَّالث ـ (الاستعادة من نفس لا تشبع)

هى تلك النّفس النّهمة التى فتحت أمام صاحبها باب الإفراط فى حبّ التّملُك وشهوة الاستحواذ، واسترسلت فى جمع ما تشتهى حرامه وباطله، وقادته إلى الشّره وغلبة الحرص على الشّىء واشتهائه، وتتّسم هذه النّفس بعدم الرّضا بما قسم الله لها، فلا هى برزق الله توضى وتخضع.

والنفس التى لا تشبع تُصيبُ من تَعَلَّقَ بُعَتَع الدّنيا بالنَّهَم وحبّ الاستحواذ، فهو منهوم بما هو زائل، مُتناسٍ لما هو إليه صائر، وفي الحديث «مَنْهُومَانِ لاَ يَشْبَعَانِ: مَنْهُومٌ في علْمِ لاَ يَشْبَعُ لاَ يَشْبَعُ لاَ يَشْبَعُ لاَ يَشْبَعُ لاَ يَشْبَعُ لاَ يَشْبَعُ لاَ يَسْبَعُ يَسْبَعُ لاَ يَسْبَعُ لاَ يَسْبَعُ لاَ يَسْبَعُ لاَ يَسْبَعُ يَسْ

والنَّهَمُ: من نَهِمَ في الشَّيء نَهَمًا ونَهَامَةً -أفرط الشَّهوة أو الرَّغبة فيه، فهو نَهِمٌ ونَهِيمٌ،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٣٤] وأبو داود [ ٩٠٦].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبو داود [٥٠٥] وأحمد [١٦٩٩١] والطّبراني في الكبير [٩٠٢].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم [٣١٥] وقال صحيح على شرط الشيخين.

والنَّهْمَةُ: الشَّهوةُ في الشَّيء ، وليس أسوأ من أنَّ يموت المرء وقد تملَكه حبّ المال وحبّ الحياة لقوله عَلَي من حديث أنس «يَكْبُرُ ابْنُ آدَمَ وَيَكْبُرُ مَعَهُ اثْنَتَانِ حَبُّ الْمَالِ وَطُولُ الْعُمْر (١)». والحكمة في التّخصيص بهذين الأمرين:

(١) أنَّ أحبّ الأشياء إلى ابن آدم نفسه فهو راغب في بقائها فأحبّ لذلك طول عمره.

( ٢ ) وأنّه أحبّ المال لأنّه من أعظم الأسباب في دوام الصّحة التي ينشأ عنها غالبا طول العمر، فكلّما أحسّ بقرب نفاد ذلك اشتدّ حبّه له وزادت رغبته في دوامه.

ولو كان للنفس التى لا تشبع واديان من ذهب أو مال لأحبت أن يكون لها النّالث لقوله عَلَيْ من حديث ابن عبّاس «لَوْ كَانَ لابْن آدَمَ وَاديَان منْ مَالٍ لابْتَغَى ثَالِتًا، وَلَا يَمْلاً جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلاَّ التَّرَابُ، وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ (٢٠)».

ولقد جاءت الرّوايات الصّحيحة بأكثر من تعريف لهذا الذى تتمنّاه النّفس وتشتهى مزيده فرُوى عند البخارى «ملْءَ وَاد مَالاً». وفى رواية «وَاديًا مَلآنَ منْ ذَهَب». ومثله عند أحمد وزاد «وَفضّة». ولفظه عند أبى عبيدة من حديث جابر «لَوْ كَانَ لابْنِ آدَمَ وَاد نَخْلٍ». كما جاء الطّلب بألفاظ مختلفة منها «لأحب و «لابْتَغَى ثَالِشًا» وفى حديث أنس «لَتَمنَى مثْلَهُ».

ورغم أنّ قوله عَلَي « لا يَمْلا جَوْف ابْنِ آدَمَ»: قد جاء بعبارات مُختلفة في أكثر من رواية إلا أنّها تضمّنت معنى واحدا يبين أنّ حقيقة المراد ليست في عضو بعينه بقرينة عدم الانحصار في التراب إذ غيره يملؤه أيضا:

- \* فجاءت في حديث ابن الزّبير عند البخاري «وَلاَ يَسُدُّ جَوْفَ (٣)».
  - \* وعنده من رواية ابن عبّاس ، ولا يَمْلاً عَيْنَ (1) ».
- \* وفى حديث أنس عند مسلم «وآنْ يَمْلاً فَاهُ (٥) ». ومثله عند أحمد.
- \* وقوله في حديث زيد بن أرقم عند أحمد «وَلاَ يَمْلاَ بَطْنَ ابْنِ آدَمَ ( ( ) ».
  - \* وجاء عند مسلم «وَلاَ يَمْلأُ نَفْسَ ابْن آدَمَ إِلاَّ التُّرَابُ (٧)».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري [٦٤٢١] ومسلم [١٠٤٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى [٦٤٣٦] ومسلم [١٠٤٨].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٩٤٣٨].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٩٤٣٧].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه البخاري [١٠٤٨] وأحمد [١٢٦٥].

<sup>(</sup>٦) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩١٧٦].

<sup>(</sup>٧) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٠٤٩].

وتأتي كلّها كنايات [عن الموت] لأنّه مُستلزم للامتلاء فكأنّه قال: لا يشبع من الدّنيا حتّى يموت، فكنَّى [بالفم] لكونه طريق الوصول إلى الجوف، أمّا [العين] فلأنّها الأصل في الطّلب لأنّه يرى ما يُعجبه فيطلبه ليحوزه إليه، ثمّ عبّر [بالنّفس] عن النّات وأطلق، وخصّ [البطن] في أكثر الرّوايات لأنّ أكثر ما يُطلب له المال هو تحصيل المستلذّات وأكثرها يكون للأكل والشّرب.

(قال) الطّيبي [ وقع قوله «وَلاَ يَمْلاً » موقع التَّذييل والتَّقرير للكلام ، كأنّه قد قيل : ولا يَشْبَعُ مَنْ خُلقَ من التّراب إلاّ بالتّراب ، ويُحتمل أن تكون الحكمة من ذكر التّراب دون غيره أنّ المرء لا ينقضى طمعه حتّى يموت ، فإذا مات كان من شأنه أن يُدفن ، فإذا دُفن صُبَ التّراب عليه فملاً جوفَه وفَاه وعينيه ولم يبق منه موضع يحتاج إلى تراب غيره (١٠)].

[وتُؤخذ المناسبة من ذكر التراب أنّ فيه إشارة إلى أنّ الآدمي خُلق من التراب ومن طبعه القبض واليبس، وأنّ إزالته ممكنة بأن يمطر الله عليه ما يصلحه حتّى يشمر الخلال الزّكية والخصال المرْضية كما في قول الله تعالى ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيْبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِيمً وَٱلَّذِى خَبُثَ لا يَخْرُجُ إلاّ نكذا ﴾ [الأعراف: ٥٨]. فوقع قول رسول الله عَلَيْهُ (ويَتُوبُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ المستدراك، أي أنّ ذلك العسر الصّعب يمكن أن يكون يسيرا على من يسره الله تعالى عليه (٢)].

ويُقصد بقوله ﷺ «وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ» أنّ الله تعالى يقبل التوبة من الحريص كما يقبلها من المذنب. [قيل] وفيه إشارة إلى ذمّ الاستكثار من جمع المال وتمنّى ذلك والحرص عليه، ويُمكن أن يكون معناه أنّ الآدمى مجبول على حبّ المال وأنّه لا يشبع من جمعه إلاّ من حفظه الله تعالى ووفقه لإزالة هذه الجبلّة عن نفسه، فوضع «يَتُوبُ» موضعه إشعارا بأنّ هذه الجبلّة المذمومة جارية مجرى الذّنب وأنّ إزالتها ممكنة بتوفيق الله وسيديده، وجاءت الإشارة إلى ذلك في قول الله تعالى ﴿وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ قَالُولَلْهِكَ وَمَا أَنْ فَي قوله ﴿وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ وَاللهُ عَلَى أنّه غريزة فيها، كما أنّ في قوله ﴿وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾ إشارة إلى إمكان إزالة ذلك.

والنّفس التي لا تشبع تنقاد في حياتها لأمرين:

(الأوّل) الطّمع وهو شدّة الرّغبة في استحواذ ما لدى الغير وتملّكه، وضدّه الرّضا والقناعة والعطاء.

و (الثّاني) الحرص الذي يَجْمَعُ صَاحِبُهُ جَشَعًا ويَمْنَعُ بُخْلاً وشُحًّا وضدَّه الزُّهد والسّخاء والكرم.

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري [ج ١١ ص ٢٦٠]. (٢) انظر فتح الباري [ج ١١ ص ٢٦١].

فالأمر «الأوّل» من أخطر ما يُبتلى به المرء عندما تتوق نفسه إلى حاجة الغير والطّمع في استحواذها، وهو الذي حذر منه عَلَيْ عندما سأله الرّجل «أوْصنى؟ فَقَالَ عَلَيْكَ بِالإِياسِ مِمَّا فِي أَيْدِي النَّاسِ؛ وَإِيَّاكَ وَالطَّمَعُ فَإِنَّهُ الْفَقْرُ الْحَاضرُ (١٥)».

فالطَّمع لا يَقُود إِلاَّ إِلَى العَوز والحَاجة ولا يحقق إلاَّ الهوان والمَذلَة؛ وهي النقيصة التي أمرنا رسول الله عَلَي أن نستعيذ منها لقوله «اسْتَعيذُوا بالله من طَمَع يَهْدي إلى طَبع، ومَن طَمَع في غَيْر مَطْمَع وَمِنْ طَمَع حَيْثُ لا مَطْمَع ( ' ' ) ». والطَّبع : الدَّنسُ والْعَيْبُ، وكُلُّ شَيْن في دَين أو دنيا فهو طَبعٌ. يُقَالُ منه رَجُلٌ طَبعٌ.

ولا يلزم المرء مع طبائع النّفس الغالبة إلاّ القناعة، فإن كان يغني من الدّنيا ما يكفى، فأدنى ما فيها يغنى ويستكفى، وهو المعنى الذى أكّده رسول الله عَلَيْ بقوله من حديث فضالة «طُوبَى لِمَنْ هُدَى إلَى الإِسْلام وكَانَ عَيْشُهُ كَفَافًا وقَنَعَ (٣)». كما يُبيّن قوله عَلَيْ فضالة «طُوبَى لِمَنْ هُدَى إلَى الإِسْلام وكَانَ عَيْشُهُ كَفَافًا وقَنَعَ (٣)». كما يُبيّن قوله عَلَيْ من حديث أبى سعيد «ومَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفّهُ الله ، ومَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنِهِ الله ، ومَنْ يَصْبِرْ يُصَبِّرْ هُ الله (٤)».

إِنّ المسلم الحق يرضى بالقليل ويملا قلبه إيمانا بربّه وقناعة، ومن القناعة الرّضا بالقليل من الرّزق، وقد قيل [عَزَّ مَنْ قَنعَ وَذَلَّ مَنْ طَمَعَ] لأَنّ القانع لا يُذلّه الطّلب ولا يَغْلُبهُ الشَّرَهُ فلا يزال عزيزا. وجاء عند مسلم «قَدْ أَفْلَحِ مَنْ أَسْلَمَ وَرُزِقَ كَفَافًا وَقَنَّعَهُ اللهُ بِمَا أَتُهُ (٥) ». وقوله عَلَيْكُ من حديث أبى الدّرداء «يَا أَيّها النَّاسُ هَلُمُوا إِلَى رَبِّكُمْ، فَإِنَّ مَا قَلَ وَكَفَى خَيْرٌ ممَّا كَثُر وَأَلْهَى (٢)».

ومن قول سعد بن أبي وقاص «إِذَا طَلَبْتَ الْغنَى فَاطْلُبْهُ بِالْقَنَاعَةِ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَكَ قَنَاعَةٌ فَلَيْسَ يُغْنِيكَ مَالٌ (٧) ». وكان يقال: أنت أخو العزّ ما التحفْت القناعة، ومن القناعة الرّضا بالقسم والعطاء، فهو: [قَنعٌ] و [قَنُوعٌ] و [الْقَانِعُ] بمعنى الرّاضى وفى المَثل: خير الغنى القُنوع وشر الفقر الخضوع.

[والقناعة فضيلة مركبة من الجود والعدل، أمّا الشّرَهُ فمُتولّد عن الطّمع المُتولّد عن الطّمع المُتولّد عن الحرص فإنه يتولّد

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم بإسناد صحيح [٩٣].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد حسن [ ٣١٩٢٠ ] والبغوى في شرح السُّنَّة [ ١٣٦٣ ] .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٣٤٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٩٤١] ومسلم [٢٥٥٣] وأبو داود [٢٦٤٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥١٥٤] والتّرمذي [٢٣٤٨] وابن ماجه [٣٣٥٥].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٦١٨] وصحّحه الحاكم [٢/ ٤٤٥] وافقه الذّهبي.

<sup>(</sup>٧) انظر عيون الأخبار لابن قتيبة [ج ٨ ص ١٨٥].

من رذائل عظيمة منها الذّل؛ والسّرقة؛ والغصب؛ والقتل؛ والهمّ بالفقر؛ والمسألة لما بأيدى النّاس، وإنّما فَرَّقَ بين الحرص والطمع لأنّ الحرص هو إظهار ما استكنّ في النّفس من الطّمع (١)].

أمّا الأمر «الثّاني» وهو الحرص على المال فإنّه من أكثر العوامل المُفسدة للدّين، بل يكون أكثر خطرا على مُقوّمات الأخلاق من إفساد الذّئبين للغنم، لما يُسبّبه من البخل والبَطَر والكبر لقوله عَيْلَة من حديث كعب بن مالك «مَا ذَبْبَان جَائعان أُرْسلا في غَنَم بأَفْسَد لَهَا مِنْ حرْصِ الْمَرْء عَلَى الْمَال وَالشّرَف لدينه (٢٠). فالذّئاب الجائعة المُرسلة في جماعة من جنس الغنم ليست بأشد إفسادًا لها من حرص المرء على المال والجاه، ويُؤحذ من دلالات الحديث:

( ١ ) أنّ إفساد المال يكون نوع من القدرة التي تُحرِّك داعية الشّهوات ويجرّ إلى التّنعُم في المباحات فيصير التّنعُم مألوفا، وربما يشتد أنسه بالمال ويعجز عن كسب الحلال فيقتحم في الشّبهات.

(٢) ويكفى بالجاه إفسادا أنّ المال يُبذل له، ولا يُبذل الجاه للمال ممّا يكون سببا في خوض المراآة والمداهنة والنّفاق وسائر الأخلاق الذّميمة فهو أفسد وأفسد [(٣)].

وما الطّمع والحرص إلا وجهان لعملة واحدة رديئة يتداولها الأشحّاء والمبخلون، وما البخل والبخس إلا قرينان بئيسان لا يفترقان، فالأوّل [من] بَخِلَ بَخَلاً وبُخْلاً: ضَنَ على غيره بما عنده، وهو الأمر الذى حنّر من نتائجه الخالق جلّ وعلا بقوله تعالى ﴿سَيُطَوَّقُونَ مَا يَخِلُواْ بِمِهِ يَوْمَ ٱلْقَيْلِمَةُ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]. أمّا الْبخش فهو «النَّقْصُ» ومنه قوله تعالى ﴿وَشَرَوْهُ إِنْهُ بَخْسُ دَرُهُم مَعْدُودَة ﴾ [يوسف: ٢٠]. أى باعوه بشمن مبخوس منقوص، وقد [بخسه عنه في كتاب الله تعالى بقوله منقوص، وقد [بخسه عنه في كتاب الله تعالى بقوله

<sup>(</sup>١) انظر تهذيب الأخلاق لابن حزم [ص٧٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٣٧٦].

<sup>(</sup>٣) انظر تحفة الأحودني [ج ٦ ص ٢٤٤].

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم [٨٠٨٢] وقال صحيح الإسناد.

﴿ وَلا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ ﴾ [الأعراف: ٨٥].

والشَّح هو البخل مع حرص، يقال: رجل شحيح بين الشُّح والشَّح والشَّح احلَة، وجعل بعض أهل اللّغة الشُّح أشد من البخل، وقد أخبر سبحانه أن الشَّح هو الأمر الذي مَسَّ كُلَّ نفس في قوله ﴿ وَأَحْضِرَت آلاً نفُسُ الشُّحِ ﴾ [النساء: ١٢٨]. ومنه قوله تعالى ﴿ أَشِحَّةٌ عَلَى اللّه الله على المال أن ينفقوه في سبيل الله .

وممّا يدلّ على أنّ الشّح أشد في الذّم من البخل ما جاء من قوله على عن جابر «اتَّقُوا الظُّلْمَ فَإِنَّ الشُّحَ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ وَاتَّقُوا الشَّحَ فَإِنَّ الشُّحَ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، حَملَهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دماءَهُمْ وَاسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُمْ (١)». وقوله عَلَى قَبْلَكُمْ، حَملَهُمْ (١)». وقوله عَلَى النسائي «لاَ يَجْتَمِعُ عُبَارٌ فِي سَبِيلِ الله وَدُخَانُ جَهَنَّمَ فِي مَنْخَرَىْ رَجُلٍ مُسْلِمِ أَبَدًا، وَلاَ يَجْتَمِعُ شُحَ وَإِيمَانٌ فِي قَلْبِ رَجُلِ مَسْلِمِ أَبَدًا (٢)».

(قال) طاوس [البخل أن يبخل الإنسان بما في يده، والشُّحُّ أن يشُحَّ بما في أيدى النّاس، يحبّ أن يكون له ما في أيديهم بالحلّ والحرام، وعن ابن عبّاس تَوَظَّفَتُ : من اتبع هواه ولم يقبل الإيمان فذلك الشّحيح (٢٠) ].

### ليس الغنى عن كثرة العرض

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٧٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٣١١٤].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ١٨ ص ٣٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٤٦] ومسلم [١٠٥١] والترمذي [٧٣٧٣].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٢٧٧].

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم [٨٠٩٤] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص صحيح على شرط البخاري.

(قال) في الفتح [معنى الحديث ليس حقيقة الغنى كثرة المال، لأنّ كثيرا تمن وسّع الله تعالى عليه في المال لا يقنع بما أوتى، فهو يجتهد في الازدياد ولا يُبالى من أين يأتيه، فكأنّه فقير لشدّة حرصه، وإنّما حقيقة الغنى غنى النّفس، وهو من استغنى بما أوتى وقنع به ورضى ولم يحرص على الازدياد ولا ألحّ في الطّلب فكأنّه غنى (١)].

وإِنَّمَا يتحصَّل غنى النَّفس عند المسلم بأمرين:

(الأول) عندما يفتقر قلبه إلى ربّه تعالى في جميع أموره فيتحقق له أنّه المعطى المانع فيرضى بقضائه ويفزع إليه في كشف ضرّائه، فينشأ عن افتقار القلب لربّه غنى نفسه عن غير ربّه تعالى ومنه قوله سبحانه ﴿وَوَجَدَكَ عَآيِلًا فَأَغْنَىٰ ﴾ [الضّحى: ٨].

(الثّاني) عندما يشكر العبد ربَّه على نعمائه فيعتُرف بها باطنا، ويتحدّث بها ظاهرا، ويعمل على تصريفها في مرضاة وليّها ومُعطيها سبحانه.

فمن أراد الله به خيرا فتح له باب الذُّل والانكسار ودوام اللُّجا والافتقار إليه، ورؤية عيوب نفسه وجهلها وعدوانها، ومشاهدة فضل ربّه تعالى وإحسانه ورحمته وجُوده وبرّه وغناه، فالعارف يسير إلى الله بين مشاهدة المنّة ومطالعة عيب النفس والعمل، وهذا معنى قوله عَلَيْ من حديث شدّاد بن أوس «اللَّهُمَّ أنْت ربّي، لاَ إِلهَ إِلاَّ أنْت، خَلَقْتني وَأَنَا عَبْدُك، وَأَنَا عَلْى عَهْدك ووعدك مَا استطعت ، أعُودُ بك من شرِّ مَا صَنعْت ، أبُوء لك بنعمتك عَلَى وَأَبُوء عَلَى عَهْدك ووعدك مَا استطعت ، أعُودُ بك من شرِّ ما صَنعْت ، أبُوء لك بنعمتك عَلَى وَأَبُوء بنين ، فَأَغْفر لي ، فَإِنَّهُ لاَ يَغْفِرُ الذَّنُوب إِلاَّ أنْت (٢)». فجمع رسول الله عَلِي في الحديث بين الأمرين :

( ١ ) بين مُشاهدة «المنّة» المتضمّنة إحسان الخالق وإنعامه وفضله والتي تُوجب له الحبّة والحمد والشّكر بقوله «أَبُوءُ لَكَ بنعْمَتكَ عَلَيَّ».

( ۲ ) وبين مُطالعة «عيب النّفس والتّقَصَيرَ في العمل» التي تُوجب له سبحانه الذّل والانكسار والافتقار إليه والتّوبة في كلّ وقت بقوله «وأَبُوءُ بِذَنْبِي».

# الرَّابعة ـ (الاستعاذة من دعاء لا يستجاب)

الدُّعاء هو التضرُّع إلى الله تعالى وقصده في الحواثج كلّها، وهو أصل العبادة وخُلاصتها، للهُ عنه وخُلاصتها، لما فيه من إقبال العبد على خالقه سبحانه، والإعراض عمّا سواه، وتذلّله له وخضوعه

<sup>(1)</sup> انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٢٧٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٣٠٦] والترمذي [٣٩٩٣] والنسائي [٥٥٣٧] وقد أورد البخاري هذا الحديث في [باب ما يقول إذا أصبح] ثم قال رسول الله عَلَيْهُ في آخر الرواية «وَمَنْ قَالَهَا مِنَ النَّهَارِ مُوقِنًا بِهَا، فَمَاتَ مِنْ يُومِهِ قَبْلِ أَنْ يُمْسَى فَهُو مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَمَنْ قَالَهَا مِنَ اللَّيْلُ وَهُو مُونَّ لَهُا، فَمَاتَ قَبْلُ أَنْ يُصبِّحَ فَهُو مِنْ أَهْلُ الْجَنَّةِ».

لأمره تعالى، ويأتي سؤال العبد لربه وهو في موقف التضرُّع والطّاعة، اعترافًا منه بحقّ عبوديّته له، وإقرارًا بكمال غناه وتفرُّده بالفضل والإحسان، ودليلاً على أنّه لا غنى له عن هذا الفضل وهذا الإحسان طرفة عين.

وفضل الله وإحسانه ليس موقوفًا على سُؤال العبد ربّه، بل هو المتفضّل به عليه ابتداء بلا طلب أو سُؤال، وإنّما تأتى ضراعته لربّه وسُؤاله إيّاه تحقيقًا لمرتبة العبوديّة المطلقة الواجبة له، وإظهارًا لشدّة فقره إليه بين يدى عزّه وغناه، وبرهانًا أكيدًا على مدى حاجته إلى عونه ومدده ورضاه، وتحقيقًا لقوله تعالى:

\* ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِي أَسْتَجِبٌ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠].

\* ﴿ وَهُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [الأعراف:٥٥].

وأصل الدّعاء أن تميل الشّيء إليك بصوت وكلام ويكون منك، ومنه الطّلب، ويكون برفع الصّوت وخفضه؛ يقال: دعوت فلانا أى سألته ودعوته، والدّعاء إلى الشّيء الحثّ على فعله، واصطلاحا: طلب الفعل من الأدنى إلى الأعلى، فالدّعاء نوع من السّؤال لجلب الخير أو دفع الشرّ، أمّا الاستعادة فهى دعاء لدفع الشرّ، كما أنّ بين الدّعاء والاستغفار عموم وخصوص فيجتمعان في طلب المغفرة، وينفرد الدّعاء إن كان بطلب غير المغفرة، والدّعاء والنّداء واحد لكن قد يتجرّد النّداء عن الاسم والدّعاء لا يكاد يتجرّد [(١)].

كما أشارت السَّنة إلى أنّ أعجز النّاسِ من قصّر في سُؤاله لربّه وتوجّهه إليه بحاجته لقوله عَلَيْهُ «أَعْجَزُ النَّاسِ مَنْ عَجَزَ عَنِ الدُّعَاءِ، وأَبْخَلُ النّاسِ مَنْ بَخِلَ بالسَّلامِ (٢٠)». ولذلك تواردت الآثار عن نبيّنا عَلَيْهُ بالتّرغيب في الدّعاء والحضّ عليه وبيان فضله منها:

\* قوله ﷺ « لاَ يَرُدُّ الْقَـلَرَ إِلاَّ الدُّعَاءُ. وَلاَ يَزِيدُ فِي الْعُمُرِ إِلاَّ الْبِرُّ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بالذَّنْب يُذْنبُهُ (٣) ».

- \* وقوله ﷺ «لَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَمَ عَلَى الله منَ الدُّعَاء ( <sup>1)</sup> ».
  - \* وقوله ﷺ «مَنْ لَمْ يَسْأَلِ اللَّهَ يَغْضَبْ عَلَيْهِ (°)».

\* وجاء عند الحاكم بلفظ: «مَنْ لا يَدْعُو الله يَغْضَبْ عَلَيْه». قال الطّيبي [معنى الحديث

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري [ ج ١١ ص ٩٧] ومعجم المصطلحات والألفاظ الفقهية [ ج ٢ ص ٨].

<sup>(</sup>٢) أورده في الصّحيحة [٦٠١] وصحيح الجامع [٢٠٤].

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم [ ١٨٥٠] وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٣٣٧٠] وابن ماجه [٣١٠٢] وأحمد [ ٨٧٥٦].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه التّرمـذي [٣٣٧٣] وابن ماجه [٣١٠٠] وأحمد [٩٦٦٢].

أنَّ من لم يسأل الله يبغضه، والمبغوض مغضوب عليه والله يحبَّ أن يُسألُ (١).

وتُحمل العبادة في قوله ﷺ «إِنَّ الدُّعَاءَ هو الْعبَادَةُ (٢)». على المعنى اللّغوى، إِذ الدّعاء هو إظهار غاية التّذلُل والافتقار إلى الله تعالى والاستكانة له، وما شُرعت العبادات إلاّ للخضوع للخالق جلّ وعلا وإظهار الافتقار إليه [(٣)].

والله تعالى يحبّ تذلُّل عبده بين يديه، وإلحاحه في سؤاله إيّاه، وطلبه حوائجه منه، ولجوءه إليه، واستعاذته به، وفراره منه إليه، وبذلك يكون الدّعاء من أنجع الوسائل المحققة لكمال العبوديّة المطلقة لله لما ورد في الصّحيح من قوله عَلَي عن ربّه جلّ شأنه «يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتُنِي وَرَجَوْتُني غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ منْكَ وَلاَ أَبَالى (٤)».

وروى أبو عبيد عن عائشة عن النّبى ﷺ قال «إِذَا تَمَنَّى أَحَدُكُمْ فَلْيُكْثِرْ فَإِنَّمَا يَسْأَلُ رَبَّهُ (٥)». والتّمنَى فيه تَشَهِّى حُصُولِ الأمر المرغوب وحديثُ النَّفْس بما يكونَ وما لا يكون، والمعنى إذا سأل المرء ربّه حوائجه وفضله فليُكثر من الطّلب والرّجاء فإنّ فضل الله كثير وخزائنه واسعة لا تنفد.

#### خفض الصّوت بالدّعاء

يستحبّ للدّاعى عدم الجهر بدعائه والمخافتة به فيسمع نفسه ولا يُسمع غيره وذلك أدعى إلى الخشوع والقبول وهو الأمر الذى نزل به القرآن في قوله تعالى ﴿آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَحَدْ اللهِ وَمَن الأدب مع الخالق جلّ وعلا أن يكون ألطلب في ساحة عفوه ورضاه بخفض الصوت عند دعائه ولهذا أثنى الله على عبده زكريا بقوله ﴿إِذْ نَادَى لَرَبَّهُ نِدَآءً خَفِيًا ﴾ [مرج: ٣]. فلمّا استحضر القلب كان سبحانه أقرب إليه من كلّ قريب.

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٩٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٣٣٧٢] وابن ماجه [ ٣١٠١] وأبو داود [ ١٤٧٩].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٩٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ، ٣٥٤].

<sup>(</sup>٥) انظر غريب الحديث لأبي عبيد [٢٠٢] والجامع الصّغير [٤٣٧] والصّحيحة [١٢٦٦].

فيهما معًا وهو التَّذلُل والتَّمسكُن والانكسار وهو روح الذَّكر والدَّعاء.

وكما خصّ الله تعالى الدّعاء «بالخُفْية» لحاجة الدّاعي إلى التّذلُل والتّضرُع، خصّ الذّكر «بالْخيفة» لحاجة الذّاكر إلى الخوف، فإن الذّكر يستلزم الحبّة ويشمرها، ولابد لمن أكثر من ذكر الله أن يشمر له ذلك محبّته، والحبّة ما لم تقترن بالخوف فإنها لا تنفع صاحبها بل تضرّه، والدّعاء ذكر للمدعو سبحانه متضمّن للطّلب والثّناء عليه بأوصافه وأسمائه فهو ذكر وزيادة كما جاء في قوله عَلِيه «أفْضَلُ الذّكر لا إِلهَ إلا الله وأفْضَلُ الدّعاء الحمد دعاء وهو ثناء محض، لأنّ الحمد متضمّن للحبّ والثّناء والحبّ أعلى أنواع الطّلب، فنفس الحمد والثّناء متضمّن لأعظم الطّلب فهو دعاء على الحقيقة، ومن الفوائد التي ذكرها الأثمة في إخفاء الدّعاء [(٢٠)]:

- (١) أنَّه أعظم إيمانا لأنَّ صاحبه يعلم أنَّ الله يسمع الدَّعاء الخفيِّ.
- ( ٢ ) أنّه أرفع في الأدب والتّعظيم، لأنّ الملوك لا تُرفع الأصوات عندهم ومن رفع صوته لديهم مقتُوه \_ ولله المثلُ الأعلى \_ فإذا كان يسمع الدّعاء الخفيّ فلا يليق بالأدب بين يديه إلاّ خفض الصّوت به.
- (٣) أنّه أبلغ فى التّضرُّع والخشوع الذى هو روح الدّعاء ولبّه مقصوده، فإِنَ الخاشع الذّليل إِنّما يسأل مسألة المسكين الذى انكسر قلبه وذلّت جوارحه وخشع صوته، حتّى إِنّه لا يكاد تبلغ ذلّته وسكينته وضراعته إلى أن ينكسر لسانه، فلا يُطاوعه بالنّطق وقلبه يسأل طالبا مبتهلا ولسانه لشدّة ذلّته ساكنا، وهذه الحال لا تأتى مع رفع الصّوت بالدّعاء.
- (٤) أنّه أبلغ في جمعية القلب على الذّلّة في الدّعاء فإنّ رفع الصّوت يفرّقه،
   فكلّما خفض صوته كان أبلغ في تجريد همّته وقصده للمدعو سبحانه.
- (٥) أنه دال على قرب صاحبه للقريب لا مسألة نداء البعيد للبعيد، وقد أشار النبي عَلَيْكُ إلى المعنى بعينه لمّا رفع الصّحابة أصواتهم بالتّكبير وهم معه في السّفر فقال «يَاأَيُّهَا النَّاسُ ارْبُعُوا عَلَى أَنْفُسكُمْ [ (٣) ] فَإِنَّكُمْ لاَ تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلاَ غَائبًا، إِنَّمَا تَدْعُونَ سَمِيعًا قَرِيبًا وَهُوَ مَعَكُمْ (أَنُهُ). وفي رواية «وَالَّذِي تَدْعُونَهُ أَقْرَبُ إِلى أَحَدِكُمْ مِنْ عُنُقِ رَاحِلَةِ أَحَدِكُمْ». بل هو

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه الترمذي [٣٣٨٣].

<sup>(</sup>٢) انظر التفسير الكبير لابن تيمية [ج ٤ ص ٣٠٠].

 <sup>(</sup>٣) قوله ﷺ «ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ» من ربع الرّجل يربع إذا رفق و كَفَّ، أى ارفقوا بأنفسكم في الطلب ولا ترفعوا أصواتكم فإنّ رفع الصّوت إنّما يفعله الدّاعي لبعد من يدعوه ليسمعه، فإنّه إذا خَفَض صوته كان أبلغ في توقير ربّه سبحانه وتعظيمه.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٦١٠] ومسلم [ ٢٧٠٤] وأبو داود [ ٢٥٦٦].

سميع بصير قريب فلاحاجة إلى رفع الصوت بالتكبير وقد قال تعالى ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي اللَّهِ عَلَى ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

وهذا القرب من الدّاعي هو قرب خاص، وليس قربا عاما من كلّ أحد، فهو قريب من داعيه وقريب من عابديه وقريب من سائليه و«أقْرَبُ مَا يَكُونُ إِلْعَبْدُ مِنْ رَبِّه وَهُو سَاجِدٌ فَأَكْثُرُوا اللَّعَاءُ (١)». وقوله تعالى ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرَّعُنَا وَخُفْيَةٌ ﴾ [الأعراف:٥٥]. فيه الإرشاد والإعلام بهذا القرب، ولاشك أنّ الذي يسمعك خُفْيَة يكون أقرب إليك من نفسك لنفسك.

( ٦) إِنّه ادعى إلى دوام الطّلب والسُّؤال، فإِنّ اللّسان لا يملّ والجوارح لا تتعب، بخلاف ما إذا رفع صوته، فإنّه قد يملّ اللّسان وتضعف قواه وهذا نظير من يقرأ ويكرر، فإذا رفع صوته فإنّه لا يطول له، بخلاف من خفض صوته.

(٧) إِنَّ إِخفاء الدُّعاء أبعد له من القواطع والمشوّشات، فإِنَّ الدَّاعي إِذَا أَخفى دعاءه لم يدر به أحد، فلا يحصل على هذا تشويش ولا غيره، وإذا جهر به فرطت له الأرواح البشرية ولا بدّ، ومانعته وعارضته ولو لم يكن إِلاَّ أَنَّ تعلّقها به يفزع عليه همّته، فيضعف أثر الدّعاء فإذا أسرّ الدّعاء أمنَ هذه المفسدة.

(٨) إِنّ أعظم النّعمة الإِقبال والتّعبُد، ولكلّ نعمة حاسد على قدرها دقت أو جلّت، ولا نعمة أعظم من هذه النّعمة، فإِنّ أنفس الحاسدين متعلّقة بها، وليس للمحسود أسلم من إخفاء نعمته عن الحاسد، وقد قال نبي الله يعقوب ليوسف عليهما السّلام لا تقصصُ رُعْهَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيْكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ﴾ [يوسف: ٥]. وإذا كان الدّعاء المأمور بإخفائه يتضمن دعاء الطلب والثناء والحبّة والإقبال على الله تعالى، فهو من عظيم الكنوز التى هي أحق بالإخفاء عن أعين الحاسدين [(٢٠)].

### الدّعاء في الرّخاء

إذا أحبّ العبد أن يُستجاب له عند الشّدائد المؤثّرة والحوادث المؤسفة فلبكثر لربّه الدّعاء في الرّخاء لقوله عَلَيْ من حديث أبى هريرة «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَسْتَجِيبَ اللهُ لَهُ عَنْدَ الشَّدَائِد وَالْكَرْبِ فَلَيُكُثْرِ الدُّعَاءَ في الرَّخَاء (٢)». أي في حال الصّحة والفراغ والعافية، لأنّ من شيمة المؤمن أن يريَّش السّهم قبل أن يرمى ويلتجيء إلى الله قبل الاضطرار، فمن عامل الله التقوى والطاعة في حال رخائه عامله الله باللّطف والإعانة في حال شدّنه، وما نجّى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٨٢] وأبو داود [٥٧٥].

<sup>(</sup>٢) انظر التّفسير الكبير لابن تيمية [ج ٤ ص ٣٠٢].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن بشواهده أخرجه التّرمذي (٣٣٨٢] والحاكم [7٠٣٥].

الله تعالى يونس من المكوث في بطن الحوت إِلاَ لأنّه كان من المسبّحين ﴿فَلُولآ أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلمُسَيِّحِينَ ﴿ لَلَبِتَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ يُبُعّتُ وَنَ ﴾ [الصّافات: ١٤٣ - ١٤٤].

وسُؤال الله تعالى من فضله لا يتوقف على حال بل ينبغى أن يكون فى كلّ الظّروف والأحوال كما فى قوله سبحانه ﴿وَسَّتَلُواْ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ [النساء: ٣٢]. فسُؤال الخالق وحده دون خلقه هو المتعيَّن، لأنّ سُؤاله فى الفقر والغنى، والمرض والصّحة، يأتى تحقيقا لمقام العبودية والخضوع بين يديه، وإظهارا لمدى الحاجة والافتقار إليه وقد قال الله تعالى ﴿أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشِفُ ٱلسُّوٓةَ ﴾ [النّمل: ٢٢].

وعلى المؤمن أن يجعل علاقته بربه في الرّخاء ذكرا يصله دوما بجلال مولاه، وحمدا يسجّل له في الصّحائف يوم تعرض الأعمال في موقف المباهاة كما في قوله عَلَيْ من حديث جابر «أَفْضَلُ الذّكر لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وأَفْضَلُ الدُّعَاء الْحَمْدُ لله (١)»:

(فالأولى) هى «كلمة التوحيد» التى لا يماثلها شىء باعتبارها الفارقة بين الكفر والإيمان، ولأنها الأجمع للقلب مع الله تعالى، والأشد تزكية للنفس، والأقوى تنقية للفؤاد، والأطرد للشيطان، وهي كلمة الإخلاص وخاتمة الإيمان كما في قول النبي على «مَا مَنْ نَفْس تَمُوتُ تَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنِّى رَسُولُ اللهِ، يَرْجِعُ ذَلِكَ إِلَى قَلْبٍ مُوقِن إِلاَّ اللهُ عَفَرَ اللهُ لَهَا لاَهُ عَفَرَ اللهُ لَهَا لاَهُ عَفَرَ اللهُ لَهَا لاَهُ اللهُ اللهُ عَفَرَ اللهُ لَهَا لاَهُ اللهُ اللهُ

أمّا (الثّانية) فإنّها تجمع بين ذكر الله تعالى والدّعاء والحمد يشملهما، فإنّ من حمد الله تعالى فإنّه يحمده على نعمته، والحمد على النّعمة طلب المزيد وهو رأس الشّكر كما في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ لَكُ رَبُّكُمْ لَنِ شَكَرْتُ مُ لَازِيدَنَّكُمْ ۖ وَفِي ذلك حما في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ رَبُّكُمْ اللهُ عَلَى عَبْد نعْمَةً فَقَالَ الْحَمْدُ لله، إلاَّ كَانَ الّذي جاء قوله يَهِ عن أنس «مَا أَنْعَمَ اللهُ عَلى عَبْد نعْمَةً فَقَالَ الْحَمْدُ لله، إلاَّ كَانَ الله عَلَى كَل مَا يُحبُ قَالَ الْحَمْدُ لله عَلَى كَل حَالَ ( \* ) . وعن عائشة قالت « كَانَ رَسُولُ الله عَلَى كَل حَالَ ( \* ) » . المحمدُ لله الله عَلى كَل حَالَ ( \* ) » .

فإذا اتقى العبد ربّه تعالى وحفظ حدوده وراعى حقوقه فى حال رخائه ، عرفه ربّه فى الشّدَّة وراعى له تعرُّفه إليه فى الرّخاء فنجَّاه من الشّدائد حال الكرب والضيق ، وهو معنى قوله عَلَيْ لابن عبّاس «تعرَّفْ إلى الله فى الرَّخَاء يَعْرِفْكَ فِى الشِّدَّةِ ، وإِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلَ اللهُ فَى الشَّدَّة ، وإذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلَ اللهُ فَى الشَّدَّة ، ومعرفة العبد لربّه تقوم على أمرين :

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه الترمذى [٣٣٨٣]. (٢) حديث حسن صحيح أخرجه أحمد [٢١٨٩٧] وابن ماجه [٣٠٨١] قال ماجه [٣٠٨١]. (٤) أخرجه ابن ماجه [٣٠٨١] قال في الزّوائد إسناده صحيح. (٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٨٠٤] وصحيح الجامع [٢٩٦١].

رأحدهما) المعرفة العامّة التي هي الإقرار بوحدانية الله تعالى والتّصديق برسوله ﷺ و الإيمان بدينه و هي معرفة عامّة للمؤمنين.

(والثّاني) المعرفة الخاصّة التي تقتضي ميل القلب إلى الله بالكلّية والانقطاع إليه والأنس به والطّمأنينة بذكره والحياء منه والهيبة له.

كما أنّ معرفة الله تعالى لعبده نوعان:

(١) معرفة عامة وهي علمه تعالى بعبده واطلاعه على سرة وعلانيته كما في قول الله تعالى ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُّوسُ بِهِ مَنْ ضَعَلَمُ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ مَنْ ضَعَلَمُ وَنَعْلَمُ مَا تُوسِيهِ مِنْ حَبْلِ اللهِ عَلَمُ مَا تُوسِيهِ فَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّه

(٢) معرفة خاصة وهى التى تقتضى محبّته لعبده وتقريبه إليه وإجابة دعائه وإنجائه من الشّدائد وهى المشار إليها بقوله عَنْ فيما يحكى عن ربّه تعالى «وَلاَ يَزَالُ عَبْدى يَتَقَرَّبُ إِلَى بالنّوَافلِ حَتَّى أُحبَّهُ ، فَإِذَا أُحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الّذي يَسْمَعُ به ، وَبَصَرَهُ الّذي يُبْصَرُ به ، وَيَدَو النّي يَبْطَشُ بِهَا ، وَلَئِنْ سَأَلَنِي لأَعْطِينَهُ ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي لأَعِيدَنَهُ ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي لأَعِيدَنَهُ ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي

ورُوى عن سلمان قال [إذا كان الرّجل دعّاء في السّرّاء فنزلت به ضرّاء فدعا الله تعالى قالت الملاثكة: صوت معروف، فشفعوا له]. وقال رجل لأبي الدّرداء: أوصني؟ قال [اذْكُرِ الله في السّرّاء]. وعنه أنّه قال [ادْعُ الله في يَوْمِ صَرّائِكَ لَكَ لَعُلُه أَنْ يَسْتَجِيبَ لَكَ فِي يَوْمِ صَرّائِكَ (٢).

# الدّعاء الذس لا يردّ (١) دعاء المؤمن لا يردّ

ترتبط استجابة دعاء المؤمن بواحدة من أربع:

[إِمَا] الإِحابة بعين المطلوب في الوقت المطلوب. [أو] تأخير الإِجابة لوقت آخر لحكمة يعلمها الله تعالى اقتضت تأخيرها. [أو] دفع شرّ بدّله الله له أو إعطاؤه أحسن ثمّا طلب. [أو] ادّخار الدّعاء ليوم القيامة لكون الدّاعي أحوج إِلى ثوابه فيه.

ويتأكّد هذا بالخبر المروى عن عبادة بن الصّامت مرفوعا «مَا عَلَى الأَرْضِ مُسْلِمٌ يَدْعُو بِدَعْوَةٍ إِلاَّ آتَاهُ اللهُ إِيَّاهَا أَوْ صَرَفَ عَنْهُ مِنَ السَّوءِ مِثْلَهَا (")». وجاء عند أحمد من

<sup>(</sup>١) حديث حيح أخرجه البخارى [٢٥٠٢].

<sup>(</sup>٢) انظر جامع العلوم والحكم لابن رجب [ ٣١٢].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٥٧٣].

حديث أبي سعيد مرفوعا « مَا مِنْ مُسْلَمِ يَدْعُو بدَعْوَة لَيْسَ فِيهَا إِثْمٌ وَلاَ قَطِيعَةُ رَحِمٍ إِلاَّ أَعْطَاهُ اللهِ بِهَا إِحْدَى ثَلاَث: إِمَّا أَنْ يُعَجِّلُ لَهُ دَعْوَتَهُ، وَإِمَّا أَنْ يَدَّخِرَهَا لَهُ فِي الآخِرَةَ ، وَإِمَّا أَنْ يَدَّخِرَهَا لَهُ فِي الآخِرَةَ ، وَإِمَّا أَنْ يَصْرُفَ عَنْهُ مِنَ السُّوء مِثْلَهَا (١) ».

وجاء عند الحاكم من حديث أبى هريرة «مَا منْ عَبْد يَنْصِبُ وَجْهَهُ إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي مَسْأَلَة إِلاَّ أَعْطَاهُ اللهُ إِيَّاهَا، إِمَّا أَنْ يُعَجِّلُهَا وَإِمَّا أَنْ يَدُّخرَهَا ( ٢ ) ». وله من حديث جابر «فَلاَ يَدَعُ اللهُ دَعْوَةً دَعَا بِهَا عَبْدُهُ الْمُؤْمنُ إِلاَّ بَيْنَ لَهُ: إِمَّا أَنْ يَكُونَ عَجَلَ لَهُ فِي الدُّنْيَا، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ ادَّخَرَ لَهُ فِي الآخرة، قَالَ فَيقُولُ الْمُؤْمنُ فِي ذَلِكَ الْمُقَامِ: يَا لَيُتُهُ لَمْ يَكُونَ عَجَلَ لَهُ فِي الآخرة، قَالَ فَيقُولُ الْمُؤْمنُ فِي ذَلِكَ الْمُقَامِ: يَا لَيْتَهُ لَمْ يَكُنْ عَجَلَ لَهُ فِي شَيْءٍ مِنْ دُعَاتِهِ ( ٢ ) ». أي كنت أتمنى أن لا يجيب في حياتي لتنفعني اليوم في آخرتي.

(قال) ابن الجوزى: [إِنّ دعاء المؤمن لا يردّ غير أنّه قد يكون الأولّى تأخير الإجابة أو يُعوّض بما هو أولّى له عاجلا أو آجلا، فينبغى للمؤمن ألاّ يترك الطّلب من ربّه فإنّه مُتعبّد له بالتّسليم والتّفويض (٤٠)].

# (٢) دعوة المظلوم والمسافر والوالدين

من الأسباب المقتضية إجابة الدّعاء ما أشار إليه رسول الله عَلَي في الحديث المروى عن أبي هريرة «ثَلَاثُ دَعُواتُ المُسافِرِ، وَدَعُوةُ الْمُسَافِرِ، وَدَعُوةُ الْمُسَافِرِ، وَدَعُوةُ الْمَالَدِ هَرَدُهُ الْمَسَافِرِ، وَدَعُوةُ الْوَالد لوَلَدهُ \* . أى لضرره ، ولم تُذكر الوالدة لأنَ حَقَها أكثر فدُعاؤها أوْلى بالإجابة ، وتفصيل ذلك :

(١) أنّ دعوة المظلوم الذى أصابه الأذى وحلّ به الضّرر تُفتح لها أبواب السّماء رحمة ورأفة إذا دعا لمن يُعينه أو يُسلّيه أو يُهوّن عليه، أو على من ظلمه بأىّ نوع من أنواع الظّلم لقوله عَلَيْهُ من حديث ابن عمر «اتَّقُوا دَعْوةَ الْمَظْلُومِ، فَإِنَّهَا تَصْعَدُ إِلَى السّمَاء كَأَنَّهَا شَرَارَةٌ (٢)». وقوله عَلَيْهُ من حديث أنس «اتَّقُوا دَعْوةَ الْمَظْلُومِ وَإِنْ كَانَ كَافِرًا، فَإِنَّهُ لَيْسَ دُونَهَا حجَابٌ (٧)».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد [١١٠٧٥] والحاكم [١٨٥٢] بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [ ١٨٦٥] وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم [ ١٨٥٥ ] مطولًا.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج١١ ص ١٤٥].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه التّرمذي [٣٤٤٨] وابن ماجه [٣١٢٩].

<sup>(</sup>٢) أورده في صحيح الجامع [١١٨] والصحيحة [ ٨٧١].

<sup>(</sup>٧) أورده في صحيح الجامع [١١٩] والصّحيحة [٧٦٧].

(٢) وكذلك دعوة المسافر سفر الطّاعة تكون أقرب إلى الإجابة لأنّ في سفره مظنة حصول انكسار النّفس بطول الغُربة عن الأوطان، وتحمُّل المشاق والانكسار من أعظم أسباب إجابة الدّعاء، ويُحتمل أن تكون دعوته لمن أحسن إليه وبالشّر لمن أذاه وأساء إليه لأنّ دعاءه لا يخلو عن الرّقة [(١)].

(٣) أمّا دعوة الوالد الذي تحمَّلِ ألم التّربية وذاق صنوف العذاب حتى ترعرع غصن وليده وأينع زهره فإنّ دعوته لا تُردُّ، وجاء في الأثر عن أم حكيم «دُعَاءُ الْوَالد يُفْضى إِلَى الْحِجَابِ (٢)». أي يصعد ويصل إلى حضرة القبول فلا يَحُولُ بينه وبين الإِجابة حائل.

### (٣) يُستجاب لنا في اليهود

دعاؤنا على اليهود مُستجاب لقوله عَلَي «يُسْتَجَابُ لَنَا فِي الْيَهُود، وَلاَ يُسْتَجَابُ لَهُمْ فِينَا (٣)». هذا ما رواه البخارى في صحيحه مُعلَّقا، وهو المعنى الذي جَاءت به رواية مسلم «وَإِنَّا نُجَابُ عَلَيْهِمْ وَلاَ يُجَابُونَ عَلَيْنَا (٤)». أي لأنّا ندعو عليهم بالحقّ وهم يدعون علينا بالظّلم.

وقد جاء ذلك في حديث عائشة عند الشّيخين قالت «إِنَّ الْيَهُ وَدَ أَتُوا النَّبِيَ ﷺ فَقَالُوا: السَّامُ عَلَيْكُمْ وَلَعَنَكُمُ اللهُ وَعَلَيْكُمْ. فَقَالَتْ عَائشَةُ: السَّامُ عَلَيْكُمْ وَلَعَنَكُمُ اللهُ وَعَضِبَ عَلَيْكُمْ. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُ مَهْلاً يَا عَائشَةُ، عَلَيْكَ بِالرِّفْقِ وَإِيَّاكِ وَالْعُنْفِ. أُو الْفُحْشِ قَالَتُ : أَوَلَمْ تَسْمَعْ مَا قَلْتُ ! رَدَدْتُ عَلَيْهِمْ فَيُسْتَجَابُ لِى فِيهِمْ وَلاَ يُسْتَجَابُ لِى فِيهِمْ وَلاَ يُسْتَجَابُ لَى فِيهِمْ وَلاَ يُسْتَجَابُ لَهُمْ فَيَ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيُسْتَجَابُ لِى فِيهِمْ وَلاَ يُسْتَجَابُ لَهِمْ فَيَ (٥) ».

ويستفاد من الحديث أن الدّاعي إذا كان ظالما لمن دعا عليه لا يستجاب دعاؤه ويُؤيده قول الله تعالى ﴿ وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ [الرّعد: ١٤] . أى يضلّ عنهم ذلك الدّعاء فلا يجدون منه سبيلا وهو مثل قول الله تعالى ﴿ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنتُ مُ تَعْفُونَ مِن دُونِ ٱللّهُ قَالُواْ ضَلُواْ عَنَّا ﴾ [الأعراف: ٣٧] . قال ابن عبّاس: أى أصوات الكافرين محجوبة عن الله تعالى فلا يسمع دُعاءهم.

#### ما بهنع استجابة الدّعاء

من الموانع التي تحول دون استجابة الدّعاء:

 <sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحوذي [ج ٨ ص ٤٤٨].

<sup>(</sup>٢) أورده ابن ماجه بإسناد ضعيف [٣٩٣٢] وانظر التّعليق الرّغيب [٢ / ٢٧٧].

<sup>(</sup>٣) رواه البخاوي في صحيحه مُعلَّقا قبل رقم [ ٦٤٠١].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٦٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صعيح أخرجه البخاري [ ٦٤٠١] ومسلم [٢١٦٥] باختلاف.

#### (١) كسب الهــال الحرام

العيش على الحرام أكلاً وشُربًا ولباسًا وتغذيةً من أعظم الموانع التي تحول دون استجابة الدّعاء كما في قوله عَلِي « أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الله طَيْبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيْبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ الْمُؤْمنينَ بِمَا أَمَر بِه الْمُرْسَلِينَ فَقَالَ ﴿ تَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ الله طَيْبُ لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيْبُت وَآعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾. ثُمَّ ذَكَرَ بَمَا أُمَر بِه الْمُوسَلِينَ فَقَالَ ﴿ تَأَيُّهَا الزَّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيْبُت وَآعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾. ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطيلُ السَّفَرَ أَشْعَتُ أَغْبَر يَمُدُّ يَدَيْه إِلَى السَّمَاء يَقُولُ «يَارَبٌ وَمَطْعَمُهُ حَرامٌ وَعُذَى بالْحَرَام ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لَهُ ١٠ ) ».

وفيه أنّ المشروب والمأكول والملبوس ونحو ذلك ينبغى أن يكون حلالا خالصا لا شُبهة فيه، وأنّ من أراد قبول دعائه كان أولّي بالاعتناء بذلك من غيره، أمّا قوله «فَأنّى يُسْتَجَابُ لَهُ» فهو استفهام وقع على وجه التّعجُّب والاستبعاد، أى من أين يُستجاب لمن هذه صفته وكيف يستجاب له ؟. كما يُؤخذ من الحديث أنّ تكسب الحرام والتّغذي به من جملة موانع الإجابة وعدم قبولها.

#### (٢) ترك الفروض والواجبات

ترك الفروض والواجبات وارتكاب المحرّمات من الموانع التى تقف حائلا دون استجابة الدّعاء، فلا يُرفع الدّعاء إلا بالعمل الصّالح باعتباره مِن الكلم الطيّب كما فى قول الله تعالى ﴿ اللّهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلْمُ ٱلطَّيْبِ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلْحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠]. ولهذا قيل [مثل الذي يدعُو بغير عمل كمثل الذي يرمى بغير وتر]. وعن بعض السّلف [كَيْفَ تَسْتَبْطِيءُ الإجابة وقد سدد ث طَريقها بالْمَعاصى].

وأداء الفرائض من أحب ما يتقرّب به إلى الله تعالى لقوله «وَمَا تَقَرَّبَ إِلَى عَبْدى بِشَى ْء أُحَبَ إِلَى الله تعالى لقوله «وَمَا تَقَرَّبَ إِلَى عَبْدى بِشَى ْء أُحَبَ إِلَى مَمَّا الْفَتَرَضُتُهُ عَلَيْه (٢) ». ويدخل تحت هذا اللفظ كلّ الفرائض الظّاهرة كالصّلاة والزّكاة والصّوم والحجّ وغيرها من الأركان ،وكما يشير الحديث فأنّ الأمر بالفرائض جازم ويقع بتركها المعاقبة بخلاف النّفل الذي يشترك معها في تحصيل الشّواب لتأتى الفرائض أكمل أجرا وأحبّ إلى الله تعالى أداء وأقرب إليه رضا وقبولا.

كما أنّ الإتيان بالفرائض على الوجه المأمور به يُحقِّق الامتثال للأمر واحترام الآمر النّاهى وتعظيمه بالانقياد له وإظهار عظمة ربوبيّته وتحقيق ذلّ عبوديّته، فيكون التّقرُّب بذلك من أعظم الأعمال عند الله تعالى وهو ما أشار إليه رسول الله عَلَيْ بقوله من حديث أبى ثعلبة الخشنى «إنَّ الله فَرَضَ فَرَائضَ فَلاَ تُضيَّعُوهَا، وَحَدَّ حُدُودًا فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلاَ تَسْأَلُوا عَنْهَا (٣)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٠١٥]. (٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٠٠٦]. (٣) حديث حسن رواه الدّارقطني [٤٥٠٢] والطّبراني في الكبير [٢٢١/٢٢].

وفعل الطّاعات مو جب لاستجابة الدّعاء ولهذا توسُّل الذين دخلوا الغار وانطبقت الصّخرة عليهم بأعمالهم الصّالحة التي أخلصوا فيها لله عزّ وجلّ ودعوا الله بها فأجيبت دعوتهم لقول بعضهم لبعض «انْظُرُوا أَعْمَالاً عَمِلْتُمُوهَا صَالِحَةً للهِ، فَادْعُوا اللهَ تَعَالَى بِهَا لَعَلَ اللهَ يَفْرُجُهَا عَنْكُمْ (١)».

واستُدل بهذا على أنّه يُستحب للإنسان أن يدعو في حال كربه بصالح عمله ويتوسَّل إلى الله تعالى به، لأنّ هؤلاء فعلوه فاستُجيب لهم وذَكَرَهُ النّبي تَلِكَّ في معرض الثّناء عليهم والتّعريف بجميل فضائلهم.

#### (٣) ترك الأمر بالمعروف

كما أنّ ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يمنع استجابة الدّعاء لقول النبي عَلَيْهُ من حديث عائشة رضى الله عنها «يا أَيُها النَّاسُ إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ مُرُوا بِالْمَعْرُوفِ مَن قَبْلِ أَنْ تَدْعُونِي فَلاَ أَجِيبُكُمْ، وَتَسْأَلُونِي فَلاَ أُعْطِيكُمْ، وَتَسْتَنصرُونِي فَلاَ أَخِيبُكُمْ، وَتَسْأَلُونِي فَلاَ أَعْطيكُمْ، وَتَسْتَن وَاللهُ عَنْ اللهُ أَنْ يَعْنَ عَلَيْكُمْ عَذَا با مِنْهُ وَلَهُ عَنْ الْمُنْكَرِ أَوْ لَيُوشِكَنَ اللهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْهُ ثَمَّ تَدْعُونَهُ فَلاَ يَسْتَجِيبُ لَكُمْ ("")».

والمعنى أنّ أحد الأَمرين واقع إِمّا الأمر والنّهى منكم، وإِمّا إِنزال العذاب من ربّكم، ثمّ عدم استجابة الدّعاء له في دفعه عنكم، بحيث لا يجتمعان ولا يرتفعان، فإن كان الأمر والنّهى لم يكن عذاب، وإن لم يكونا كان العذاب العظيم.

والأمر بالمعروف يتعين على المرء إذا كان المنكر في موضع لا يعلم به إلا هو أو لا يتمكّن من إزالته إلا هو ، كمن يرى زوجته أو ولده على منكر أو تقصير في المعروف، فإنّه يجب عليه مجابهة هذا المنكر لقوله عَلَيْهُ «فَلْيُغَيِّرُهُ» وهو أمر إيجاب بإجماع الأمّة وهو أيضا من النّصيحة التي هي من الدِّين.

#### (٤) الاستعجال في الإجابة

وإجابة الدّعاء مشروطة بعدم استعجالها كأن يقول المرء قَدْ دَعَوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ فَلَمْ أَرَ يُستجب لى فينقطع عند ذلك ويدَعُ الدّعاء لقوله ﷺ «يُسْتَجَابُ لأَحَدكُمْ مَا لَمْ يَعْجَلْ فَيَقُولُ قَدْ دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ لِي ( أ ) ». والمراد أنّه يمل الدّعاء فيتركه فيكون

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٩٧٤] ومسلم [٢٧٤٣] وأبو داود [٣٣٨٧].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٥١٣١].

<sup>(</sup>٣) حديث أخرجه التّرمذي وحسّنه [٢١٦٩] وأحمد بإسناد صحيح [٢٣١٩٤].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٣٤٠ ] ومسلم [ ٢٧٣٥ ] وأبوداود [ ١٤٨٤ ] .

كَالْمَانِّ بدعائه، أو أنّه أتى من الدّعاء ما يستحقّ به الإجابة فيصير كالمبخل للرّب الكريم الذي لا تُعجزه الإجابة ولا ينقصه العطاء. (قال) الدّاودي [يُخشى على من خالفَ وقال «قَدْ دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ لي». أن يُحْرَمَ الإِجابة وما قام مقامها من الادّخار والتّكفير (١)].

وفى الحديث أدب من آداب الدُّعاء وهو أنّه يلازم الطّلب ولا ييأس من الإجابة ، لما في ذلك من الانقياد والاستسلام وإظهار الافتقار إلى الله تعالى ، حتى قال بعض السّلف «لأنا أشَدُّ خَشْيةً أَنْ أُحْرَمَ الدُّعَاءَ مِنْ أَنْ أُحْرَمَ الإَجَابَةَ». وكأنّه يشير إلى حديث ابن عمر تَرْظُفَيّة «مَنْ فُتحَ لَهُ في الدُّعَاء مَنْكُمْ فُتحَتْ لَهُ أَبْوَابُ الْجَنَة (٢٠)».

# (٥) الدَّعاء بإثم أو قطيعة رحم

ومن شروط إجابة الدُّعاء أن لا يكون فيه إثم أو قطيعة رحم أو دعاء بالشَّر على غير مُستحقّه، لقوله ﷺ من حديث أبى هريرة «لا يَزالُ يُسْتَجَابُ للْعَبْد مَا لَمْ يَدْعُ بإِثْمِ أَوْ قَطيعَة رَحِم مَا لَمْ يَسْتَعْجلْ (٣) ». وفي رواية «مَا مِنْ أَحَد يَدْعُو بَدُعَاء إِلاَّ آتَاهُ اللهُ مَا سَأَلَ أَوْكُ فَعَ عَنْهُ مِنَ السَّوء مِثْلُهُ مَا لَمْ يَدْعُ بإِثْمِ أَوْ قَطيعَة رَحِم (٤٠) ».

والإثم هو الفعل المُبطَّىءُ عن الجزاء والثَّواب وجمعه آثَام ومنه قول الله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنبُونَ كَبَيْرَ آلْإِثْمُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ يَجْتَنبُونَ كَبَيْرَ آلْإِثْمُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فَى صَدْرِكَ وَكُرِهْتُ أَنْ يَطلِعُ عَلَيْهِ النَّاسُ (٥) ». فالآثام تُضيق الرزق وتنزع البركة منه وتحرم العاصى من فيض ربه وفضله. (قال) اللكنوى [الإِثم الذّنب الذي يستحق العقوبة عليه ولا يصح أن يُوصف به إلا الحرم].

والقطيعة هي الهجران والمخاصمة وقطع ما ألف القريب منه من سابق الصّلة والإحسان لغير عذر شرعي [(٦)]، أمّا [الرَّحمُ] فمشتقّ من الرَّحْمَة ومنه قوله تعالى ﴿وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴾[الكهف: ٨١]. وقوله ﴿وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْصَّرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْصَّرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْصَّرِ وَتَوَاصَوْاْ بِالْكَالِي اللهِ ١٧٠].

وفى الحديث «إِنَّ الرَّحِمَ شُجْنَةٌ مِنَ الرَّحْمَنِ، فَقَالَ اللهُ مَنْ وَصَلَكِ وَصَلْتُهُ وَمَنْ قَطَعَكِ قَطَعْتُهُ (٧)». أى قرابة مشتبكة كاشتباك العروق، والمعنى أنّ اسمها من اسمه وهى مُشتقّةَ

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ص ١٤٥ج ١١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [١٨٦٩] وقال هذا حديث صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٧٣٥] والتّرمذي [ ٣٣٨٧].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أخرجه التّرمذي [ ٣٣٨١] وأحمد [١٤٨١٥] عن جابر رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٥٣] والتّرمذي [٣٣٨٩].

<sup>(</sup>٦) انظر الموسوعة الفقهيّة [٢٧ / ٣٥٨].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٩٨٨] ومسلم [٢٥٥٤] وأحمد [٧٩١٨].

منه، وجاء عند مسلم بلفظ «الرَّحمُ مُعَلَّقَةٌ بِالْعَرْشِ تَقُولُ مَنْ وَصَلَنِي وَصَلَهُ اللهُ، وَمَنْ قَطَعَنى قَطَعَهُ اللهُ (1)». وفي الأحاديث نهى عن الدَّعاء بالباطل الذي يلحق الأذى بذوى القربي أو بنيهم أو على النّعمة المتصلة بهم، أو أن يدعو بالشّر على غير مُستحقّه، أو أن يكون له فيما سأله غرض فاسد ومقصد باطل.

### (٦) الاعتداء في الدّعاء

الاعتداء هو تجاوز الحدّ من [عَدَا الأَمْرَ يَعْدُوهُ وتَعَدَّاهُ] وكلاهما تجاوزه وتركه؛ والاعتداء في الدَّعاء وتجاوز الحدّ فيه يمنع قبوله واستجابته بواحد من أمرين:

(الأوّل) أن يدعو بمستحيل شرعا أو مستبعد عقلا.

(الثّاني) أن يدعو بُحال جرى أمره على العادة والدّعاء بخرقه تحكُّم في القدرة القاضية بدوامه.

ولعلّ سعدا وَيُؤلِّكُ أنكرعلى ابنه حيث سأل النّعيم والبهجة بعد سُؤاله الجنّة ، وحيث استعاذ من السّلاسل والأغلال بعد استعاذته من النّار، فهو من قبيل تحصيل الحاصل فيكون دعاء ليس وراءه طائل.

أمّا [الأمر النّاني] فإنّه لا يعقل أن يدعو الإنسان أنّه يصعد إلى السّماء أو يتحوّل الجبل الفلاني ذهبا، أو أن يطلب إدخال من مات على الكفر الجنّة، وكلّ ذلك من قبيل المستحيلات التي تعدّ في نظر الشّرع اعتداء في الدّعاء.

وفى قول الله تعالى ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَصَرُّعُا وَخُفْيَةً لَكُ لا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِيرِ ﴾ [الأعراف: ٥٥]. قيل المراد إنه لا يحبّ المعتدين في الدّعاء، والمعتدى هو المجاوز للحد المرتكب للحظر

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٥٥٥] وافقه البخاري [ ٥٩٨٩] عن زيد بن رومان.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٣١٣٠] وأورده الألباني في الإرواء [ ١٤٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٤٨٠].

وقد يتفاضل بحسب ما اعتدى فيها.

والاعتداء في الدّعاء على وجوه منها:

(١) الجهر الكثير والصِّياح وهو ما يُناقض قوله ﴿تَـنَّعُونَهُ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ .

(٢) أن يدعو بما ليس في الكتاب والسُّنة وقيد قال تعالى ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَتْ مِهِ [الأعراف: ١٨٠].

(٣) أن يسأل ما لا يجوز له سُؤال من المعونة على المحرّمات ومنه قول الله تعالى
 ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيرَ ﴾ المائدة: ١٠١].

(٤) أن يدعو ربه غير متضرع لمنافاته لدعاء الذّليل كما في قوله تعالى ﴿ وَيَلَا عُونَنَا رَغَبُا وَ وَكَالُو الْ وَ وَكَالُو اللّهُ اللّهُ وَكَالُو اللّهُ اللّهُ وَكَالُو اللّهُ ا

( ٥ ) أن يُثنى على ربّه تعالى بما لم يُثْنِ به على نفسه ولا أذن له فيه وقد قال الله تعالى ﴿ بَلْ إِنَّاهُ تَعالَى ﴿ بَلْ إِنَّاهُ وَ اللهُ عَالَى ﴿ بَلْ إِنَّاهُ أَتَ لَنْعُونَ هِا لَا نعام : ١ ٤ ] .

(٣) أن يدعو مع ربه غيره فإن من أعظم العدوان أن يُشرك مع ربه غيره في دعائه له وقد قال ﴿وَلا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُّكُ ﴾ [يونس: ١٠٦].

وعلى هذا فإِنّ في قوله تعالى ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِير ﴾ [الأعراف:٥٥]. الدّلالة على أمرين:

(أحدهما) محبوب الله تعالى وهو الدُّعاء تضرُّعا وخُفية.

(والثَّاني) مكروه له مسخوط عليه وهو الاعتداء في الدَّعاء.

فأمر سبحانه بما يحبُّه وندب إليه، وحذَّر ثمّا يبغضه وزجر عنه بما هو أبلغ طرق الزّجر والتّحذير وهو لا يحبّ فاعله، ومن لا يحبّه الله فأى خير يناله؟ [(١)].

# (٧) الغفلة عن ذكر الله تعالى

والقلب الغافل عن ذكر ربّه اللاهي بدنياه عن طاعته لا يُستجاب له دعاء لكونه مُعرض عن الله تعالى مُشتغل بغير أمره لقول النّبي على من حديث عبد الله بن عمرو عند أحمد «الْقُلُوبُ أَوْعَيَةٌ وَبَعْضُهَا أَوْعَي من بعض فَإِذَا سَأَلْتُمُ الله عَزَّ وَجَلَّ أَيُّهَا النَّاسُ فَاسْأَلُوهُ وَأَنْتُمْ مُوقَنُونَ بالإِجَابَة ، فَإِنَّ الله لاَ يَسْتَجيبُ لعَبْد دَعَاهُ عَنْ ظَهْرِ قَلْب غَافل (٢٠». وجاء عند الترمذي بلفظ «وَاعْلَمُوا أَنَّ الله تَعَالَى لاَ يَسْتَجيبُ دُعَاءً منْ قَلْبِ غَافل لاَه (٢٠)».

<sup>(</sup>١) انظر التَّفسير الكبير لابن تيمية [ج ٤ ص ٣٠٨]. (٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٦٥٥].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن لغيره أخرجه التّرمذي [ ٣٤٧٩].

ثم تأتى الآيات الكريمة لتبين أن الغفلة هى ترك الطّاعة والذكر عمدا، واتباع الهوى والضّلالة قصدا من قول الله تعالى ﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتّبَعَ هَوَئهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَرُطُا ﴾ [الكهف: ٢٨]. والغفلة هى فقد الشّعور بما ينبغى أن يشعر به من قوله تعالى ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَلَا أَوْ الرّبَا الله القيامة وأحداث ما بعد الموت، والغافلون في قوله تعالى ﴿ أَوْلَتَ لِكُ هُمُ ٱلْغُفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]. هم الذين لا يُدركون الحق ولا يهتدون إليه.

واللاَّهي مِنْ [ لَهَا - يَلْهُو - لَهُوا ] أي شغل نفسه بما فيه لذّتها وسرورها ، ولَهَى عن الشّيء يلهي غَفل عنه وانصرف ، فهو [ قلب لاه ] وهي [ قُلُوبٌ لاَهِيَةٌ ] ومنه قوله تعالى ﴿ لاَهِيَةُ قُلُوبٌ لاَهُ إِلاَّ النّبياء : ٣]. أي غافلة منصرفة عن الحقّ وعن أداء واجباته ، وتلَهًى عن الشّيء تشاغل عنه وانصرف كقوله تعالى ﴿ فَأَتْ عَنْهُ تَلَهَّىٰ ﴾ [ عبس: ١٠]. واللاّهية من لهي عنه إذا نسيهُ وغَفَلَ عنه .

وفى قوله سبحانه ﴿إِنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعَبُّ وَلَهُوْ ﴾ [محمد: ٣٦]. تنبيه على أن اشتغال أهل الدّنيا باللّعب معناه السّخرية والاستهزاء مُعلَل باللّهو الذي معناه الذّهول والغفلة فإنّهم أقدموا على اللّعب للهوهم وذهولهم عن الحق [(١)]. فاللّعب هو العَبثُ وترك ما ينفع إلى ما لا ينفع. [أو] هو الإقبال على الباطل، أمّا اللّهو فهو الإعراض عن الحقّ والميل عن الجدّ إلى الهزل [(٢)].

#### (٨) عدم العزم في المسألة

ولا يُقبل دعاء من لا يعزم المسألة ولا يُحسن المظنّة بالله تعالى في الإجابة لقوله ﷺ من حديث أنس «إِذَا دَعَا أَحَدُكُمْ فَلْيَعْزِمِ الْمَسْأَلَةَ وَلاَ يَقُولَنَّ اللَّهُمَّ إِنَّ شَئْتَ فَاعْطِنِى فَإِنَّهُ لاَ مُسْتَكْرِهَ لَهُ (٣)». وجاء عند مسلم «ليَعْزِمِ الْمَسْأَلَةَ وَلَيْعْظِمِ الرَّغْبَةَ (٤)». ولفظه عند أحمد «إِذَا دَعَا أَحَدُكُمْ فَلاَ يَقُلُ اللَّهُمَّ اَغْفِر لِي إِنْ شِئْتَ وَلَكِنْ لِيَعْزِمْ بِالمَسْأَلَةِ، فَإِنَّهُ لاَ مُكْرة لَهُ (٥)».

وعزم المسألة الشّدَّة في طلبها والجزم من غير ضعف في هذا الطّلب ولا تعليق على مشيئة أو نحوها ، وعلى المرء أن يُبالغ في ذلك بتكرار الدّعاء والإلحاح فيه لقول النّبي

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخرالرّازي [٢٢ ص ١٤١].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ١٨٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٣٨] ومسلم [٢٦٧٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨/٢٦٧٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٣١٢].

عَلَيْ «وَلْيُعْظِمِ الرَّغْبَةَ». ويُحتمل أن يُراد به الأمر بطلب الشّيء العظيم والكبير ويُؤيّده ما في آخر هَذه الرّواية «فَإِنَّ الله لاَ يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ (١)».

والمراد من قوله عَلَيْكُ «فَإِنَّهُ لاَ مُسْتَكُرِهَ لَهُ»: أنّ الذي يحتاج إلى التّعليق بالمشيئة ما إذا كان المطلوب منه يتأتى إكراهه على الشّىء فيخفّف الأمر عليه ويعلم بأنّه لا يطلب منه ذلك الشّىء إلا برضاه، والله تعالى مُنزَّه عن ذلك فليس للتّعليق فائدة.

(قال) ابن عبد البر [لا يجوز لأحد أن يقول «اللَّهُمُ اعْطني إِنْ شئْتَ». وغير ذلك من أمور الدّين والدّنيا لأنّه كلام مستحيل لا وجه له، ولأنّه سَبحانه لا يفعل إلاّ ما شاءه، فينبغي للدّاعي أن يجتهد في الدّعاء ويكون على رجاء الإجابة ولا يقنط من الرّحمة فإنّه يدعو بسرًا كريمًا (٢)].

# ما يكره من الدّعاء

# (١) تخصيص الداعس نفسه بالدّعاء

يكره تخصيص المرء نفسه بالدّعاء لحديث أبي هريرة قال «قَامَ رَسُولُ الله ﷺ إِلَى الصَّلاَة وَقُمْنا مَعَهُ، فَقَالَ أَعْرَابِي في الصَّلاَة اللَّهُمَّ اَرْحَمْني وَمُحَمَّداً وَلاَ تَرْحَمْ مَعَنا أَحَداً، فَلَمَّا سَلَّمَ رَسُولُ الله ﷺ قَالَ للأَعْرَابِي لَقَدْ تَحَجَّرْتَ وَاسِعًا. يُرِيدُ رَحْمَة الله عَزَ وَجَلَّ (٣)». أي ضيَقْت من رحَمة الله ما وسّعه، ومَنعْت ما أباحه وخصصت به نفْسك دون غيرك، وأصل الْحَجْرِ الْمَنْعُ، ومنه الْحَجْرُ على السّفيه وهو منعه من التصرف في ماله ورفع يده عنه، وذكر بصيغة التفعيل إشارة إلى أنّه قد تكلّف في هذا الدُّعاء الذي خصّ به نفسه.

وفي الحديث دلالة على أنه يُطلب من الدّاعى ألاّ يخصّ نفسه بالدّعاء لإنكار الرّسول عَلَيْهُ على الرّجل قوله «وَلا تَرْحُمْ مَعَنَا أَحَدًا». ولكونه بخل برحمة الله تعالى على خلقه، ولأنّ التّعميم في الدُّعاء أقرب إلى الإجابة، ولأنّ رحمة الله وسعت كلّ شيء.

### (٢) دعـاء الإنسان على نفسه وأهله وماله

جاء النّهى صريحا عن أن يدعو الإنسان على نفسه وأهله وماله خشية أن تُفتح أبواب الرّحمة أثناء الدّعاء فيستجيب الله الطّلب ويحلّ ما دعى به لحديث مسلم عن عمران بن حصين قال «بَيْنَمَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، وَامْرَأَةٌ مِنَ الأَنْصَارِ عَلَى نَاقَةٍ،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٦٧٩] وأبو داود [١٤٨٣] والتّرمذي [٣٤٩٧].

 <sup>(</sup>۲) انظر فتح البارى [ج ۱۱ ص ۱۴٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٠] والتّرمذي [١٤٧].

فَضَجِرَتْ فَلَعَنَتْهَا فَسَمِعَ النَّبِيُّ عَلَيْ ذَلكَ فقالَ: خُذُوا مَا عَلَيْهَا وَدَعُوهَا فَإِنَّهَا مَلْعُونَةٌ (٣)». وإنَّما قال هذا زجرا للمرأة ولغيرها ، فعُوقبت بإرسال النّاقة للعنها إيّاها .

ولمّا تلكّا بعير الرّجل قليلا وتوقف عن السّير «قال له شَأْ لَعَنكَ اللّه ! فَقَالَ رَسُولُ الله عَنْهُ فَلاَ تَصْحَبْنَا بِمَلْعُون ». الله عَنْهُ فَلاَ تَصْعَبْنَا بِمَلْعُون ». ثَمَّ قَال «لاَ تَدْعُوا عَلَى أَنْفُسكُم وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَوْلاَدكُم ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَمْوَالكُم ، لاَ تُوافقُوا مِنَ الله سَاعَة يُسْأَلُ فيها عَطَاءً فَيسْتَجيبُ لَكُم (١) ». وزاد أبو داود «وَلاَ تَدْعُوا عَلَى خَدَمَكُم ». وفي الحديث النّهي عن إطلاق الألسنة بالدّعوات السيئة وطلب المصائب والكوارث والأذى أن تلحق بالأنفس أو تمرّ على الأبناء أو على النّعمة المتصلة بهم.

وفى قوله تعالى ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرُ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ ﴾ [يونس: ١١]. قال مجاهد: هو الواصل لأهله وولده وماله إذا غضب عليه دعا قائلا [اللَّهُمَّ لاَ تُبَارِكُ فيه اللَّهُمَّ الْعَنْهُ]. يقول: لو عجّل له ذلك لأهلك من دعا عليه وأماته، أو ما دعا عليه فسلبه منه، والحديث يدل على أنه قد يُستجاب هذا الدُّعاء لمصادفته ساعة إجابة [(٣)].

# سادسا ــالاستعاذة من أمراض النُفس (١) الاستعاذة من الذّلة

الذُّلُّ في اللَّغة الضّعف والمهانة ومنه الذَّلَةُ والمذَّلَةُ ، والذُّلُّ [بالضّم] ما كان عن قهر ومنه قوله تعالى ﴿ وَتَرَّنهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ ﴾ [الشّورى: ٥٤]. والذَّلَةُ [بالكسر]: ما كان بعد تصعُّب وإباء من غير قهر ، يقال : ذَلَّ يَذَلُّ ذُلاً وَذَلَةً : فهو «ذَلِيلٌ» وهو الضَّعيفُ والْمُهَانُ ومنه قول الله تعالى ﴿ خَشِعَةً أَبْصَنُرُهُمْ تَرَّهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ﴾ [المعارج: ٤٤]. أي من الرَّهق والهوان [(٤٠)].

أمّا إذا كان الذُّلُّ من جهة الإنسان نفسه لنفسه فهو الأمر المحمود كما في قوله تعالى ﴿ أَذِلَه عَلَى النَّمُ مِن جهة الإنسان نفسه لنفسه فهو الأمر المحمود كما في قوله تعالى ﴿ وَالْمُنْ حَنْاحَ اللَّلُ : أَلاَنَ جَانِبه وتواضع كما في قوله تعالى ﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨]. وذَلَّ الْعَبْدُ لربِه خَضَعَ وامْتَثَلَ وخَشَعَ.

والذُّلَّةُ لغير الله تعالى أمْرٌ استعاذ منه رسول الله عَلَيْ كما في حديث أبي هريرة بقوله

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٩٥] وأبو داود [٢٥٦١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٠٠٩] وأبو داود [١٥٣٢].

<sup>(</sup>٣) انظر جامع العلوم والحكم [ص ٢٤٤].

 <sup>(</sup>٤) انظر بصائر ذوى التّمييز [٢/١٧-١٨].

«اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْفَقْرِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْقَلَّةِ وَالذَّلَةِ (''». كما جاء عند النسائى بصيغة الأمر في قوله عَلَى «تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِنَ الْفَقَرِ وَالْقِلَّةِ وَالذَّلَةِ ('''». وفي الأحاديث الإشارة إلى أمرين:

(الأوّل) أهميّة الاستعاذة بالله تعالى من المذلة والمسكنة.

(النّاني) أنّ المؤمن الصّادق لا يُذل ولا يخضع لغير خالقه سبحانه.

# (٢) الاستعادة من الجُبن

الجُبْنُ هيئة حاصلة للقوة الغضبية بها يحجم المرء عن مباشرة ما ينبغى، وزاد فى التعريفات»: وما [لا] ينبغى، ومنه [جَبنَ] جُبْنا: تَهيَّب الإقدام على ما لا ينبغى أن يُخاف منه. [أو] هو ضعف القلب ومهابة الأشياء، والْجَبانُ: الْهَيُوبُ للأشياء لا يُقْدمُ على مخالفة النّفس والشّيطان والتقاعس عن قتال الأعداء، وهى الصّفة التي استعاد منها رسول الله عَلى الله عَلى أمّته على الشّجاعة والإقدام كما في حديث أنس «كان رسُولُ الله عَلى يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنّى أَعُودُ بِك من الْعَجْزِ وَالْهَرَمِ (٣) ». وجاء عند النّسائى بلفظ «اللَّهُمَّ إِنّى أَعُودُ بِكَ مِنَ الْجُبْنِ وَالْهُرَمِ (١٠) ».

وتأتى استعاذته على الجُبن لما فيه من التقصير عن أداء الواجبات والقيام بحقوق الله تعالى وإزالة المنكر والإغلاظ على العصاة، ولأنه بشجاعة النفس وقوتها المعتدلة تتم العبادات، ويقوم المسلم بنصرة المظلوم والجهاد لإعلاء دين الله تعالى و شرعه [(٥)].

#### (m) الاستعادة من الخيانة

الخيانة هي الغدر والتفريط في الأمانة ومنه قول الله تعالى ﴿ يَعْلَمُ خَآيِنَةَ آلاً عَيْنِ وَمَا وَمَا تُحْفِي الصَّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩]. (قال) الرّاغب [الخيانة والنّفاق واحد، لكنّ الخيانة تقال اعتبارا بالقهر، والأمانة والنّفاق اعتبارا بالدّين ثمّ يتداخلان، فالخيانة: مُخالفة الحقّ بنقض العهد في السّر، والعهد شامل لجميع التّكاليف الشّرعيّة، والاختيان: المبالغة في الخيانة بالإصرار عليها [(٢)] ومنه قول الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورٍ ﴾ [الحجّ : ٣٨].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري في الأدب المفرد [ ٩٧٨] وأبو داود [ ١٥٤٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٧٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٨٢٣] ومسلم [٢٧٠٦].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٦٥] والنّسائي [ ٥٤٦٠].

<sup>(</sup>٥) انظر نووى مسلم [ج ٩ ص ٣٦].

<sup>(</sup>٦) انظر المطّلع [ص٢٦٢] والتّرقيف [ص٩١٩] ومعجم الألفاظ الفقهيّة [ج٢ص ٦٥].

وتحمل استعاذة النبي عَلَيْكُ من الخيانة كما في حديث أبي هريرة عند أبي داود «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِن الْحِيَانَةِ فَإِنَّهُ بِئُسَ [بِئُسَتِ] الْبِطَانَةُ (أ) ». الدّلالة على أمرين:

(الأوّل) أن يعتصم المسلم بربّه تعالى من تحرُّك نفسه لتحرّى الخيانة ونقض العهد وما يُبطنه من الشّر كما جاءت الإِشارة إلى ذلك في قول الله تعالى ﴿ وَمَّعُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٧].

والأمانات الأعمال التى ائتمن الله عليها العباد، وسمّيت أمانة لأنّها يُؤْمَنُ معها من منع الحقّ مأخوذة من الأمن، ويُقصد بها الأمانة فى كلّ شىء فى الطّهارة والوضوء والصّلاة والزّكة والجنابة والصّوم والكيل والوزن والودائع وغيرها، وعلى ذلك فقد كانت الأمانة من أوّل ما يُففد من الدّين لقوله عَظَة من حديث شدّاد بن أوس تَعَرَّفَتُهُ «أُوَّلُ مَا تَفْتَقِدُونَ منْ دينكُمُ الأَمانَةُ (٢)».

و «الأمانة» مصدر سُمِّى به الشّىء الذي يكون فى الذّية ومنه قول الله تعالى ﴿ فَلْيُؤَدِّ اللهِ عَالَى ﴿ فَلْيُؤَدِّ اللهِ عَالَى ﴿ فَلْهُ وَلا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَ اللهِ عَالَى الْأَمْرِ فَيه لَلْهُ مَنْ أَمَنْنَتُهُ وَلا يَكُتُمُواْ ٱلشَّهَ اللهِ عَلَى وجوب أداء الدّيون.

(الثّانى) أن يحول دون قيام الآخرين نقضهم للعهود وخيانتهم له فيما ائتمنهم عليه وهو مقصود قول النّبى عَلَيْهُ «بِعُسَت الْبِطَانَةُ». والبطانة في الأصل ضدّ الظهارة في الثّوب، والمراد بها في الحديث ما يُبطّنه الإنسان من الشّر، وتُطلق أيضا على صاحب سرّ الرّجل وداخلة أمره الذي يشاوره في أقواله وأفعاله، ويصحّ إيراده هنا ويكون المعنى: أعوذ بك من الخيانة فإنّها بئست الصّاحب.

وإذا كان الاختلاف قد قام حول المراد بالخيانة في قول الله ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لا تَخُونُواْ ٱلله ﴿ يَكَأُونُواْ أَمَنَنِكُمْ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٧]. فإنّ الوجوه التي ذكرها العلماء في سبب نزول هذه الآية من نحو قيام البعض بسماع الشّيء من النبي عَلي فيلقونه إلى المشركين مثلما فعل أبو لُبابة وحاطب بن أبي بلتعة ، أو أنّه تعالى أمرهم أن لا يخونوا الغنائم وجعل ذلك خيانة له ، لأ نّه خيانة لعطيّته وخيانة لرسول عَلي المعتباره القيّم بقسمها ، فمن خانها فقد خان الرسول عَلي ، فهذه كلّها داخلة فيها لكن لا يجب قصر الآية عليها لأنّ العبرة بعموم اللّفظ لا بخصوص السّبب .

كما يُستقى من الآية الكريمة الدّلالات التّالية:

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه أبو داود [١٥٤٧] والنّسائي [٥٤٨٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [ ٢٥٧٠] والصّحيحة [ ١٧٣٩].

(١) إيجاب أداء التكاليف بأسرها على سبيل التمام والكمال من غير نقص ولا إخلال، ومعنى الخون في قوله ﴿لا تَخُونُوا ﴾. النقص كما أنّ معنى الوفاء التمام ومنه: تخوّنه إذا انتقصه، ثمّ استعمل في ضدّ الأمانة والوفاء لأنّك إذا خُنت في الشّيء فقد أدخلت عليه النّقصان فيه.

(٢) أَنَّ التَقدير في قوله ﴿ وَيَحُونُوا أَكْنَاتِكُمْ ﴾ أي لا تخونوا الله والرسول ، فإنكم إن فعلتم ذلك فقد خُنتم أماناتكم ، والأمانات هي الأعمال التي ائتمن الله عليها العباد وسُمَّيت أمانة لأنها يُؤمَنُ معها من منع الحقّ.

(٣) أنّكم عندما تخونون فإنّ ذلك يعنى أنّ الخيانة توجد منكم عن تعمد لا عن سهو لقوله تعالى ﴿وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾. أى أنّكم تعلمون ما فى الخيانة من القبح والعار.

(٤) ثم إِنّه لَمَا كَانَ الدّاعي إلى الإقدام على الخيانة هو حبّ الأموال والأولاد وزين الحياة وبهرجها نبّه سبحانه على أنّه يجب على العاقل أن يحترز عن المضار المتولّدة من ذلك الحبّ فقال في الآية التي بعدها ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَاۤ أَمْوَ لُكُحُمْ وَأَوْلَدُكُمْ فَتْنَةُ وَلَنَّ اللّهَ عَندُهُ الْحَيْدُ وَاللّهُ اللّهُ عَندُ الطّاعة واستهواء الدّنيا والانشغال بها والاستسلام للهوى وقد قال الله تعالى ﴿وَلا تَمُدُّنَ عَيْنيَكُ إلَىٰ مَا مَتَّعْنا بِهِ وَلاَنهُمْ فِيهِ وَرِدْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ١٣١ (١)].

# سابعاً ـ الاستعاذة من سوء الأخلاق

الأخلاق جمع خُلُق وهو مَلَكَة راسخة في النّفس تصدر عنها الأفعال من خير أو شرّ بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر ورويّة، فإن صدرت عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلا وشرعا سُمِّيت تلك الهيئة [خُلُقًا حسنا]، وإن كان الصّادر عنها الأفعال القبيحة سُمِّيت تلك الهيئة [خُلُقًا حينا]، وإن كان الطّبع سواء أكان حميدا أم غير حميد.

ولهذا يُوصف الْخُلُقُ الممدوح بأنّه كريم أو عظيم أو حميد أو رفيع، ويوصف الخُلُقُ المندموم بضد هذه الأوصاف وهو الأمر الذى حثّ رسول الله عَلَي المسلمين على الاستعادة منه بقوله كما في حديث أبي هريرة «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّقَاق وَالنَفَاق وَسُوء الأَخْلاَق السَّيئة التي تضر بالمرء الأَخْلاَق السَّيئة التي تضر بالمرء ثم تتعداه إلى غيره من أفراد المجتمع.

وقوله «وسُوء الأُخْلاق» أي ما قبح منها ونقص، و[السَّيَّة] المعيبة والنّاقصة، و[السَّيِّيء] كلّ قبيح وشائن. [أو] ما يتعلق بها الذّم في العاجل والعقاب في الآجل. (قال) القرطبي

<sup>· (</sup> ۱ ) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ١٥ ص ١٥٦-١٥٧ بتصرّف].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود [٦٤٥٦] والنسائي [٨٦٥٥] بإسناد ضعيف.

[ «حَقيقَةُ الخُلُقِ»: هو ما يأخذ به الإنسان نفسه من الأدب فيسمّى خُلُقًا لآنه يصير كَالْخلْقَة فيه، أمّا ما طُبع عليه من الأدب فهو الخيم بالكسر: السّجيّةُ والطبيعة، فيكون الخُلُقُ: الطّبع المتكلّف، والخِيم: الطّبع الغريزى (١٠)].

ويجمع رسول الله عَنِي في استعاذته كلّ منكرات الأهواء والأعمال بقوله «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُودُ بِكَ مِنْ مُنْكر ما لا يُعرف حُسْنُهُ، إِنِّى أَعُوفُ بِكَ مِنْ مُنْكَرَاتِ الأَخْلاَقِ وَالأَعْمَالِ وَالأَهْوَاءِ (<sup>٢)</sup>». والمنكر ما لا يُعرف حُسْنُهُ، أو ما عُرفَ قُبَحه من جهة الشّرع، والمراد بالأخلاق الأعمال الباطنة.

والأهواء جمع الهوى مصدر [هَواه إِذَا أَحَبَه ]، ثمّ سُمّى الأمر المشتهى: الهوى سواء كان محمودا أو مذموما، ثمّ غلب مسمّاه على غير المحمود لأنّ الأهواء كلها منكرة كما فى قوله تعالى ﴿وَمَن أَضَلُ مُمّن اللَّه عَوْنه بِغَيْر هُدًى مِن اللَّه ﴾ [القصص: ٥٠]. ولذلك كما فى قوله تعالى ﴿وَمَن أَضَلُ مُمّن اللَّه عَلَي هُدَى مِن اللَّه عَلَي اللّه عَلَي كأَ حُسَنها إلاّ أَنْت ، كان رسول الله عَلَي كأحسنها إلا أَنْت ، وأصرف عنى سَينها إلا أَنْت (٣)». أى أرشدنى لأكملها وأفضلها ووفقنى للتخلّق بها واصرف عنى قبيحها.

وما جاءت كلمة الخُلُق في «الذّكر الحكيم» إلا مرتين:

(الأولى) عند قول قوم عاد لهود لمّا كذبوه ﴿إِنْ هَندَآ إِلَّا خُلُقُ آلاً وَلِينَ ﴾[الشَّعَراء: ١٣٧]. لتأكيد مذهبهم في الكُفر وما جرى عليه أمرهم من الشّرك.

(الثّانية) عند وصفه سبحانه وتعالى لِخُلُق نبيّه ﷺ بأكرم الوصف وأعظمه فى قوله ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظيم ﴾ [القلم: ٤]. وفيها قال ابن عبّاس ومجاهد: أى على دين عظيم من الأديان ليس دين أُحبُ إلى الله تعالى ولا أرضى عنه منه، وجاء فى صحيح مسلم عن عائشة رضى الله عنها «فَإِنَّ خُلُق نَبِى الله ﷺ كَانَ الْقُرْآنَ (٤)». ولفظه عند أحمد «كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ (٥)». وعن أنس قال «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ أَحْسَنَ النَّاسِ خُلُقًا (١)». وعن عائشة «لَمْ يَكُنْ رَسُولُ الله عَلَيْ فَاحشًا وَلا مُتَفَحِّشًا، وَلا صَخَّابًا فِي الأَسْوَاقِ، وَلاَ يَجْزِي عائشة السَّيْفَة ولَكَنْ يَعْفُو ويَصْفَحُ (٧)».

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ١٨ ص ٢٢٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٣٥٩١] والمشكاة [ ٢٤٧١] وصحيح الجامع [ ١٢٩٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٧١] وأبو داود [ ٧٦٠] والتّرمذي [ ٣٤٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٤٦] وأبو داود [١٣٤٢].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٤٨٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٣١٠] وأبو داود [٧٧٧٤].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٠ ٣٧] والتّرمذي [٢٠١٦].

فلم يُذكر خُلُقٌ مَحْمُودٌ إِلا وكان للنبى عَلَيْ منه الحظ الأوفر لقول أنس «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ أَحْسَنَ النَّاسِ، وكَانَ أَحْوَدَ النَّاسِ، وكَانَ أَشْجَعَ النَّاسِ ( ' ) ». وقال الجنيد: سُمَّى خُلُقُه عظيما لأنّه لم تكن له همَّة سوى الله تعالى. وقيل: سُمَّى خُلُقُه عظيما لاجتماع مكارم الأخلاق فيه عَلَيْ ويدل عليه قوله في الصّحيح «بُعثت لأتَمَّم مَكَارِمَ الأَخْلاق فيه عَلَيْ ويدل عليه قوله في الصّحيح «بُعثت لأتَمَّم مَكَارِمَ الأَخْلاق التي تجمعها تلك الحُزْمة الكريهة التي تتحكم في مصير ابن آدم وتقوده إلى الضّلال والغواية والهلاك، نذكر فيما يلى أمثلة لما أصاب البعض من سوء الأخلاق وألم المعصية:

## ا ـ الغيبــة

وقوله «بِمَا يَكْرَهُ»: هو عام سواء كان ذلك في بدنه أو دينه أو دُنياه أو نفسه أو خُلُقه أو ماله أو غير ذلك ممّا يتعلق به ، سواء ذكر ذلك عنه باللفظ أو الكتابة أو الرمز أو الإشارة ، وضابطه: أنّ كلّ ما أفهمت به غيرك نقصان مسلم فهو غيبة مُحرَّمة ، ويدلّ عليه قوله عَلَي «إِنَّ مِنْ أَرْبِي الرِّبا الاستطالة في عرْضِ الْمُسْلم بِغَيْرِ حَقِّ ( أ ) » . كما اعتبر رسول الله عَلَي أنّ غيبة المسلم لأخيه المسلم وذكره بما يكره منافية لحقيقة الإيمان وهو ما تضمنه قوله «يَا مَعْشَر مَنْ آمَنَ بلسانه وَلَمْ يَدْخُلِ الإيمان قَلْبَهُ ، لاَ تَعْتَابُوا الْمُسْلمينَ وَلاَ تَتَبعُوا عَوْرَاتهم م فَإِنَّهُ مَنِ التَّبعَ عَوْراتهم م يَتَبعِ الله عَوْرَته ، وَمَنْ يَتَبعِ الله عَوْرَته يَفضَحَه في بيته أنه مَن الله عَوْراتهم م يَتَبعِ الله عَوْرَته ، وَمَنْ يَتَبعِ الله عَوْرَته ، وَمَنْ يَتَبعِ الله عَوْرَته ،

وذكر المرء غيره بما يكره لا يخلو من أمرين:

(الأوّل) إن كان فيه ما ذُكر من المنقصة كان ذلك غيبة.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٣٠٧] وافقه البخاري [٢٠٤٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك بإسناد صحيح [١٩١٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٥٨٩] وأبو داود [ ٤٨٧٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٤٨٧٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٤٨٨٠].

(الثّانى) إِن لم يكن فيه شيء ممّا ذُكر كان ذلك بهتانا وكذبا عظيما لقوله عَلَيْ من حديث أبى هريرة عندالتّرمذى «وإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدْ بَهَتَ هُ (١) ». أى قلت عليه البهتان وهو كذب عظيم يبهت فيه من يقال في حقّه.

وكما ذكر العلماء فإنّ للغيبة أسبابا وبواعث منها شفاء المغتاب غيظه بذكر مساوىء من يغتابه، ومنها مجاملة الأقران والرّفاق ومشاركتهم فيما يخوضون فيه من الغيبة، ومنها ظنّ المغتاب في غيره ظنّا سيئا مدعاة إلى الغيبة، ومنها تبرئة المغتاب نفسه من سيىء وينسبه إلى غيره أو يذكر غيره بأنّه مشارك له، ومنها رفع النفس وتزكيتها بتنقيص الغير، ومنها حسد من يُثنى عليه النّاس ويذكرونه بخير، ومنها الاستهزاء والسّخرية وتحقير الآخرين.

(قال) الحسن [الغيبة ثلاثة أوجه كلّها في كتاب الله تعالى: الغيبة والإفك والبهتان، فأمّا الغيبة فهو أن تقول فيه ما بلغك عنه، فأمّا الغيبة فهو أن تقول فيه ما بلغك عنه، وأمّا الإفك فأن تقول فيه ما بلغك عنه، وأمّا البهتان فأن تقول فيه ما ليس فيه (٢) ]. واختُلف في حدّ الغيبة وفي حُكمها، فأمّا حدّها فقال الرّاغب [هي أن يذكر الإنسان عيب غيره من غير حاجة إلى ذكر ذلك، وقال غيره: حدّ الغيبة أن تذكر أخاك بما يكرهه لو بلغه، أو أن تذكره بسوء وإن كان فيه (٣) ].

أمّا حكمها فهى مُحَرَّمة بإجماع المسلمين وأنّها من الكبائر لأنّ حدّ الكبيرة صادق عليها ، ولأنّها ثمّا ثبت الوعيد الشّديد فيه ومنه حديث أنس رفعه «لَمَّا عُرِجَ بِي مَرَرْتُ بِقَوْمٍ لَهُمْ أَظْفَارٌ مِنْ نُحَاسٍ يَخْمُشُونَ بِهَا وُجُوهَهُمَ وَصُدُورَهُمْ ، قُلْتُ مَنْ هَوُلاءِ يَاجِبْرِيلُ ؟ قَالَ هَوُلاَءِ النَّاسِ ، وَيَقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهمْ (12) ».

ولا خلاف أنّ الغيبة من الكبائر وأنّ من اغتاب أحدا فعليه أن يتوب إلى الله تعالى لتسوية القرآن الكريم بين الغيبة وأكل الميتة بقوله تعالى ﴿أَكُبُّ أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلَ لَحَم أَخِهِ مَيْنًا فَكَرِهْتُمُوه ﴾ الأنّ الميّت لا يعلم بأكل لحمه كما أنّ الحيّ لا يعلم بغيبة من اغتابه. (قال) ابن عبّاس رَوْقيَ [ إنّما ضرب الله هذا المثل للغيبة لأنّ أكل لحم الميت حرام مستقذر، وكذا الغيبة أمر مُحرَّم في الدّين وقبيح في النّفوس، فكما يمتنع المرء أن يأكل لحم أخيه ميتا كذلك يجب أن يمتنع من غيبته حيًا ].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ١٩٣٤].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٦ ص ٣٣٥].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٤٨٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٨٧٨].

والفرق بين النصيحة والغيبة أنّ النصيحة يكون القصد فيها تحذير المسلم من مُبتدع أو فتّان أو غاشّ أو مُفسد، فتذكر ما فيه إذا استشارك من يريد صحبته أو معاملته كما قال النّبي عَلَيْ لفاطمة بنت قيس وقد استشارته في نكاح معاوية وأبى الجهم فقال «أَمَّا مُعَاوِيةً فَعَائِلٌ لاَ مَالَ لَهُ، وَأَمَّا أَبُو الْجَهْم فَإِنَّهُ رَجُلٌ لاَ يَضَعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ (١)».

فَإِذَا وقعتَ الغيبة على وجه النّصيحة لله تعالي ورسوله فهى القُّربة إلى الله سبحانه، وإذا وقعت على وجه ذمّ الغير وتمزيق عرضه والتّفكه بلحمه والغضّ منه لتضع من منزلته في قلوب النّاس، فهو الدّاء العُضال وهي النّار التي تأكل الحسنات كما تأكل النّار الحطب.

#### ۲\_النميمــــة

لمًا اختُلف في النّميمة والغيبة هل هما مُتغايرتان أو متّحدتان كان التّغاير عند الأكثر هو الرّاجح وأنّ بينهما عموما وخصوصا ظاهرين:

(1) فالنّميمة نقل قول الغير للمقول فيه على جهة الإِفساد بغير رضاه سواء كان بعلمه أم بغير علمه.

( ٢ ) والغيبة ذكره في غيبته بما لا يرضيه.

فامتازت النّميمة بقصد الإفساد بالشرّ والوشاية بين النّاس، وهي ليست مخصوصة بهذا فحسب، بل حدّ النّميمة كشف ما يُكره كشفه سواء كرهه المنقول عنه أو المنقول إليه أو ثالث، وسواء كان الكشف بالكناية أو بالرّمز أو بالإيماء، فحقيقة النّميمة إفشاء السّر وهتك السّتر عمّا يُكره كشفه [(٢)].

والنّميمة من الأخلاق الذّميمة والسُلوكيّات الممقوتة بين النّاس كما في قول الله تعالى ﴿ هَمَّازِ مَّشَّآءِ بِنَمِيمِ ﴾ [القلم: ١١]. (قال) الرّاغب [هَمْزُ الإِنسان اغتيابه والنَّمُّ إِظهار الحديثُ بالوشاية، وأُصل النّميمة الهمس والحركة (٣)].

والنّميمة خُلُقَ دنىء يرفضه الإسلام لما يحمله من إيقاع الشّر بين النّاس لما روى عن حذيفة أنّه بلغه أنّ رجلا يَنُمُّ الحديث فقال «سَمعْتُ رَسُولَ الله عَلَيُّ يَقُولُ: لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَمَّامٌ (\* كَيْ اللهِ عَلَيُّ يَقُولُ: الآيَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَتَّاتٌ (٥ )». كما جاءت رواية ابن مسعود تَوْفِيُ عند مسلم أيضا بلفظ «ألا أُنَبُّكُمْ مَا الْعَضْهُ ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٧٢٠٧].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۱ ص ۲۹۰].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٤٨٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٠٥].

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم [١٠٩/ ٥٠٨] و[٢٩٠٦] ووالْعَصْهُ، صفة للفعل الغليظ التّحريم وهي النّميمة.

(قال) في النّهاية [الْقَتَّاتُ هُوَ النَّمَّامُ، يقال: قَتَّ الحديث يَقَتُّهُ: إِذَا زَوَّرَهُ وَهَيَّأَهُ وَسَوَّاهُ، وقيل النَّمَّامُ: إِذَا زَوَّرَهُ وَهَيَّأَهُ وَسَوَّاهُ، وقيل النَّمَّامُ: الذي يكون مع القوم يتحدّثون فينمّ عليهم، يقال منه: فُلاَنٌ يَقُتُ الأحاديث قَتَّا: أي يُنمُّهَا نَمَّا، وقال الأصمعي في الذي يُنمَّى الأحاديث هو مِثْلُ الْقَتَّاتِ إِذَا كَانَ يُبلِّغُ هَذَا عَنْ هَذَا على وجه الإفساد والنّميمة (١٠)].

واْلْقَتَّاتُ الطَّعَّانُ للمرء إِذَا عَابِ ، والْقَسَّاسُ الذي يسأل عن الأخبار ثمّ يُنمَّهَا ، وَاللَّمَّازُ الذي يذكرهم في مغيبهم ، أمّا المُشَّاءُ بنميم : الذي يمشى بين النّاس بالنّميمةَ ليُفسد بينهم ، يقال : [نَمْ يَنُمُّ نَمًا و نَمَيمَةً] أي يمشى ويسعى بالفساد [(٢)].

والنَّمَّامُ لا يُخَفَّف عنه العذاب في قبره كما أخبر رسول الله عَلَيُّ عن اللَّذَين يُعذَّبان وما يُعذَّبان في كبير بقوله «أمًّا هَذَا فَكَانَ لا يَسْتَترُ مِنْ بَوْله، وَأَمَّا هَذَا فَكَانَ يَمْشي بَيْنَ النَّاسِ بِالنَّميمة (٣)». (قال) النّووي [كلّ من حُمِلَت إليه غَيمة وقيل له فلان يقول فيك فعليه بستَّة أمور:

- (١) ألا يُصدقه لأنّ النّمام فاسق.
- (٢) أن ينهاه عن ذلك وينصحه ويقبّح له فعله.
- (٣) أن يبغضه في الله تعالى فإِنّه بغيض عند الله ويجب بغض من أبغضه الله تعالى.
  - (٤) ألا يظن بأخيه الغائب السوء.
  - (٥) ألا يحمله ما حكى له على التّجسُّس والبحث عن ذلك.
- (٦) ألاّ يرضي لنفسه ما نهي النّمام عنه فلا يحكي نميمته عنه فيقول فلان حكى كذا فيصير به نمّاما ويكون آتيا ما نهي عنه (٤٠) .

#### ٣۔ الکخب

الكذب من أقبح الذنوب التي تعكس الضرر الناشيء عن الانحراف عن الصدق وتعمّد البهتان والزّور، وحقيقة الكذب إنّما يقع في الإخبار عن شيء بخلاف ما هو عليه في الواقع وضده الصّدق كما في قول الله تعالي ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ قُلَّهُ مِن دُبُر قَكَلَبَ وَهُو آلَّ فَا اللهُ عَالَي ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ قُلَّهُ مِن دُبُر قَكَلَبَ وَهُو آلَحْظُ أَ. و « كَذَّبَ الشَّاهِدَ » أنكر و وحده ومنه قوله تعالى ﴿ وَحَدَّبَ بِمِ قَوْمُكَ وَهُو آلَحَقُ ﴾ [الأنعام: ٦٦].

<sup>(1)</sup> انظر غريب الحديث [ج ٣ ص ٣٥٣].

 <sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحوذي [ج ٥ ص ٤٣٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٦٠٥٢] ومسلم [ ٢٩٢].

<sup>(</sup>٤) انظر نووی مسلم [ج ١ ص ٣٩٠].

و «الكاذب» غير الصادق من قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَندِبُ كَفَّابُ ﴾ [الزُّمَر: ٣]. و «الْكَذَّابُ » كثير الكذب من قوله ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفَ كَذَّابُ ﴾ [عافر: ٢٨]. ومن الفقهاء من سوّى بين الكذب والإخلاف ، ومنهم من فرّق بينهما فجعل الكذب في الماضى والحاضر وإخلاف الوعد في المستقبل [(١)]. يقال [أخْلَفَهُ مَا وَعَدَهُ]: وهو أن يقول شيئا ولا يفعله في المستقبل.

ومن أعظم الافتراء والكذب ما كان على الله تعالى ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفَتَرَكُ عَلَى الله تعالى ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفَتَرَكُ عَلَى الله تعالى ﴿وَإِنْ يُكَلِّبُوكَ فَقَدْ كَنَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [فاطر: ٢٥]. وكما أنّ الصدق في قوله تعالى ﴿وَإِنْ يُكَلِّبُوكَ فَقَدْ كَنَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [فاطر: ٢٥]. وكما أنّ الصدق في حياة النّاس يهدى إلى الفجور والنّار لقوله عَلَيْ من حديث ابن مسعود «إيّاكُمْ والْكَذِبَ فَإِنَّ الْكَذَبَ يَهْدى إلى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدى إلى النّار، وَإِنَّ الرَّجُلُ لَيكُذْبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذَبَ ، حَتَى يُكْتَبَ عَنْدَ الله كَذَابًا ، وعَلَيْكُمْ بالصَّدْقَ فَإِنَّ الصَّدْقَ مَتَى يُكْتَبُ عَنْد الله كَذَابُ الله صَدِّقَا (٢٠) » .

والفجور في قول النبي عَلَيْ «فَإِنَّ الْكَذَبَ يَهْدى إِلَى الْفُجُورِ» يعني شق ستر الدّيانة والميل إلى الفساد وارتكاب المعاصى والانبعات عليها، وهو اسم جامع لكل معانى الشر ومنه الفاجر وهو الفاسق المجاهر غير المكترث بفسقه، كما أنّ من الفجور الميل عن الحق والاحتيال في ردّه، وهو ما جاء وصف الله تعالى له بقوله ﴿وَلَا يَلِدُوٓ اللّا فَلَجُرُا حَمَّارًا ﴾ [نوح: والاحتيال في ردّه، وهو ما جاء وصف الله تعالى له بقوله ﴿وَلَا يَلِدُوٓ اللّا فَلَجُرُا حَمَّارًا ﴾ [نوح: ٢٧]. وجمعه فُجًارٌ، ومنه قوله تعالى ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ ﴾ [الانفطار: ١٤]. والفاجر يُطلق على الفاسق والكافر ومن ثبت زناه ببينة أو إقرار [(٣)].

والمراد بالكتابة في قول النبي عَلَيْ «حَتَّى يُكْتَبَ عَنْدَ الله كَذَّابًا»: الحكم عليه بذلك وإظهاره للمخلوقين من الملأ الأعلى وإلقاء ذلك في قلوب أهل الأرض فيعرف به. وعن عائشة «مَا كَانَ خُلُقٌ أَبْغَضَ إِلَى رَسُولَ الله عَيَا مَنَ الْكَذَب، وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ يُحَدِّثُ عَنْدَ النَّبِيِّ «مَا كَانَ خُلُقٌ أَبْغَضَ إِلَى رَسُولَ الله عَيَا مَنْ الْكَذَب، وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ يُحَدِّثُ عَنْدَ النَّبِيِّ عَلَى الله عَلَيْهُ أَنَّهُ قَدْ أَحْدَثَ مَنْهَا تَوْبَةً ( \* ) ».

ولا يُغَيِّرُ الحقيقة بكذبه إلا المنافق الخدّاع كما جاء ذلك صريحا في قوله عَلَيْ «آيَةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا الْتُمِنَ خَانَ (٥)». فكلّ الخصال

<sup>(1)</sup> انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ١٤١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٠٩٤] ومسلم [٢٦٠٧] وأبو داود [٩٨٩٤] وابن ماجه [٢١].

<sup>(</sup>٣) انظرتحرير التّنبيه [ص ٣٥١].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أخرجه الترمذي [١٩٧٣].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٠٩٥] ومسلم [٥٩].

السّيئة تندرج تحت الخصلة الأولى وهي [الْكَذَبُ في الْحَديث].

(قال) في الفتح: [ووجه الاختصار على هذه العلامات الشّلاث أنّها مُنبّهة على ما عداها إذ أصل الدّيانة منحصر في ثلاث [القول والفعل والنيّة] فنبه على فساد [القول] بالكذب، وعلى فساد [النيّة] بالخُلْف لأنّ خُلْف الوعد لا يقدح إلاّ إذا كان العزم عليه مقارنا للوعد، أمّا لو كان عازما ثم عرض له مانع أو بدا له رأى فهذا لا تكون منه صورة النّفاق (١)].

### الصكح بين النّاس بالتّورية

الذى يُصلح بالتورية واستعمال المعاريض لا يكون كذابا لقوله عَلَيْ من حديث أمّ كلثوم بنت عقبة «لَيْسَ الْكَذَّابُ الَّذَى يُصلحُ بَيْنَ النَّاسِ وَيَقُولُ خَيْرًا وَيَنْمَى خَيْرًا ('`)». (قَالَ) ابْنُ شَهَابِ: «وَلَمْ أَسْمَعْ يُرَخُصُ فِي شَيْء مِّمًا يَقُولُ النَّاسُ كَذَبٌ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ: الْحَرْبُ، وَالإصْلاَحُ بَيْنَ النَّاسِ، وَحَدِيثُ الرَّجُلِ امْرَأَتَهُ، وَحَدِيثُ الْمَرَّأَةِ زَوْجَهَا».

وفى قوله عَلَى «وَيَقُولُ خَيْرًا» قال العلماء: المراد هنا أن يخبر بما علمه من الخير ويسكت عمّا علمه من الشر، ولا يكون ذلك كذبا لأنّ الكذب الإخبار بالشّىء على خلاف ما هو به، وأجازوا قول ما لم يكن فى هذه المواضع للمصلحة وقالوا: الكذب المذموم ما فيه مضرّة، واحتجّوا بقول إبراهيم عَلَى ﴿بَلْ فَعَلَهُ حَبِيرُهُمْ هَلَا﴾ وقوله ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ وقول منادى يوسف عليه السّلام ﴿أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُم لَسُرْقُونَ ﴾ .

وجاء في حاشية البخارى [وليس في الحديث ما يقتضى جواز الكذب، فإنه قال «لَيْسَ الْكَذَّابُ الَّذِي يُصْلِحُ بَيْنَ النَّاسِ». وسَلْبُ الكذب عن المصلح لا يستلزم كون ما يقوله كذبا لجواز أن يكون صدقا بطريق التصريح أو التعريض].

وقال آخرون منهم الطبرى [لا يجوز الكذب في شيء أصلا، وما جاء من الإباحة في هذا المراد به التورية واستعمال المعاريض لا صريح الكذب، مثل أن يعد زوجته أن يأتي لها بكذا وهو ينوى إن قدّر الله ذلك، وحاصله: أن يأتي بكلمات مُحتملة يفهم المخاطب منها ما يُطيّب قلبه، وإذا سعى في الإصلاح نقل من هؤلاء إلى هؤلاء كلاما طيّبا فيه صلاح وإصلاح، ومن هؤلاء إلى هؤلاء إلى هؤلاء إلى هؤلاء المية فالمراد به إظهارالود والوعد بما لا يلزم ونحو ذلك (٣)].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١ ص ١١٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٦٠٥] وافقه البخاري [ ٢٦٩٢] وأبو داود [ ٢٦٩٠].

<sup>(</sup>٣) انظر نووي مسلم [ج ٨ ص ٤٠٤].

# Σ ـ التعامل مع النّاس بوجمين

هو نوع من النّاس يُنافق ويُخادع فيأتى هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه آخر ويتحايل من أجل الاطلاع على الأسرار بالكذب والبهتان، وقد حذّر رسول الله عَلَى من التّعامل بهذا الأسلوب وبيّن أنّ من اتصف بذلك كان من أشرّ النّاس بقوله عَلَى في الحديث الشّريف «منْ شَرِّ النَّاسِ ذُو الْوَجْهَيْنِ الَّذَى يَأْتِي هَؤُلاء بوجه وَهَوُلاء بوجه (١٠)». وفي رواية «إنَّ منْ شَرِّ النَّاسِ عنْدَ الله يَومَ الْقَيَامَة ذَا الْوَجْهَيْنِ (٢٠)». وجاء عَند البخارى بلفظ «وَتَجدُونَ شَرَّ النَّاسِ ذَا الْوَجْهَيْن ، الَّذَى يَأْتِي هَؤُلاء بوجه ويَأْتِي هَؤُلاء بوجه ويَأْتِي هَؤُلاء بوجه (٣)».

وياتى وصف نبى الله عَلَيْ لذى الوجهين «بشَرِّ النَّاسِ» مبالغة فى ذلك ولأنّ حاله حال المنافق إذ هو مُتملّق بالباطل والكذب مُحقّق للفساد بين النّاس، وذو الوجهين غير أمين على الدّين مُقوِّض للقيم والأخلاق لما رواه أحمد فى مُسنده عن أبى هريرة بلفظ «مَا يَنْبَغى لذى الْوَجْهَيْنِ أَنْ يَكُونَ أَمِينًا ( عَ) ». ومن العذاب الموعود به يوم القيامة ما أخرجه أبو داود من قوله عَلَيْ عن عمّار بن ياسر رَوْفَيْ «مَنْ كَانَ لَهُ وَجْهَانِ فِى الدُّنْيَا كَانَ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَة لَمَا اللَّنْيَا كَانَ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَة لَسَانَان مَنْ نَار ( ٥٠ ) ».

### 0 ـ ظـن السّـوء

وقفت بنا الآيات الكريمة أمام نوعين مذمومين من ظنّ السّوء:

(الأوّل) لا يورّث صاحبه إلا الكفر والشّيك وهو الظّن بالله ظنَّ السَّوء كما جاء في قوله تعالى ﴿ الطَّاتِينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوء ﴾ [الفتح: ٦]. ويعبّر به عن كفرهم وفساد عقيدتهم كظنهم أنَّ الله يُخلف وعده أو ظنهم بأنّ الرّسول كاذب، وأنه لاحساب ولا عقاب و ﴿ ذَلِكَ ظَنَّ اللّهِ يَحَلُف وعده أو ظنهم بأنّ الرّسول كاذب، وأنه لاحساب ولا عقاب و ﴿ ذَلِكَ ظَنَّ اللّهِ يَكُولُوا ﴾ [ص: ٢٧]. وما أورثهم هذا الإفك إلاّ اللّعنة والغضب والمقت والعذاب كما في قوله تعالى ﴿ الطَّآنَيْنِ فَي اللّهِ ظَنَّ السَّوْء عَلَيْهِم دَآبِرَةُ السَّوْء وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِم وَالعَنْم وَ المَّدَة عَلَيْه مَ وَالمَعْمَ وَالمَّدَ عَلَيْه مَا اللّه وَعَنْم وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [الفتح: ٢].

(الشّاني) سوء الظّن بالمسلمين وهو الأمير المنهى عنه شرعا كما في قول الله تعالى ﴿ آجْتَنبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ الْمُ ﴾ [الحجرات: ١٢] . كما حذر منه رسول الله عَلِيْ بَقُوله ﴿ إِيَّاكُمْ وَالظَّنُّ فَإِنَّ الظَّنَ أَكُذَبُ الْحَدِيثِ ، وَلاَتَحَسَّسُوا وَلاَتَجَسَّسُوا الله ومحل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبوداود [٤٨٧٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٠٢٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صعيع أخرجه البخاري [٣٤٩٤] ومسلم [٢٥٢٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٨٧٧].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٤٨٧٣] والبخارى في الأدب المفرد [١٣١٠]

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [310] ومسلم [2017] وأبو داود [4917].

النّهى أنّه يحمل تهمة لا يُوجد سبب يوجبها ودليل كون الظّن هنا بمعنى «التّهمة»: قوله تعالى ﴿وَلا تَجَسَّسُوا ﴾. وذلك أنّه قد يقع له خاطر التّهمة ابتداء ثمّ يريد أن يتجسّس خبر ذلك ويبحث عنه فنهي النّبى ﷺ عن ذلك وقد جاء في بعض الحديث «إِذَا ظَنَنْتَ فَلاَ تُحقّقٌ، وَإِذَا حَسَدْتَ فَلا تَبْغ، وَإِذَا تَطَيَّرْتَ فَامْض (١)».

وفى قول النبى عَلَى «إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ» التَحذير من ظنّ السّوء بالمسلمين، ولكونه «أكْذَبُ الْحَديث» لعدم مطابقته للواقع سواء كان قولا أو فعلا، والذى يميّز الظّنون التى يجب اجتنابها عمّا سواها أنّ كلّ ما لم تعرف له أمارة صحيحة وسبب ظاهر كان حراما واجب الاجتناب، وذلك إذا كان المظنون به ممّن شوهد منه السّتر والصّلاح وألفت منه الأمانة فى الظّاهر فظن السّوء به محرّم، بخلاف من اشتهر بين النّاس بتعاطى الرّيب والمجاهرة بالخبائث، وذكر التّرمذى عن سفيان قوله [الظّنُ ظُنّان»: فظن إثم وظن ليس بإثم:

- (١) فأمّا الظّن الذي هو إثم فالذي يظنّ ظنّا ويتكلّم به.
- (٢) وأمّا الظن الذي ليس بإثم فالذي يظنّ ولا يتكلّم به.
- وعلى ذلك فإنّ الظّن في الشّريعة قسمان مذموم ومحمود (٢)].
- (فالمذموم): ما هو ضدّه بدلالة قوله تعالى ﴿ إِنَّ بَعْضَ ٱلطَّنَّ إِثْمَّ ﴾.
  - (والمحمود): ما سلم معه دين الظَّان والمظنون به عند بلوغه.

وأكثر العلماء على أنّ الظّن القبيح بمن ظاهره الخير لا يجوز وأنّه لا حرج فى الظّن القبيح بمن ظاهره القبح. (قال) الخطّابى [المراد ترك تحقيق الظنّ الذى يضرّ المظنون به وكذا ما يقع فى القلب بغير دليل، وذلك أنّ أواثل الظّنون إنّما هى خواطر لا يكن دفعها وما لا يقدر عليه لا يكلّف به ويؤيّد ذلك قوله عَلَيْ «إِنَّ الله تَجَاوَزَ لأُمّتِى عَمَّا لَمْ تَتَكَلَّمْ به أَوْ تَعْمَلْ به ، وَبما حَدَّثَتْ به أَنْفُسَهَا (٣)»].

#### ٦ ـ الغـــشّ

الغشّ لغة الخديعة بالكذب وحقيقته إظهار المرء خلاف ما أضمره لغيره مع تزيين المفسدة له، وأصله من الغُشَش وهو الماء الكدر، يقال: غَشَّ صَاحبَهُ غَشًّا: زَيَّنَ لَهُ غير المصلحة وأَظهَرَ له غير ما يُضْمِرُ، فهو غَاشٌ وغَشَّاشٌ [صيغة مبالغة]: كَثِيرُ الْغِشِّ. أمّا الشّيء

<sup>(</sup>١) ذكره ابن عبد البر في التّمهيد [٦/ ١٢٥].

<sup>(</sup>٢) انظر تحفة الأحودي [ج ٥ ص ٣٩٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٦٩] ومسلم [ ١٢٧] وأبو داود [ ٧٢٠].

المغشوش فهو غير الخالص، والغشّ في البيع: أن يكتم البائع عن المشترى عيبا في المبيع لو اطلع عليه لما اشتراه بذلك الثّمن، والغشّ والتّدليس في البيع بمعنى واحد. (قال) ابن عرفة [الْغشُّ: إبداء البائع ما يوهم كمالاً في مبيعه كاذبا أو كتم عيبه (١)].

والأمّة مُجمَعة على تحريم الغشّ لما رُوى عن أبى هريرة «أَنَّ رَسُولَ الله عَيِّكَ مَرَّعَلَى صُبْرَة مِنْ طَعَامٍ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فيهَا فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلاً ، فَقَالَ : يَاصَاحِبَ الطَّعَامِ مَا هَذَا؟ قَالَ : أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَارَسُولَ اللهِ ، قَالَ : أَفَلاَ جَعَلْتُهُ فَوْقَ الطَّعَامِ حَتَّى يَرَاهُ النَّاسُ! ثُمَّ قَالَ مَنْ غَشَ فَلَيْسَ مَنَّا (٢) » .

\* وجاء عند مسلم بلفظ «وَمَنْ غَشِّنَا فَلَيْسَ مِنَّا (٣)».

\* وعند ابن ماجه «فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهِ فَإِذَا هُوَ مَغْشُوشٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : لَيْسَ مَنْ غَشَّ ( أ ) ».

\* وفى رواية أبى داود وفأدْخَلَ يَدَهُ فِيهِ فَإِذَا هُوَ مَبْلُولٌ (٥)».

و «الصُّبْرَةُ»: الطّعام المجتمع كالكومة وجمعها «صُبَرٌ» أو ما جمع من الطّعام بلا كيل ولا وزن . (قال) الخطّابي [قوله «لَيْسَ منًا مَنْ غَشَّ» معناه: ليس على سيرتنا ومذهبنا ، يريد أنّ من غشّ أخاه وترك مناصحته فإنّه قد ترك اتباعي والتّمسُّك بسنتي ولم يقتدى بعلمي وحسن طريقتي (٢٠) ]. كما يترتب على الغشّ إيقاع الضّرر البالغ بالمسلم والمكر به بإتلاف ماله وتحقيق الإيذاء ببدنه خفية وهو الأمر الذي نهى عنه رسول الله عَلَيْهُ في قوله «مَنْ ضَارً أَضَرُ اللهُ بالغ الضّرر وهو الأمر المنهى عنه في الدّين .

# ۷ ـ الکبــر

الكبر الارتفاع على النّاس واحتقارهم ودفع الحقّ ترفّعا عنه. فمن [التّكبُّر]: العظمة والتّجبُّر، و[تَكبُّر] تَعظُم وامتنع عن والتّجبُّر، و[تَكبُّر] تَعظُم وامتنع عن قبول الحقّ معاندة وكبرا، و[الْكبرياء]: الاستكبار والتّرفّع عن الانقياد ومنه قول الله تعالى ﴿ ثُمَّ أَكْبَرُ وَ الْسُنَكُ بَرٌ ﴾ [المدّثر: ٢٣]. ومن [الْكبر]: الإثْمُ الْكبير. وفي القرآن الكريم

<sup>(</sup>١) انظر شرح حدود ابن عرفة [ج ١ ـ ص ٣٧٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠٢] والتّرمذي [١٣١٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٠١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٨٢٣].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٤٥٢].

<sup>(</sup>٦) انظر سُنن أبي داود [ج ٣ ص ٢٥٠].

<sup>(</sup>٧) حديث حسن أخرجه أبو داود [ ٣٦٣٥] والتّرمذي [ ١٩٤٠] وابن ماجه [ ٢٣٧١].

﴿ وَٱلَّذِى تَوَلَّىٰ كَبْرَهُ مِنْهُمْ لِلْهُ عَلَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١١]. و[الكَبِيرةُ ]: الإِثْم العظيم المنهي عنه شرع اومنها [الْكَبَائرُ] كِقُول الله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرٍ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوْحِشُ إِلَّا ٱللَّهَ مَا لَكُ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ [النجم: ٣٢].

وصفة «التَّكَبُّرِ» لا يستحقُّها إلا الكبير المتعال وقد قال ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَآءُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَ وَالْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَالِي وَ الْعَالَمُ وَ الْجَالَةِ وَ الْجَالَةُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

ومن يتكبّر ينازع الخالق صفة من صفاته ومن ينازعه عذّبه لقول النّبي الله عن ربّه «الْكبْرِياءُ رِدَائِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي، مَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا ٱلْقَيْتُهُ في جَهنّم (١٠». (قالَ) النّووي [في قوله تعالى «مَنْ نَازِعَني وَاحِدًا مِنْهُمَا». أي يتخلّق بذلك فيصير بعني المشارك، وهذا وعيد شديد في الكبر مصرّح بتحريه.

وأمّا تسميته إزارا ورداء فمجاز واستعارة حسنة كما تقول العرب [فُلاَنٌ شَعَارُهُ الزَّهْدُ وَدَثَارُهُ التَّقُوك]. لا يريدون القوب الذي هو شعّارٌ أو دَثَارٌ، بل معناه صفته، ومعنى الأستعارة هنا: الإزار والرّداء يُلصقان بالإنسان ويلزمانه وهما جمال له، قال: فضرب ذلك مثلا لكون العزّ والكبرياء بالله تعالى أحقّ وله ألزم واقتضاهما جلاله (٢)].

والصّلة بين الكبر والعُجْب هي أنّ الكبر يتولد من الإعجاب بالنّفس ومنه [تَخَايَل يَتَخَايَلُ تَخَايُلاً : تَكَبُّرَ وأُعْجِبَ بنفسه، و[تَخَايَلَ] في مشيه: تمايلَ كَبْرًا. و[الْخُيلاء] : التَّكَبُّرُ والْعُجْبُ ومنه قول رسول الله عَلَيْكَ «مَنْ جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاءَ لَمْ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقَيَامَة (٣) ».

وينقسم الكبر عند أهل العلم إلى باطن وظاهر:

(١) فالباطن هو خُلُقٌ في النّفس من قول الله تعالى ﴿ حَدَا لِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَرِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [غافر: ٣٥]. ويقال عن هذا «فِي نَفْسِهِ كِبْرٌ».

( ٢ ) والظّاهر أعمال تصدر عن الجوارح فإذا ظهرت قيل: «تَكَبَّرَ».

فالأصل هو الْخُلُقُ الذي في النّفس وهو الاسترواح والرّكون إلى رؤية النّفس فوق المتكبّر عليه، فإنّ الكبر يستدعي مُتَكَبّراً عليه ليرى نفسه فوقه في صفات الكمال ومُتَكَبّراً

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٩٢٠].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۸ ص ۲۲۶].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٦٦٥] ومسلم [٧٠٨٥] وأبو داود [٧٠٨٥].

عليه [(١)]. وعلى هذا «فَالْكَبْرُ»: هو تلك «الحالة» التى يختص بها الإنسان من «إعجابه» بنفسه وذلك أن يرى نفسه أعلى من غيره، وأعظم من ذلك ذنبا أن يتكبر على ربه تعالى بأن يمتنع من قبول الحق والإذعان له بالتوحيد والخضوع لشرعه والطاعة لنبيه والاستكانة والاستسلام لأمره.

ثم إِنَّ التَّكبُّر يأتي على وجهين:

(أحدهما) أن تكون الأفعال الحسنة زائدة على محاسن الغير ومن ثمّ وصف سبحانه نفسه [بالْمُتَكَبِّر (٢)] من قوله تعالى ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَـبُّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ ﴾ [الحشر : ٢٣].

(والثّاني) أن يكون مُتكلّفا لذلك مُتشبّعا بما ليس فيه وهو وصف عامّة النّاس نحو قوله سبحانه ﴿كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِمُ تَكَرّبِرِ جَبَّارٍ ﴾[غافر:٣٥].

ولقد قضى الله أن تُسَعَر جَهنَم بالمتكبّرين فقال سبحانه ﴿قِيلَ ٱدْخُلُوا أَبْوَابَ جَهنَم حَلَدِينَ فِيهَ الله أَن تُسَعَر مَهُوك ٱلْمُتَكِبِرِينَ فَقال سبحانه ﴿قِيلَ ٱدْخُلُوا أَبْوَابَ مسعود جَهنَم خَلِدِينَ فِيهَ قَلْهِ مَثْقَالُ ذَرَّة مِنْ كَبْرِ (٣٠)». وفي أن رسول الله عَلَي قال «لا يَدْخُلُ الْجَنَة مَنْ كَانَ فِي قَلْبِه مِثْقَالُ حَبَّة خَرْدَلَ مِنْ كَبْرِياً ءَ (١٠)». وفي رواية «وَلا يَدْخُلُ الْجَنَّة أَحَدٌ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّة خَرْدَلَ مِنْ كَبْرِياً ءَ (١٠)».

وفيما رواه البخارى يسأل الرّجل رسول الله قاثلا «إِنَّهُ يُعْجُبني أَنْ يَكُونَ ثَوْبِي حَسَنَا وَنَعْلِي حَسَنَا وَنَعْلِي حَسَنَةً؟ فَيَقُولُ رَسُولُ الله عَلَيُهُ إِنَّ الله يُحبُّ الْجَمَالَ وَلَكَنَّ الْكِبْرَ مَنْ بَطَرَ الْحَقَّ وَغَمْطُ النَّاسِ». وجاء عند مسلم بلفظ «الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ». وفيها يعرَّف رسول الله عَلَيُ الكبْر بأمرين:

(الأوّل) أنه «بَطَرُ الْحَقّ» وهو دفعه وإنكاره ترفّعا وتجبّرا.

(والثّاني) أنّه «غَمْطُ النَّاس» باحتقارهم والحطّ من منزلتهم استعلاء وتكبّرا.

ثمّ يأتى وصف المستكبر في قول نبينا ﷺ «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ كُلُّ عُتُلٌ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبرِ (٦)». بصفتين:

(الأولى) أنّه (عُتُلٌ، وهو الغليظ الجافي الشّديد في كفره اللّدود في خصومته وهو

 <sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحوذي [ج ٥ ص ٧٠٤] والموسوعة الفقهية [٢ | ٣١٩].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٥٠٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرَجه مسلم [ ٩١] وأبو داود [ ٤٠٩١] والتّرمذي [١٩٩٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩١/١٤٨].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [41 / 91] وأبو داود [99 ؟ ] والتّرمذي [1999].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٠٧١ ] ومسلم [٧٨٥٣ ] وابن ماجه [ ١٩٩١ ].

الوصف القرآنى الذى جاء فى قوله تعالى ﴿عُتُلَ مَعْدَ ذَالِكَ زَنِيمِ ﴾ [القلم: ١٣]. وهو الجبّار الفظّ الغليظ الذى قد صار من شدّة تجبّره وغلظه معروفا بالشر مشهورا به، وقيل إنّه الذى يعتلّ النّاس فيجرهم إلى حبس وعذاب، مأخوذ من العَتْلِ وهو الجرّ ومنه قوله تعالى ﴿خُدُوهُ فَاكَمْ تِلُوهُ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلْجَحِيم ﴾ [الدّخان: ٤٧].

(والثّانية) أنّه «جَوَّاظٌ» وهو الجَمُوع المنوع كثير اللّحم المختال كما في قوله ﷺ عند مسلم «كُلُّ جَوَّاظ زَنيم مُتَكَبِّر (١)». وجاء عند أحمد بلفظ «كُلُّ جَعْظرِي جَوَّاظ مُسْتَكْبِر جَمَّاعٍ مَنَّاعٍ (٢)». فالْجَوَّاظُ: الغليظ الفظُّ، والزَّنيم: الشَّديد الخَلْقِ الواسعُ الجوف المصحّح الأكول الشّروب الظّلوم للنّاس.

أمّا «الْجَعْظَرِيُّ»: فهو الفظ الغليظ المتكبّر الذي جاء وصفه في قوله ﷺ «إِنَّ اللهُ يَبْغَضُ كُلَّ جَعْظَرِيٌّ جَوَّاظٍ،سَخَّابٍ فِي الأَسْوَاقِ، جِيفَةٍ بِاللَّيْلِ، حِمَارِ بِالنَّهَارِ، عَالِم بِالدُّنْيَا، جَاهل بالأَخرَة (٣)».

وا خُتُلف فى تأويل قوله عَلَيْ «لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فى قَلْبِه مِثْقَالُ ذَرَّة مِنْ كَبْر»: فقيل لا يدخل الجنّة مع أوّل الدّاخلين، وقيل: لا يدخلها بدون مجازاة، وقيل معنّاه لا يدخل الجنّة حال دخولها وفى قلبه كبر. (قال) الطّيبي [المقام يقتضى حمل الكبر على من يرتكب الباطل، لأنّ تحرير الجواب إن كان استعمال الزّينة لأظهار نعمة الله فهو الجائز أو المستحب، وإنّ كان للْبَطَرِ المؤدّى إلى تسفيه الحقّ وتحقير النّاس والصّد عن سبيل الله فهو المذموم (3)].

#### الكبر بين المهابة والتّواضع

الكبر أثر من آثار العُجب والبغى صادر من قلب امتلاً بالجهل والظّلم بعدما نزل عليه المقت والغضب، عندما ينظر إلى النّاس شزرا ويمشى بينهم تبخترا، ويعاملهم مُعاملة الاستئثار لا الإنصاف والإيثار، يذهب بنفسه تيهًا وإعجابا، فلا يبدأ من لقيه من النّاس بالسّلام، ولا ينطلق لهم وجهه، ولا يسعُهُم خُلُقه، ولا يرى لأحد عليه حقًا، فلا يزداد بذلك من الله إلا بُعدًا، ومن النّاس إلا صَغاراً وبُغْضًا.

أمّا المهابة فهي أثر من آثار امتلاء القلب بعظمة الله تعالى ومحبّته وإجلاله، فإذا امتلأ القلب بذلك حلّ فيه النور ونزلت عليه السّكينة وألبس لباس الهيبة، واكتسى وجهه

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٧ / ٣٨٥٣].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٦٥٨٠].

<sup>(</sup>٣) أورده في صحيح الجامع [١٨٧٨] والصّحيحة [١٩٥].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٥٠٦].

بالحلاوة والمهابة، فأخذ بمجامع القلوب محبّة وصفاء، فحنّت إليه الأفئدة وقرّت به العيون وأنست به القلوب.

وكما تتحقق المهابة بمحبّة الله تعالى والقرب منه، فإنّ التواضع يتولّد من علم المرء بالله ومعرفته لأسمائه وصفاته ونعوت جلاله وتعظيمه وإجلاله، فيتولّد من بين ذلك كله خُلُقُ التواضع للتمثّل في انكسار القلب الله تعالى، وخفض جناح الذّل، والرّحمة بعباده، وهذا خُلُق يُعطيه الله تعالى من يحبّه ويكرمه ويقربه وقد قال عَلَي فيما رواه أبو داود وغيره «إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أُوحَى إِلَى أَنْ تُواضَعُوا حَتِّى لاَ يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ ، وَلاَ يَبْغى أَحَدٌ عَلَى أَحَدٌ الله إلا رَفَعَهُ الله (٢) . .

والتّواضع المحمود على نوعين:

(الأوّل) تواضع العبد عند «أمر الله» امتثالا وعند «نهيه» اجتنابا.

(الثّاني) تواضعه لعظمة الله تعالى وجلاله وخضوعه لعزّته وكبريائه، فكلما شمخت نفسه تذكّر عظمة الخالق جلّ وعلا وتفرّده بذلك، وغضبه الشّديد على من نازعه ذلك، فتواضعت إليه نفسه وانكسر لعظمة الله قلبه واطمأن لهيبته وأخبت لجلاله وسلطانه، فهذا غاية التّواضع الذى يستلزم الأمر الأوّل من غير عكس، والمتواضع حقيقة من رُزق الأمران معًا والله سبحانه المستعان.

#### ۸ \_ الظلـــم

الظّلم عند أهل اللُّغة وضع الشّىء فى غير موضعه المختصّ به إِمّا بنقصان أو بزيادة وإِمّا بعدول عن وقته أو مكانه، والظّلم التّعدِّى وأصله الجور ومُجاوزة الحدّ والميل عن القصد ومنه قول النّبى ﷺ فى الوضوء «فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا أُوْ نَقَصَ فَقَدْ أَسَاءَ وَظَلَمَ القصد ومنه قول الله تعالى ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ عُدُّوَانَا وَظُلَمَا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَازًا ﴾ وظَلَمَ الله تعالى ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ عُدُّوَانَا وَظُلَمَا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ نَازًا ﴾ [النساء: ٣٠]. (قال ) الألوسى: أريد «بالعُلُوان»: التّعدى على الغير، و«بالظُلمِ»: ظلم النفس بتعريضها للعقاب، ومنه [ظلمَ ظُلمًا واسم لما أُخذ بغير حقّ.

وِالظّلم وَضعَ الشّيء في غير موضعه الشّرعي. و[تظالَم] الْقَوْمُ: ظَلَمَ بَعْضُهُم بَعْضًا. و[الظّلاَمة]: ما يطلبه المظلوم وهو اسم ما أُخذ منه ظلما. و[الظّلاَمُ] من النّاس

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٥٩٥٤] وابن ماجه [٣٣٨٧].

<sup>(</sup>٢] حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٨٨].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن صحيح أخرجه أبو داود [١٣٥] وابن ماجه [٢٦٨].

كثير الظَّلم ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصَّلت: ١٦].

وظلم العبد لغيره من الكبائر العظام التي لا يتجاوز الله عنها لحرمتها كما في قوله عَلَى من ربّه تعالى «ياعبادى إنّى حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا فَلا يَظْلَمُ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا فَلا يَظْلم فَلا يَظْلم فَلا يَظْلم بعضا وهذا توكيد لقوله «وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا» وزيادة تغليظ في تحريمه.

وكما أنّ الظّالم ملعون بيظلمه في الدّنيا فهو ملعون به في الآخرة وقد تسجّل ذلك في الكتاب المبين ﴿ أَلَا لَعْنَهُ ٱللّهِ عَلَى ٱلطَّلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]. فالظّالم لن يجنى من ظلمه إلاّ اللّعنة والمقت والغضب، ولذلك جاء التّحذير من الرّكون إلى الذين ظلموا في قوله تعالى ﴿ وَلاَ تَرَّكَنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظُلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ ﴾ [هود: ١١٣].

والظّلم يوم القيامة ظُلمات يتردَى فيها الظّالم وهو ما حذر منه رسول الله عَلَيْهُ النّاسِ أَن يتّقوه من أنفسهم ويحذروه كما في قوله عَلَيْهُ «اتّقُواالظُلْمَ فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقَيَامَة (٢)». يَوْمَ الْقَيَامَة (٢)».

والله عزَّ وجل يُمهل للظّالم ويُطيل له حتى إِذا أخذه لم يستطع الإِفلات من عذابه لقوله عَلَيْ من حذابه لقوله عَلَيْ من حديث أبي موسى «إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يُمْلِي للظَّالِمِ فَإِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلَتْهُ، ثُمَّ قَرَا قول الله تعالى ﴿وَحَكَدُ لِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدُ الْقُرَعَ وَهِيَ ظَلِمَةٌ إِنَّ أَخْدَهُ أَلِيمُ مَسَدِيدٌ ﴾ [هود: ٢٠٢ ( \* \* )].

وقوله «لَمْ يُفْلِتُهُ»: أى إِذَا أهلكه لم يرفع عنه الهلاك كما أهلك القرون الظالمة بذنوبهم وآثامهم وبغيهم على النّاس وظلمهم بغير حق كما قضى الله في تنزيله ﴿إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبَغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أُولَتِبِكَ لَهُم عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [الشورى: ٢٤].

وإذا كان الظّلم ظُلمات يوم القيامة فإنّه ينقسم في الدّنيا إلى أقسام:

(أحدها) ظلم المرء لنفسه بالشرك والكفر كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلشَّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]. فإنّ المشرك جعل المخلوق في منزلة الخالق فعبده وتألهه فكان ذلك من وضع الأشياء في غير موضعها، وأكثر ما ذُكر في القرآن وعيدا للظّالمين إنّما أريد به المشركون كما في قول الله تعالى ﴿ وَٱلْكَنْفِرُ وَنَ هُمُ ٱلطَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]. وقوله

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٥٧٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٧٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٤٤٧] ومسلم [٢٥٧٩] والتّرمذي [٢٠٣٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٨٣] وافقه البخاري [٢٩٦٦] والتّرمذي [٣١١٠].

﴿ وَمَا يَجْمَدُ بِاللَّهِ آلِكُلُلُمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩]. ثمّ يلى ذلك كلّ المعاصى على اختلاف أنواعها من كبائر وصغائر.

(والثّانى) ظلم المرء لنفسه بارتكابه المعاصى والذّنوب التى تُودى به إلى عذاب النّار وتركه أوامر الله ونواهيه وقد أشار القرآن إلى هذا بقوله ﴿وَمَن يَتَعَدَّحُدُودَ اللّهِ فَأُولَتِ لَكُهُمُ ٱلطَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] . وقوله ﴿وَمَنْهُم مُيْرَتُ ﴾ [الصّافَات: ٢١٣]. وفاطر: ٣٢] . وقوله ﴿وَمِن كُرَيِّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالِمٌ إِنَّقْسِهِ مُيْرِتٌ ﴾ [الصّافَات: ١١٣].

وظُلم النّفس هو الأمر الذي أخبر به رسول الله عَلَيْ أبا بكر أن يستعيذ منه كما في قوله «اللّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسي» قوله «اللّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسي» أَلُم كَثِيراً وَلاَ يَغْفُر النُّنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ (١)». وقوله «ظَلَمْتُ نَفْسي» أي بملابسة ما يستوجب العقوبة أو ينقص حظ المرء من العبادة، ومن دلالات هذا الحديث أنّ الإنسان لا يخلو من تقصير ولو كان صدّيقاً.

(والنّالث) ظلم المرء لغيره وهو المذكور في الحديث القُدسي «وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا». وقوله عَلَيْ دُمْ حَرامٌ كَحُرْمَة يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا أَنَّ فَي بَلَدِكُمْ هَذَا أَنَّ فَي البَشر مُتعَدِّدة مُتكرِّرة بَين البشر، وقد أجمل رسول الله عَلَيْ هذه الأنواع الثّلاثة في قوله من حديث أنس «الظُلْمُ البشر، وقد أجمل رسول الله عَلَيْ هذه الأنواع الثّلاثة في قوله من حديث أنس «الظُلْمُ الله فَظُلْمُ الله فَظُلْمُ الله فَظُلْمُ الله فَعَلْمُ وَأَلْمٌ لَا يَتْرُكُهُ ، فَأَمَّا الظُلْمُ الله فَظُلْمُ الْعِبَادِ الله فَالله فَظُلْمُ الْعِبَادِ أَنْفُسَهُ مُ فِيمًا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ رَبِّهِمْ ، وَأَمَّا الظَّلْمُ الّذِي لاَ يَتْرُكُهُ الله فَظُلْمُ الْعِبَادِ الْعَلَيْمُ الله فَظُلْمُ الْعَبَادِ الْعَسْمَ مَ الله فَطَلْمُ الْعَبَادِ الْعَسْمَ مَ الله فَطَلْمُ الْعَبَادِ الْعَسْمَ مَ الله فَطَلْمُ الْعَبَادِ اللهُ فَالله فَطُلْمُ الله فَطُلْمُ الْعَبَادِ الْعَسْمَ مَ اللهُ الله فَطُلْمُ الله فَطُلْمُ الله فَطُلْمُ الله فَطُلْمُ الله فَطُلْمُ الْعَبَادِ اللهُ عَنْهُمْ وَمُنْ بَعْضِ فَى الله الله الله المُعْلَمُ الله فَطُلْمُ الْعَبَادِ اللهُ الْمُ الْمَامِ وَالله فَطُلُمُ الله فَطُلُمُ الله المُعْلَمُ الله وَالله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله وَالله وَالله وَالْعَلْمُ الله وَالْمُ الْعَبَادِ اللهُ الله الله الله الله الله المُعْلَمُ الله المُله المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلَمُ الله المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله الطَلْمُ الله المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ المُعْمَادِ المُعْمَادِ اللهُ المُعْمَادِمُ اللهُ المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ المُعْمَادِمُ الله المُعْلَمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْمَادِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ اللهُ المُعْلِمُ اللهُ المُعْلِمُ الله المُعْلِمُ

#### دعوة المظلوم لا تــردّ

ودعوة المظلوم ليس بينها وبين الله حجاب لقوله عَلَيْكَ «وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الله حجَابُ (٤)». وفيه دعوة إلى تجنَّب الظلم حتى لا يدعو المظلوم بظلمك إياه، كما أَنَ فَيه التنبيه على منع جميع أنواع الظلم، ويُقصد «بالحجاب»: أنّه ليس لدعوته صارف يصرفها ولا مانع يمنعها، وأنّها مقبولة وإن كان صاحبها عاصيا كما جاء في حديث أبى هريرة عند أحمد مرفوعا «دَعْوَةُ الْمَظْلُومِ مُسْتَجَابَةٌ وَإِنْ كَانَ فَاجِراً فَاجُوراً فَفُجُورُهُ عَلَى نَفْسِه (٥)». وفي رواية «اتَّقُوا دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ وَإِنْ كَانَ كَافَراً فَإِنَّهُ لَيْسَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٨٣٤] ومسلم [ ٢٧٠٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٧] ومسلم [ ١٦٧٩].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن أورده في صحيح الجامع [ ٣٩٦١] والصّحيحة [ ١٩٢٧].

<sup>(</sup>٤) حديث مُتَّفق عليه أخرجه البخاري [٤٤٤٨] ومسلم [١٩].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه أحمد [ ٨٧٨١] وأورده في صحيح الجامع [ ٣٣٨٢] والصّحيحة [٧٦٧].

دُونَهَا حِجَابٌ (١)». وقوله «فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللهِ حِجَابٌ» تعليل للاتقاء وتمثيل للدّعاء كمن يقصد دارالسّلطان مُتظلّما فلا يُحجب .

ودعوة المظلوم مستجابة لما جاء فى الصّحيح عن أبى هريرة أنّ رسول الله عَلَيْهُ قَالَ «دَعُوةُ ذَى النّون إِذّ دَعَا بِهَا وَهُو فِى بَطْنِ الْحُوت: لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنّى كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ، لَمْ يَدْعُ بِهَا رَجُلٌ مُسْلِمٌ فِى شَىْءَ قَطُ إِلاَّ اسْتَجَابَ اللهُ لَهُ (٣)».

فعلى المسلم أن يتحلّل من مظالمه من قبل أن يُؤخذ لأخيه من حسناته يوم لا دينار فيه ولا درهم لقوله عَنْ مَنْ مَنْ الله مَنْ عَرْضِه أَوْ شَيْء، فَلْيَتَحَلَّلْهُ مِنْهُ الْيَوْمَ، قَبْلُ أَنْ لاَ يَكُونَ دينَارٌ وَلاَ درْهَمٌ، إِنْ كَانَ لَهُ عَمْلٌ صَالَحٌ أُخِذَ مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلَمَتِه، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخَذَ مِنْ سَيِّئَات صَاحِبه فَحُملَ عَلَيْه (٢)».

أمّا قوله «فَحُملَ عَلَيْه»: أى على الظّالم وهو المعنى الذى جاء فى حديث مسلم ولفظه «إِنَّ الْمُفْلُسُ مِنْ أُمَّتِي يَاْتِي يَوْمَ الْقيَامَة بِصَلاَة وَصِيام وَزَكَاة ، ويَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا ، وَقَذَفَ هَذَا ، وَأَكُلَ مَالَ هَذَا ، وَسَفَكَ دَمَ هَذَا ، وَصَنَرَبُ هَذَا ، فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِه وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِه وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِه وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِه مَا عَلَيْهِ أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمْ طُرِحَ فَى النَّارِ أَنَّ ) .

#### 9 ـ عقوق الوالدين

عقوق الوالدين الاستخفاف بهما وعصيانهما وترك الإحسان إليهما وهو كببرة من الكبائر، وعقوبة فاعله عظيمة يوم الدّين لقوله عليه «أَلاَ أُحَدُّثُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائرِ؟ قَالُوا بَلَى، قَالَ الإِشْرَاكُ بِالله وَعُقُوقُ الْوَالدَيْنِ (٥)». والعقوق مشتق من العق وهو القطع ويُراد به صدور ما يتأذّى به الوالدان من قول أو فعل إلاّ في شرك أو معصية.

وفى قوله عَلَيْ «إِنَّ الله حَرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ الأُمَّهَات (٢)»: خصّ الأمهات بالذكر إظهارا لعظم قدرهن، ولأنّ العقوق إليهن أسرع من الأباء لضعفهن، ولينبه على أنّ بسرّ الأمّ مقدّم على برّ الأب فى التلطُف والحنو والرَّحمة ونحو ذلك، وفى حديث الرّجل الذي جاء إلي النبى عَلَيْهُ يسأله عن أحق النّاس بصحبته فذكر له «أُمَّهُ» ثلاث مرّات ثمّ ذكر «الأبَ» مرة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صعيح [١٢٤٨٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢ ٤ ٤ ٩ ].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [٣٣٨٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [2001] والتّرمذي [2118].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٦٥٤] ومسلم [٨٧] والترمذي [ ١٩٠١].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٧٤ ٠ ٨] ومسلم [ ٥٩٣].

واحدة [(۱)]. فدل على أن محبة الأم والشفقة عليها ينبغى أن تكون محبة مُضاعفة إلى هذه الشّلاثة التى تقابل تضحيّاتها الثّلاثة التى انفردت بها الأمّ دون الأب وهى: صعوبة «الحمل» وصعوبة «الوضع» وصعوبة «الرّضاع والتّربية»، فهذه ثلاث منازل تزيد من مراتب الشّفقة والحبّة لها.

أمّا قوله تعالى ﴿إمَّا يَبَلُّغَنَّ عِندَكَ ٱلْكَبَرَ أَحَدُهُمَا ٓ أَوْ كِلاَهُمَا ﴾ [الإسراء: ٢٣]: فقد خَصَّ حالة «الْكِبر» لأنّها الحالة التي يحتاجان فيها إلى البّر لتغيّر الحال عليهما بالضّعف والكبر، فأوجب في هذه الحالة من مراعاة أحوالهما أكثر تما أوجبه من قبل لأنّهما في هذه الحالة قد صاراً كلاً عليه، فيحتاجان أن يلي منهما في الكبر ما كان يحتاج في صغره أن يلياًه منه، لذلك خص هذه الحالة بالذّكر.

وأيضا فطُول المُكث للمرء يُوجب الاستثقال عادة فيحصل الملل ويكثر الضَجر ويُظهر الابن غضبه على والديه وتنتفخ لهما أوداجه، ويستطيل عليهما بدالَة البُنوَّة وقلّة الدّيانة وأقلّ ما يُظهره بتنفُسه المتردّد من الضّجر أن يقول لهما «أُفُّ». وقد أمر أن يقابلهما بالقول الموصوف بالكرامة، وهو السّالم من كلّ عيب فقال تعالى ﴿ فَلا تَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلاً حَرِيمًا ﴾ [الإسراء: ٣٣ (٢)].

فكيف يتسنّى للمرء أن يَعُقُ والديه وقد نهى الله تعالى عن قولة «الأفّ» لهما وهى تعبير لفظى يحمل أدنى التبرُّم والتّأقُف، ومنه الكلام الرّدىء الخفى الموحى بالإشمئزاز، وهي تقال لكل ما يُضَجر ويُستَثقل ويُتكرّه فعله، وهو المعنى الذى جاء فى الأثر «لَوْ عَلَمَ الله من الْعُقُوقِ شَيْئًا أَرْدُأ من «أفً» لَذَكَرَه ، فلْيعْمَل الْبارُّ مَا شَاءَ أَنْ يَعْمَلَ فَلَنْ يَدْخُلَ النَّارَ، وَلْيَعْمَل الْعَاقُ مَا شَاءَ أَنْ يَعْمَل فَلَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّة (٣)». (قال) علماؤنا: يَدْخُلَ النَّارَ، وَلْيَعْمَل الْعَاقُ مَا الله الله وين أردأ شيء لأنّ رفضهما رفض كفر النّعمة وجحد التربية ورد الوصية التي أوصى بها الخالق في التّنزيل].

ولمّا نهى رسول الله عَلَيْهُ أَن يلعَنَ الرّجل والديه وبيّن أنّ ذلك من أكبر الكبائر قيل «يَارَسُولَ الله كَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالدَيْه؟ قَالَ: يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَمَّهُ وَيَسُبُّ أَمَّهُ وَيَسُبُّ أَمَّهُ وَيَسْتُمُ أَمَّهُ وَ اللهِ عَند التَّرمذَى بلفظ «يَسُبُ أَبا الرَّجُلِ فَيَسْتُمُ أَمَّهُ (٥)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٩٧١] ومسلم [ ٢٥٤٨] وابن ماجه [ ٢٩٦٦].

<sup>(</sup>٢) انظرتفسير القرطبي [ج ١٠ ص٢٤٢].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ١٠ ص ٢٤٣].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٩٧٣] ومسلم [٩٠] وأبو داود [٥١٤١].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ١٩٠٢].

وفى قوله «وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَاللَّيه»: استبعاد من السّائل لأنّ الطبع المستقيم يأبى ذلك، فبينٍ فى الجواب أنّه وإن لم يتعاط السّب بنفسه فى الأغلب الأكشر لكن قد يقع منه التسبب فيه وهو تمّا يُمكن وقوعه كثيرا. (قال) فى الفتح: [فيه دليل على عظم حقّ الأبوين، وفيه العمل بالغالب لأنّ الذى يسب أبا الرّجل يجوز أن يسب الآخر أباه ويجوز أن لا يفعل لكنّ الغالب أن يُجيبه بنحو قوله]. وإذا كان الشّرع قد بيّن أن التسبّب فى لعن الوالد من أكبر الكبائر عند الله تعالى فالتصريح بلعنه أشد وأعظم لقوله عَلَيْ من حديث ابن عمر و «منَ الْكَبَائر عند الله أنْ يسُبّ الرّجلُ وَالدَهُ (١٠)».

والكبيرة في اللُغة [الإِثم العظيم] وجمعها كبائر، (قال) الرّاغب [وهي مُتعارفة في كلّ ذنب تعظم عقوبته، وفي الاصطلاح: هي ما كان حراما محضا شُرعت له عقوبة محضة بنصّ قاطع في الدّنيا والآخرة. [أو] هي: ما يترتّب عليها حدّ أو توعّد عليها بالنّار أو اللّعنة أو الغضب وهذا من أمثل الأقوال (٢٠)].

فمن البرّ بالوالدين والإحسان إليهما ألاّ يتعرّض لسبّهما ولا عصيانهما فإنّ ذلك من الكبائر وبذلك وردت السنّة الصّحيحة، ومن عقوق الوالدين مخالفتهما في أغراضهما الجائزة لهما، كما أن من برّهما وإكرامهما موافقتهما على أغراضهما، وعلى هذا إذا أمرا أو أحدُهما ولدَهما بأمر وجبت طاعتهما فيه إذا لم يكن ذلك الأمر معصية، وإن كان ذلك المأمور به من قبيل المباح في أصله، وقد ذهب بعض النّاس إلى أنّ أمرهما بالمباح يصيّره في حقّ الولدمندوبا إليه وأمرهما بالمندوب يزيده تأكيدا في ندبيته.

والله تعالى أمر الخلق بعبادته وتوحيده وذكره وجعل بر الوالدين مقرونا بذلك كما قرن شكرهما بشكره فقال ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلًّا تَعْبُدُوٓا إِلّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَ لِلنّيْنِ إِحْسَنّا ﴾ [الإسراء: ٢٣]. وقال ﴿ أَن ٱشْكُرْ لِي وَلُولِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾ [لقمان: ١٤].

وعن ابن مسعود «قُلْتُ: يَارَسُولَ الله أَيُّ الْعَمَلِ أَفَضَلُ؟ قَالَ: الصَّلاَةُ عَلَى مِيقَاتِهَا، قَلْتُ ثُمَّ أَى ؟ قَالَ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ الله (٣)». فَأَخَبر رسول للله عَلَيْ أَنْ ؟ قَالَ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ الله (٣)». فَأَخَبر رسول الله عَلَيْ أَنَ برّ الوالدين أفضل الأعمال بعد الصّلاة التي هي أعظم دَعائم الإسلام وركنه الركين، ورتّب ذلك بـ «ثُمَّ» التي تفيد الترتيب والمهلة. (قال) الطّبرى [إنّما خص عَلَيْ هذه الثّلاثة بالذكر لأنّها عنوان على ما سواها من الطّاعات:

(١) فإِنَّ من ضيَّع الصَّلاة المفروضة حتّى خرج وقتها من غير عذر مع خفّة مؤنتها

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخارى في الأدب المفرد [١/ ٢٧].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ١٣٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٧٨٢ ] ومسلم [ ٨٥ ].

عليه وعظيم فضلها فهو لما سواها أضيع.

(٢) ومن لم يبر والديه مع وفور حقّهما عليه كان لغيرهما أقل برًّا.

٣) ومن ترك جهاد الكفّار مع شدّة عداوتهم لدين الإسلام كان لجهاد غيرهم من الفسّاق أترك.

فظهر أنّ الثّلاثة تجتمع في أنّ من حافظ عليها كان لما سواها أحفظ، ومن ضيّعها كان لما سواها أضيع [(١)]. وقد بيّن رسول الله عَلَيْكُ أنّ من تمام برّ الوالدين:

( ﴿ صَلَةُ أَهَلَ وُدُّهِمَا لَقُولُهُ عَلَيْكُ مَنْ حَدَيْثُ ابن عَمَرَ «إِنَّ مِنْ أَبَرِّ الْبَرِّ صِلَةَ الرَّجُلِ أَهْلَ وِدِّ أَبِيهُ بَعَدْ أَنْ يُولِّلِي ( ٢ ) ».

( بد) وكان من نصيحة نبى الله عَلِيَّة لمن أراد الخروج معه إلى الجهاد «فَارْجِعْ إِلَى وَالدَيْكَ فَأَحْسنْ صُحْبَتَهُمَا». وجاء في رواية «فَفيهمَا فَجَاهد (٣)».

( بَهِ) وعن أبي هريرة أنّ رسول الله على قال «رَغَمَ أَنْفُهُ، ثُمَّ رَغَمَ أَنْفُهُ، ثُمُّ رَغَمَ أَنْفُهُ، ثُمُّ رَغَمَ أَنْفُهُ، قُمَّ رَغَمَ أَنْفُهُ، قُمَّ رَغَمَ أَنْفُهُ، قُمَّ رَغَمَ أَنْفُهُ، قَمَ وَالدَيْهِ عِنْدَ الْكَبَرِ أَحَدَهُمَا أَوْ كَلَيْهِمَا ثُمَ لَمْ يَدْخُلِ الْجَنَّةُ ( أَنَّ ). قال أهل اللغة معناه: ذلَّ وخَزِى، وأصل الرَّغام تراب مختلط برمل ، وقيل كل ما أصاب الأنف تما يؤذيه، ومعناه: أنّ برّ الوالدين عند كبرهما وضعفهما بالخدمة أو النفقة أو غير ذلك سبب لدخول الجنّة، فمن قصّر في ذلك فاته دخول الجنّة وأرغم الله أنفه دلالة على الخزى والإذلال.

#### ثامنا ـ الاستعادة من هموم النَّفس وعجزها

جاء في الصّحيح عن أنس بن مالك قال «كَثِيرًا مَا كُنْتُ أَسْمَعُ النَّبِيَ عَلَيْ يَدْعُو بِهَ وَالْعَبْزِ وَالْكَسَلِ، وَالْبُخْلِ وَصَلَعِ الْكَلَمَاتِ: اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمِّ وَالْحَزَنِ، وَالْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَالْبُخْلِ وَصَلَعِ الدَّيْنِ، وَعَلَبَة الرِّجَالِ (٥)». وجاء عند أبى داود بلفظ «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمُ وَالْحَزَنِ وَضَلَعِ الدَّيْنِ وَعَلَبَة الرِّجَالِ». وزاد النسائى: «وَالْجُبْنِ». وفي الأحاديث استعاذ رسول الله عَلِي مَن ثمانية أشياء كلّ شيئين منهما قرينان:

بد [ فَالْهَمُّ وَالْحَزَنُ] قرينان وهما من آلام الرّوح ومعذّباتها، والفرق بينهما أنّ الهمّ توقّع الشّر في المستقبل، و الحَزَن هو التألم على حصول المكروه في الماضي، وكلاهما تألم

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٦ ص٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٥٧] والتّرمذي [٩٠٣] وأبوداود [٤٣]٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٥٤٩] وافقه البخاري [ ٢٠٠٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٥٥١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٦٣] وأبو داود [ ١٥٤١] والنّسائي [ ٥٤٦٥].

وعذاب يرد على الروح، فإن تعلق بالزّمن الماضى سُمِّى [حَزَنًا] وإن تعلّق بالمستقبل سُمِّى [هَمًا]. وقد نفى الله عن أهل الجنّة الخوف والحزّن، فلا يحزنون على ما مضى ولا يخافون ثمّا يأتى ولا يطيب لهم العيش فيها إلاّ بذلك.

\* و[الْعَجْزُ وَالْكَسَلُ] قرينان وهما من أسباب الألم لأنّهما يستلزمان فوات الحبوب، فالعجز يستلزم عدم القدرة، والكسل يستلزم عدم الإرادة، فتتألم الرّوح لفواته بحسب تعلّقها به والتذاذها بإدراكه لو حصل.

\* و[الْجُبْنُ وَالْبُخْلُ] قرينان لأنّهما سبب في عدم النّفع بالمال والبدن وهما من أسباب الألم، لأنّ الجبان تفوته محبوبات ومُفرحات وملذوذات عظيمة لا تنال إلا بالبذل والشّجاعة، والبخل يحول بينه وبينها، [فَالْجَبَانُ] لا ينتفع ببدنه، و[الْبَخِيلُ] لا ينتفع بماله.

\* و[ضَلَعُ الدَّيْنِ وقهر الرِّجَال] قرينان أحلهما قهر بحقّ وهو ضلَع الدَّين، والثّاني قهر بباطل وهو غلبة الرّجال، وأيضاً فضلع الدَّين قهر بسبب من العبد في الغالب، وغلبة الرّجال قهر بغير اختياره [(١٠)].

وتفصيل هذه المسائل يأتي على النّحو التّالي:

#### (١) الاستعادة من الهمّ والحزن

ومُحصّلها أنّ «الْهَمَّ» لمَا يتصوّره العقل من المكروه في الحال (أو) هو الخوف ممّا يُتوقَّع حصوله في المستقبل ممّا يترتّب عليه القلق والحزن، ومنه [الْغَمُّ]: إلكرب أوالحزن يحصل للقلب بسبب ما، وهو مقصود قول الله تعالى ﴿وَثَمِّيَتُهُ مِنَ ٱلْغَدِ ﴾ [الأنبياء: ٨٨].

والْهَمُّ حُزْنٌ يصيب الإنسان ولكنه أخص من «الْحَزَن» الذى هو خَسونة فى النَّفْسِ لحصول غَمُّ، وقيل: «الْهَمُّ» مُتعلق بما هو آتى، و«الْحَزَنُ» موصول بالماضى، والحُزْنُ والْحَزَنُ: الاغتمام والتّوجُع النّفسي [أو]: هو الأسف على ما فات من خيرى الدّنيا والآخرة ومنه [حَزَنَ ] الأمْرُ فُلاَنَا حُزْنًا: غَمَّهُ وأَهَمَّهُ، وجاء فى التّنزيل ﴿وَلا يَحَرُنك ٱلّلِينَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّوا ٱللهَ شَيْكًا ﴾ [إعمران: ١٧٦]. فهو مَحْزُونٌ وحَزِينٌ ومنه قوله تعالى ﴿وَقَالُوا ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ ٱلدِي لَعْبَعَنَا ٱلْحَزَنَ ﴾ [فاطر: ٣٤]. فهو حَزِينٌ وحَزِينٌ .

(قال) الخطابي: [أكثر النّاس لا يفرّقون بين الْهَمّ والْحَزَنِ، إِلاَّ أَنَّ الْحَزَنَ إِنَّما يكون على أمر قد وقع والْهَمُّ فيما يُتوقع (٢)].

<sup>(</sup>١) انظرتفسير المعودتين [ص١١] وروضة المجبّين لابن القيّم [ص٣٨].

<sup>(</sup>٢) انظر سُنن النّسائي بشرح السّيوطي [ج ٤ ص ١٤٨ ـ هامش].

#### (٢) الاستعاذة من العجز والكسل

العجز عدم القدرة على الشّىء مُطلقا ؛ وقيل هو ترك ما يجب فعله والتسويف به ، والعجز لغة مصدر الفعل «عَجزز». يقال : عَجَز عَنِ الأُمْرِ عَجْزاً وعَجزاً نا :ضَعُف ولم يَقْدرْ على العجز لغة مصدر الفعل «عَجزز». يقال : عَجزز عَنِ الأُمْرِ عَجْزاً وعَجزّاً فاتَه . وفي «مفردات الرّاغب» عليه فهو [عَاجز ] . والتعجيز : التّبيط . وفي التعارف اسما للقصور عن فعل الشّيء وهو ضد العجز أصله التّأخُّر عن الشّيء وهو ضد القدرة [(١٠)].

وفارق بين العجز والكسل، فيراد بالعجز عدم القدرة على فعل الخير، أمّا الكسل فهو عدم انبعاث النّفس إلى الخير وقلّة الرّغبة فيه، والكسل في القاموس التَّثَاقُلُ والفتور عمّا لا ينبغي أن يتثاقل عنه، فهو كسلٌ وكسُلانٌ ومنه قول الله تعالى ﴿وَلا يَأْتُونَ ٱلصَّلُوةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَىٰ ﴾[التوبة: ٥٤].

فالعجز ضد الاقتدار، والكسل ضد النشاط، والفرق بين العجز والكسل أن الكسل ترك الشّىء مع القدرة على القيام به، والعجز عدم القدرة على أدائه، فالأوّل نفسى والشّانى عضوى وهذا هو الفارق بين الصّفتين.

ولمّا كان العجز والكسل أمرين مترادفين متقاربين في المعنى والمسمّى، ومتعلّقين بالقوى البدنيّة للإنسان ولهما من التّأثير المباشر ما يحُول دون القيام بالفروض والطّاعات فكثيرا ما كان رسول الله عَن يَّ يستعيذ بربّه تعالى منهما لحديث أنس رضى الله عَن مَانَ رسول الله عَن أَن عَو أَب مَن الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَالْجُبْنِ وَالْهَرَم (٢)». وجاء عند أبي داود بلفظ «اللّهم إنّى أعُوذُ بِكَ مِن الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَالْجُبْنِ وَالْبُحْلِ وَالْهَرَم وَأَعُوذُ بِكَ مِن عَذَاب الْقَبْر (٣)».

ويُعتبر هذا الدّعاء النّبوى الكريم من جوامع الكلم التى تشير إلى أنّ أنواع الرّذائل التى تحيط بالإِنسان ثلاثة: نفسانية وبدنية وخارجية بحسب القوى العقليّة والغضبيّة والشّهوانيّة؛ فالهمّ والحزن مُتعلّقان [بالعقليّة] والجن [بالغضبيّة] والبخل [بالشّهوانيّة] والعجز والكسل [بالبدنيّة]، وضلع الدّين وغلبة الرّجال [بالخارجية]، فالأوّل مالى والثّاني جاهي [(ئ)]. وفي الحديث دليل لاستحباب الاستعادة من كلّ الأشياء المذكورة وما في معناها وهو الصّحيح الذي أجمع عليه أهل العلم.

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية [ج ٢ ص٧٧٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٦٧] ومسلم [٢٠٧١] والنّسائي [٧٤٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٨٢٣] وأبو داود [ ١٥٤٠].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح الباري [ج ١١ ص ١٧٨].

#### (٣) الاستعاذة من الكفر والضَّالُ (٣)

الْكُفْرُ تَغْطِيَةُ مَا حَقُّهُ الإِظْهَارُ، والْكُفْرَانُ ستر نعمة المُنعم بترْك أداء شكرها، وأعظم الكُفر جَحود الوحدانيّة أو النَّبوَّة أو الشّريعة، و[الْكُفْرَان]: في جحود النّعمة أكثر استعمالا، و[الْكُفْرُ] في الدِّين أكثر تعريفا، وهو أربعة أنواع: كفر إنكار؛ وكفر جحود؛ وكفر عناد؛ وكفر نفاق؛ وهذه الأربعة من لقى الله تعالى بواحد منها لم يغفر له.

وتأتى استعاذة النبى عَنَ من الكفر تعليما لأمّته وحرزا من أن يقعوا فيه لما رواه النسائي عن أبى بكْرة أن رسول الله عَنَ كن يدعو في دُبُرِ كُلُّ صَلاَة يَقُولُ «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكُفْر وَالْفَقْر وَعَذَابِ الْقَبْر (١)».

أمّا الضّلال فهو من مُقابلة الهدى فلا يجد السّالك إلى مقصده طريقا أصلا، أو هو العدول عن الطريق المستقيم كما في قوله ﴿بَل الطَّلِلمُونَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ﴾ [لقمان: ١٩]. والضّلالة بمعنى الإضاعة كما في قوله تعالى ﴿ فَلَن يُضِلُّ أَعْمَالُهُم ﴾ [محمد: ٤]. وبمعنى الهلاك كقوله تعالى ﴿ وَقَالُوا أَوْ اَصَلَلْنَا فِي الْلَاسَ بَعِدة: ١٠]. وكقوله تعالى ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي الطَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدُّ ا﴾ [السّجدة: ١٠]. وكقوله تعالى ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي الطَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدُّ ا﴾ [مريم: ٥٠]. فإذا كان الضّلال هو فقدان ما يُوصل إلى الحقّ، فإنّ الضّلالة هي سُلوك طريق لا يُوصل إلى هذا الحقّ وينافيه.

لذلك كان من جوامع الكلم التي كان يستعيذ بها رسول الله على إذا خرج من بيته ما جاء في حديث أمّ سلمة قالت «مَا خَرجَ النَّبيُّ عَلَيْ منْ بَيْتي قَطُّ إِلاَّ رَفَعَ طَرْفَهُ إِلَى السَّمَاء فَقَالَ اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُودُ بِكَ أَنْ أَصْلَ أَوْ أَضَلَ أَوْ أَزَلَ أَوْ أَزَلَ ، أَوْ أَظْلَمَ أَوْ أَظْلَمَ ، أَوْ أَجْهَلَ أَوْ أَزَلَ ، أَوْ أَظْلَمَ أَوْ أَطْلَمَ ، أَوْ أَجْهَلَ أَوْ يُجْهَلَ عَلَيْ (٢) وفي رواية النسائي «أَنَّ النَّبِيُّ عَلِي كَانَ إِذَا خَرَجَ منْ بَيْته قَالَ بسْمِ الله رَبً يُجْهَلَ عَلَيْ (٢) ». وفي رواية النسائي «أَنَّ النَّبيُّ عَلِي كَانَ إِذَا خَرَجَ منْ بَيْته قَالَ بسْمِ الله رَبً أَعُودُ بكَ منْ أَنْ أَزْلَ أَوْ أَصْلً ، أَوْ أَظْلَمَ أَوْ أَطْلَمَ ، أَوْ أَجْهَلَ أَوْ يُجْهَلَ عَلَى (٢) ».

#### (Σ) الاستعاذة من الحور بعد الكور

شاءت إرادة الله تعالى أن تتغيّر أحوال النّاس وتتبدّل وتنقلب من الحَسَن إلي القبيح، وتتحوّل من السّيىء إلى الأسوأ فلا تستقرّ على أمر واحد، وسبحان من يُغيّر ولا يتغيّر، ولذلك كان رسول الله عَلَيْهُ إذا سافر قال «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ منْ وَعْنَاء السَّفر، وكَابَة الْمُنْقَلَب، وَالْحَوْرِ بَعْدَ الْكُور، وَدَعْوة الْمَظْلُوم، وَسُوء الْمَنْظَرِ فَى الأهْل وَالْمَال (٤٠)». وجاء عند مسلم بلفظ «وَالْحَوْر بَعْدَ الْكَوْن».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٨٠] وأحمد [٢٠٢٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبوداود [٩٤] والتّرمذي [٣٤٢٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النسائي [ ١ ، ٥٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم [١٣٤٣] والتّرمذي [٣٤٣٩] والنّسائي [٥٥١٣].

والحديث يحمل معنى الاستعادة من فساد الأمور بعد صلاحها أو الرّجوع من الحالة المستحسنة بعد أن كان عليها إلى ما هو أردى منها ، ومعنى «الْحَوْرُ» فيه: الرّجوع من الإيمان إلى الكفر ، ومن الطّاعة إلى المعصية ، ومن الزّيادة إلى النّقصان ، ومن الاستقامة إلى الضّلال ، وكما رُوى قوله «بَعْدَ الْكَوْنِ». وكلاهما له في بيان اللّغة معنى ووجه:

(١) فرواية «الْكَوْرِ» مأخوذة من تكوير العمامة وهي لفّها وجمعها، يقال: كَارَ عِمامَتُهُ إِذَا لَفُها، وحارها إِذَا نقضها، والمعنى: نعوذُ بك من أنّ تَفْسَدَ أُمُورُنَا بعد صلاحها كفساد العمامة بعد استقامتها على الرّأس؛ ومُرادها الاستعاذة من النُقصان بعد الزّيادة أو من الشّتات بعد التّوحُد والانتظام [(١)].

وزعم الهيثم أنّ «الحجّاج بن يوسف» بعث فلانا قد سَمَّاهُ على جيش وأَمَّرَهُ عليهم إلى الخوارج، ثمّ وجَّههُ بعد ذلك إليهم تحت لواء غيره، فقال له الرّجل: «هَذَا الْحَوْرُ بَعْدَ الْكَوْرِ؟ فقال: النَّقْصَانُ بعد الزّيادة». بعد الْكَوْرِ؟ فقال: النَّقْصَانُ بعد الزّيادة». ومن قال هذا أخذه من كوْرِ الْعمَامة، يقول [قد تغيّرت حاله وانتقضت كما ينتقض كوْرُ العمامة بعد الشّد، وكُلَّ هذا قريبٌ بعضُهُ من بعض في المعنى].

(٢) ورواية «الْكَوْنِ» مأخوذة من الْكَوْنِ مصدر (كَانَ ـ يَكُونُ ـ كَوْنًا): إِذَا وُجدَ وَتُبَتَ وَاستقرّ، فتكون الاستعاذة من الرّجوع عن الجماعة بعد الكون عليهم أو من التّغيُّر بعد الثّبات، ولمّا سُئل عاصم عن معناه قال: ألم تسمع قولهم حَارَ بَعْدَمَا كَانَ؛ أى أنّه كان على حالة جميلة فرجع عنها أى ارتدّ وعاد [(٢)].

#### (٥) الاستعادة من الشّقاق والنّفاق

الشّقاقُ والمُشَاقَةُ الخلاف والعداوة ومُجانبة طريق الحقّ، ومنه شقّ فلان العصا؛ إذا فارق الجماعة وانسلخ عنها، ويدلّ عليه قول الله تعالى ﴿ ذَ لِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواْ اللّهُ وَرَسُولَهُ ﴾ [الحشر: ٤]. أى عادوه وخالفوا أمره. وقول الله تعالى ﴿ بَلَ آلَهُ يَنَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقِ ﴾ [الحشر: ٤]. أى في إظهار خلاف ومباينة من [شاقّهُ] خَالَفُهُ وعَاداهُ ومنه [شَقَ عَصَا الطَّاعَةِ ] أى خَالَفُ وَتَمَرَّد، وكأنّ هذا في شقّ وذلك في شقّ [ (٣) ].

أمّاً النّفاق فهو فعل المنافق الذي يُظهر خلاف ما يُبطن، أو يخفى الكفر ويُظهر الإيمان، أو يضمر العداوة ويُظهر الصّداقة، وقد يُطلق على الرّياء لأنّ كليهما إظهار غير

<sup>(</sup>١) انظر غريب الحديث [ج ١ ص ٢٧٦].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [ج ۵ ص۱۲۷].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٢ ص ٢٤].

ما فى القلب ومنه قول الله تعالى ﴿فَأَعَقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [التوبة:٧٧]. (قال) ابن تيمية [أساس النّفاق الذى بُنى عليه هو الكذب، وأن يقول الرّجل بلسانه ما ليس فى قلبه كما أخبر سبحانه ﴿وَٱلْكَيْشُ هَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَدِبُودِ ﴾ [المنافقون: ١]. فكان عهد النّاس بهم أنّهم ﴿يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمُ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [الفتح: ١١].

وجاء فى «التعريفات» [النفاق إظهار الإيمان باللسان وكتمان الكفر بالقلب. ولا يُطلق هذا الاسم على من يُظهر شيئا ويُخفى غيره ممّا لا يختصّ بالعقيدة (١٠). والنفاق فى اللّغة هو من جنس الخداع والمكر وإظهار الخير وإبطان خلافه كما فى قوله عَلَيْ من حديث عبد الله بن عمرو «أُربَعٌ مَنْ كُنَّ فيه كَانَ مُنَافقًا خَالصًا، وَمَنْ كَانَتْ فيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَ كَانَتْ فيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَ كَانَتْ فيه خَصْلَةٌ مِنْ النَّفَاق حَتَّى يَدَعَهًا: إِذَا انْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَب، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَر، وَإِذَا حَاصَمَ فَجَر (٢٠)».

والنَّفاق في الشّرع ينقسم إلى قسمين [(٣)]:

(أحدهما) النفاق الأكبر وهو أن يُظهر الإنسان الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ويُبطن ما يناقض ذلك كله أو بعضه، وهذا هو النفاق الذي كان على عهد رسول الله على الله ونزل القرآن الكريم بِذَم أهله وتكفيرهم، وأخبر أنهم في اللرك الأسفل من النّار كما في قوله سبحانه ﴿ إِنَّ ٱلمُنكفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ •

(والثّاني) النّفاق الأصغر وهو نفاق العمل الذي يُظَهر فيه الإنسان علانية صالحة ويُبطن ما يخالف ذلك، وأصول هذا النّفاق ترجع إلى الخصال المذكورة في قوله عَلِي «أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فيه كَانَ مُنَافقًا». وهي خمس:

- (١) أن يحدّث بحديث لمن يصدّقه به وهو كاذب له.
  - (٢) إذا وعد أخلف وهو على نوعين:

(الأوّل) أن يَعِدَ ونيّته أَلاّ يُوفِيَ بوعده وهذا أشرّ الخلق، ولو قال: أفعل كذا إِن شاء الله تعالى ومن نيّته أن لا يفعل كان كَذبًا وخُلْفًا.

(الثَّاني) أن يَعِدَ ومن نيَّته أن يَفِي ثمَّ يبدو له فيُخلف من غير عذر له في الخُلف.

(٣) إذا خاصم فجر ويقصد بالفجور أن يخرج عن الحقّ عمدا حتّى يصير الحقّ باطلا والباطل حقّا، وهذا ممّا يدعو إليه الكذب كما في قوله عَيِّكَ «إِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ٤٣٠] والموسوعة الفقهيّة [٦ / ١٧٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٤] ومسلم [٥٨].

<sup>(</sup>٣) انظر جامع العلوم والحكم [ص ٢٩٢].

يَهْدى إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدى إِلَى النَّارِ (1)». وقوله ﷺ في الصّحيحين «إِنَّ أَبْغَضَ الرَّجَالِ إِلَى الله الأَلَدُّ الْخَصِمُ (٢)».

(٤) إذا عاهد غدر ولم يف بالعهد، وقد أمر تعالى بالوفاء بالعهد فقال ﴿وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدَ كَانَ مَسْفُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٤]. وقوله عَلَيْ من حديث ابن عمر «لكُلُ غَادرٍ لُواَءٌ يَوْمُ الْقَيَامَة يُعْرَفُ به (٣) ». والغدر نقض العهد وترك الوفاء به.

(٥) الخيانة في الأمانة وقد قال رسول الله عَلَيُّ عند أحمد «لاَ إِيَمَانَ لِمَنْ لاَ أَمَانَةَ لَهُ، وَلاَ دينَ لَمَنْ لاَ عَهْدَ لَهُ (٤)».

ولقد جاء القرآن مصدقا بذلك كله فقال ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللهَ لَبِنَ ءَاتَنَنَا مِن فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَ وَلَنكُونَنَ مِنَ ٱلصَّلْحِينَ ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنَهُم مِّن فَضْلِهِ بَخُلُواْ بِهِ وَتَوَلُّواْ وَهُم مُعْرضُونَ ﴾ وَلَنكُونِهُمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللهَ مَا وَعَدُوهُ وَهُم عَنفُونَ وَلَا اللهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُلِبُونَ ﴾ [التوبة: ٧٥-٧٧]. فجمعت الآيات لهم بين الْخُلْفِ في الْوَعْدِ وَالْحَدْنِ فيه والبخل في العطاء والإعراض عنه.

ثم تأتي استعاذة النبى عَلَيْ كما في حديث أبي هريرة بقوله «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّقَاقَ وَالنَّفَاقَ وَسُوء الأَخْلاَقِ (٥)». دليلا على أنّ الشَّقاق والنَّفاق مِن أقبح الأَخَلاق السَّيئة التي تصادف الإنسان لتعدَّى ضررهما إلى الغير ، الأول بتشرذم الجماعة وضعفها ، والثَّاني بضياع الدّين نفاقا بين النّاس .

## تاسعا ـ التَّعوُّد من مصائب الدّنيا

المصيبة في اللّغة كلّ مكروه يحلّ بالإنسان، والمصاب من يصاب بالأذى والشّدة النازلة، ومنها [البلاء] والْبَليَّةُ تنزل بالمرء، و[ابتلاه الله]: جَرِّبهُ واختبره، ومنها [المحنة]: البلاء والشّدة، و[الامتحان] الاختبار. (قال) الرّاغب [«أصاب» يُستعمل في الخير والشّر وهو معنى قول الله تعالى (إن تُصبّكَ حَسَنَةٌ تَسُوَّهُم والتوبة: • ٥]. وقيل الإصابة في الخير مأخوذة من الصّوب وهو المطر الذي ينزل بقدر الحاجة من غير ضرر، وفي الشّر مأخوذة من إصابة السّهم.

و (قال) الكرماني [المصيبة في اللُّغة ما ينزل بالإنسان مُطلقا ، وفي العُرف ما نزل به

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٠٩٤] ومسلم [٧٦٠٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٤٥٧] ومسلم [٢٦٦٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٧٣٧] وافقه البخاري [٣١٨٦].

 <sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٢٣٢٤] والهيثمي في المجمع [ ١ / ٩٦].

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبوداود [٢٥٤٦] والنّسائي [٢٨١٥] بإسناد ضعيف.

من مكروه خاصة وهو المراد هنا(١٠]. والمصائب في حياة النّاس نوعان:

(الأولى) إِمَا أَن تكون امتحانا واختبارا كما في قول الله تعالى ﴿ وَلَنَبْلُونَا كُمْ حَتَىٰ نَعْلَمُ الله تعالى ﴿ وَلَنَبْلُوا الله تعالى ﴿ وَالصَّابِرِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُوا أَخْبَارَكُمْ ﴿ وَالصَّابِرِينَ عَلَىٰ مَآ أَصَابَهُمْ ﴾ [الحج : ٣٥].

(الشّانية) أو أن تكون عقابا نازلا كما فى قوله تعالى ﴿ وَمَاۤ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَة فَيِمَا كُسِيَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَنَ كَثِيرٍ ﴾ [الشّورى: ٣٠]. وقوله ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ [الزّمر: ٥١].

والله تعالى لم يبتل عبده ليُهلكه وإنّما ابتلاه ليمتحن صبره على المصيبة ويختبر عبوديّته له فيما يضرّه، وهو الأمر الذي يتحقّق:

- (١) بحبس النفس عن التسخُّط على المقدور واستسلامها لما شاء الله وقدُّر.
  - (٢) وحبس اللسان عن الشكوى فلا ينطق إلا بالاسترجاع والتفويض.
    - (٣) وحبس الجوارح عن المعصية فلا تشقّ جيبا ولا تلطم خدًّا.

فإذا ما واجه المرء ما أصابه بتلك المعايير الإيمانية انقلبت المحنة في حقه منحة ، وتحولت البلايا عطايا ، وصار المكروه محبوبا ، واستوفى المرء أجره من خالقه بغير حساب تحقيقا لوعد الله تعالى ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّبْرُونَ الجَرْهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ أى يعطون أجرهم بلا مكيال ولا ميزان ، وكما حث رسول الله على التعود من مصائب الدّنيا حث كذلك على مواجهتها بالصّبر والاحتمال :

\* لقوله ﷺ من حديث صهيب تعظي «عَجَبًا لأَمْرِالْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَد إِلاَّ للمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرًاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ (٢)». وعند مالك والبخارى «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُصِبْ مِنْهُ (٢)».

بد وقوله ﷺ من حديث أبي هريرة عند البخارى «مَا يُصيبُ الْمُوْمَنَ مِنْ نَصَبِ وَلاَ وَصَبِ، وَلاَ هَمُ وَلاَ عَمَ اللهُ بِهاً مِنْ فَصَبِ وَلاَ عَمَّ الشَّوْكَةَ يُشَاكُها ، إِلاَّ كَفْرَ اللهُ بِهاً مِنْ خَطَايَاهُ ( أ ) » . وفي رواية أحمد «إلاَّ كَانَ كَفَّارَةً لذَنْبِه » . أي يكون ذلك عقوبة بسبب ما صدر منه مِن المعصية ويكون ذلك سببا لمغفرة ذَنبه .

<sup>(</sup> ۱ ) انظر فتح البارى [ج ۱۰ ص ۱۰۹].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٩٩٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٩٤٥] ومالك في الموطأ [ ١٩٩٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٤٢٥] ومسلم [٢٥٧٣].

بد وما أخرجه السّرمذي من حديث أنس «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاء مَعَ عِظَمِ الْبَلاء ، وَإِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبُ قَوْمًا ابْتَلاَهُمْ ؛ فَمَنْ رَضِى فَلَهُ الرِّضَا ؛ وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَخَطُ ( ' ' ) ». أى فمن كان ابتلاؤه أعظم كان جزاؤه أوفر ، ومقصود الحديث الحث على الصّبر على البلاء بعد وقوعه وليس التّرغيب في طلبه للنّهي عنه .

\* وقوله عَلَيْ من حديث أبي هريرة «مَا يَزَالُ الْبَلاَءُ بِالْمُوْمِنِ وَالْمُوْمِنَة فِي نَفْسه وَوَلَده وَمَا عَلَيْه خَطيئَةٌ (٢)». (قَالَ) الرَّاعَب في مُفَرداته: وَمَا عَلَيْه خَطيئَةٌ (٢)». (قَالَ) الرَّاعَب في مُفَرداته: الصَّبَر حبس النفس على ما يقتضيه العقلَ أو الشّرع، وربّما خولف بين أسمائه بحسب اختلاف مواقعه؛ فإذا كان حبس النفس بحصيبة سُمِّى «صَبْرًا» ويضاده الجَزع، وإن كان في محاربة سُمِّى «شَجَاعَةً» ويضاده الجبن، وإن كان في نائبة مُضجرة سُمِّى «رَحَابَةُ صَدْر» ويضاده الشَهَدر، وقد سَمَى الله كلّ ذلك «صَبْرًا مَانُ في إمساك الكلام سُمَّى «كتمانا» ويضاده الْهَذَر، وقد سَمَى الله كلّ ذلك «صَبْرًا مَانَ في أَمَّهُ مَن يَتَّوَقَيَصْبِرْ فَإِن الله كلّ ذلك «صَبْرًا مَانِهُ فَعَالِ ﴿إِنَّهُ مَن يَتَّوقَ وَيَصْبِرْ فَإِن الله كلّ ذلك «صَبْرًا مَانَا»

ومن المسائل التي حثّ رسول الله عَلِيَّة عليها في هذا الباب:

## (١) الاستعادة من التَّردِّس والهدم

التّردِّى السُّقوط من مكان مرتفع نحو جبل أو السُّقوط في نحو بئر، أمّا الهَدَمُ [بفتحتين]: ما تهدَّم وسقط على من تحته [يقال]: هَدَمْتُهُ هَدْمًا ، وهَدَمْتُ الْبنَاءَ: على التّكثير ومنه قوله تعالى ﴿ لَهُ لَيْمَتُ صَوَّمِعُ وَبِيَعٌ ﴾ [الحج: ١٠]. (قال) البعلى [الهدم التّخريب ويقع على كلّ بناء، فما دام شيء من البناء لا يكون هدما [(٢)].

والتَّرِدِّى والهِدم هما الأمران اللَّذان استعاد من شرِّهما رسول الله عَلَيْ كما فى قوله من رواية أبَي اليَّسَر «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُودُ بِكَ مِنَ الْهَدْمِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ التَّرَدَى (٥) ». وجاء عند أحمد «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُودُ بِكَ مِنَ الْهَرَمِ وَالْهَدْمِ وَالْهَدْمِ وَالْغَمِّ وَالْعَرِيقِ وَالْغَرَقِ (٢)».

<sup>(</sup>١) حديث حسن أخرجه التّرمذي [٣٣٩٦] وابن ماجه [٣٢٧٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٣٩٩].

<sup>(</sup>٣) الصبر نقيضُ الجَزَع ولغة حبس النفس عن الضّجر والرّضا بما يقتضيه العقل والشّرع؛ واصطلاحاً: خُلُق فاضل يحمل النّفس على التَّحلّى بما يحسن والتَّخلّى عن القبيح. (وقيل) هو اعتراف العبد بأنَّ ما أصابه من الله تعالى، واحتساب أجره عنده؛ ورجاء ثوابه منه. (وقيل) هو حبس النّفس على الطّاعة ومشاقها؛ والمصائب وحرارتها؛ وعن المنهيّات والشّهوات ولذّاتها. (وهو) ثلاثة أنواع: صبر على المعينة وأفضله ما كان عند الصّدمة الأولى؛ وصبرعلى الطّاعة؛ وصبرعلى المعصية.

<sup>(</sup>ع) أنظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ٤٤٨].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٥٥٢] والنّسائي [ ٢ ١٥٥].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٥٤٦٢].

وجاء عن أبي عبيد في حديث النبي عَلِي «أَنَّهُ كَانَ يَتَعَوَّذُ مِنَ الأَيْهَ مَيْنِ (1)». [قال] أبو عبيد [يُقَالُ إِنَّهُ مَا السَّيْلُ والْحَرِيق]. وتأتى الاستعاذة منهما لأنّهما ليسا مَمَا يُستطاع دفعه، ورغم استعاذة النبي عَلِي من شرّ التردي والهدم إلاّ أنّ من مات بواحدة منهما يموت شهيدا، لأنها لقوة وقعها لا يكاد الإنسان يصبر عليها فربّما انتهز الشّيطان هذه الفرصة فيضره في دينه ويزعزع عقيدته ويذهب بإيمانه.

## (٢) الاستعاذة من فجأة النّقمة وزوال النّعمة

جاء فى الصّحيح عن ابن عمر قال «كَانَ منْ دُعَاء رَسُولِ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى مِنْ زَوَال نِعْمَتكَ، وَجَمِيعَ سَخَطكُ (٢)». أى تبدّل مَا رزقتنى من الصّحة إلى الأمراض والأسقام، والفَرق بين الزّوال والتّحولُ ؛ أنَ الزّوال يُقال في شيء قائم بغيره ثمّ فارقه من غير بدل، والتّحولُ تغيّر الشّيء وانفصاله عن غيره مع البدل، فزوال النّعمة ذَهَابُها من غير بدل، وتحوّل العافية إبدال الصّحة بالمرض.

أمّا قوله «وَفُجَاءَة نقْمَتكَ» أى بَغْتَتَهَا، يقال فاجأه مفاجأة، إذا بغته من غير تقدّم سبب، والنقمة العقوبة ومنه قوله تعالى ﴿فَيَنتَقَمُ اللّهُ مِنْهُ ﴾ [المائدة: ٩٥]. أى يعاقبه، والاستعاذة هنا تأتى من فُجأة النقمة لا من النّقمة مُطلقا لأنّ فُجأتها أشد من نزولها تدريجيا.

ويجمع رسول الله عَلَيْ في قوله «وَجَميع سَخَطكَ» جميع أسباب الغضب، والسُخْطُ [بالضّم] ضدّ الرِّضا وقد (سَخط) عليه سُخطًا وسُخْطًا : كَرِهَهُ وغَضِبَ عليه ولم يُرْضه، ولذلك كان رسول الله عَلِيَّة يقول وهو ساجد فيما أخبرت به عائشة رضى الله عنها «أعُوذُ بِعَفُوكَ مِنْ عِقَابِكَ، وأَعُوذُ بِرِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ (٣)».

# (٣) الاستعادة من جَمْدِ البلاء ودَرَكِ الشَّقاء وشَمَاتَةِ الأعداء

روى البخارى في صحيحه من حديث أبي هريرة «أنَّ النَّبِيَّ عَلِيَّ كَانَ يَتَعوَّذُ منْ سُوءِ الْقَضَاءِ، وَشَمَاتَة الأَعْدَاء، وَدَرَك الشَّقَاء، وَجَهْد الْبَلاَء (٤) ». وفي الحديث دلالة على استحباب الاستعاذة من الأربع المذكورة، ولا يعارض ذلك كون ما سبق في قدر الله تعالى لاحتمال أن يكون ممّا قُضى، فقد يقضى على المرء بالبلاء مثلا ثمّ يقضى أنّه إذا دعا كشف هذا البلاء، فالقضاء مُحتمل للدّافع والمدفوع.

<sup>(</sup>١) انظر غريب الحديث لأبي عبيد [ ٢٨٧ - ج٢ ص ٥٣٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٧٣٩] وأبو داود [ ١٥٤٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٩٥٤٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٤٧] ومسلم [٢٧٠٧].

ويقصد [بجَهد البلاء] كلّ ما أصاب المرء من شدة ومشقة وما لا طاقة له بحمله ولا مقدرة له على دفعه من [جهد من الأمر جهداً]: بلغ مشقّته . و[جهد] العيش جهداً: ضاق واشتد فهو جهد ، وروى عن عمر رضى الله عنه أنه فسره بقلة المال وكثرة العيال ، وقال غيره هي الحالة الشاقة.

ويأتى [ دَرَكُ الشَّقَاء] من الإدراك واللحاق، ويُطلق على السّبب المؤدّى إلى الهلاك، ويكون في أمور الدّنيا وأمور الآخرة ومعناه [أُعُوذُ بكَ رَبّى أَنْ يُدْرِكَني شَقَاءً]. أمّا [سُوءُ الْقَضَاء] فإنّه عام في النّفس والمال والأهل والولد والخاتمة والمعاد، والمراد [بالْقَضَاء] هنا المقضى من الأمر لأنّ حكم الله كله حَسَنٌ لا سوء فيه، وقيل:

(١) القضاء هو إرادة الله الأزليّة المتعلّقة بالأشياء على ما هي عليه فيما لا يزال [أو] هو الحكم بالكُلِّيَّات على سبيل الإجمال في الأزل.

(٢) أمّا القدر فهو الحكم بوقوع الجزئيَّات التي لتلك الكليّات على سبيل التّفصيل.

و[شَمَاتَةُ الأَعْدَاء] ما ينكأ القلب ويبلغ من النفس أشد مبلغ ومنه قول الله تعالى ﴿ فَلَا تُشْمِتُ بِي ٱلْأَعْدَاء ﴾ (قال ) ﴿ فَلَا تُشْمِتُ بِي ٱلْأَعْدَاء ﴾ (قال ) النّووي [الفرح بالبلية تنزل بالمُعَادي من شُمتَه شَمَاتَةً : فَرِحَ بمكروه أَصَابه فهو شَامِت ، وأَشْمَته أَ الله بعدوه : جعله يشمت به ، وهو ما استعاذ منه رسول الله عَلَي كما في حديث عبد الله بن عمرو فال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي يَدْعُو بِهَذِهِ الْكَلَمَاتِ اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَة الدَّيْنِ وَشَمَاتَة الأَعْدَاء (١) » :

أ-فَجَهْدُ [الْبَلاَء] يأتى من جهة المعاش. ٢-ودَركُ [الشَّقَاء] من جهة المعاد.
 ٣-وسوء [الْقَضَاء] من جهة المبدأ. ٤-أمّا شماتة [الأَعْدَاء] فتقع لكلّ من وقع له كلّ من هذه الخصال الثّلاثة.

كما أنّ تَعَوُّذَ النّبى عَيَالَةً من كلّ ذلك يأتي تعليما لأمّته فإنّ الله تعالى قد آمنه من جميع ذلك، ثمّ يكون التّعوُّذ من العبد إظهارا لشدّة فقره وعظيم حاجته لربّه وخالقه وتضرُّعه إليه [(٢)].

#### عاشرا ـ الاستعادة من فتـن الدّنيا

فتن الدّنيا لا تتوقف عند حدِّ معيَّن وإِنها يمتد آثرها بامتداد الحياة والمعصوم منها من عصمه الله تعالى، وأصل الفتنة الابتلاء والاختبار ومنه قوله تعالى ﴿أَحَسِبَ ٱلنَّاسِ أَن يَتُولُوا الله تعالى ﴿وَنَبْلُوكُم يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا الله تعالى ﴿وَنَبْلُوكُم

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٠٠٣]. (٢) انظر فتح الباري [ج ١١ ص ١٥٣].

بِٱلشَّرِّ وَٱلْحَيْرِ فِشْنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٥].

والفتنة في اللُّغة على ثلاثة معان:

(أحدها) الامتحان والاختبار ومنه قول الله تعالى ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا فِتْنَتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَآءُ﴾ [الأعراف:٥٥]. أي امتحانك واختبارك.

و (الشِّاني) الافتتان نفسه من قوله تعالى ﴿وَٱتَّقُواْ فِتْنَهُ لَا تُصِينَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَآصَكَهُ ﴾. ويقال : افْـتُتنَ الرَّجُلُ فهو [مَفْتُونٌ]: إِذا أصابته فتنة فذهبَ ماله أوعقله .

(الثّالث) المفتون به نفسه ويُسمَّى فتنةً كما يُستعمل في الغفلة عن المطلوب من قول الله تعالى ﴿ أَمَا أَمُّوا لَكُمُّ وَأُولِللهُ كُمُّ فِيتَالَى ﴿ إِنَّمَا أَمُّوا لَكُمُّ وَأُولِللهُ كُمُّ فِينَا أَنْ وَمنه يأتى قوله عَلَيْكُ من حديث أبى سعيد «إِنَّ اللَّهُ خُطُوةٌ ، وَإِنَّ اللهُ مُسْتَخْلِفُكُمْ فِيهَا فَنَاظِرٌ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ، أَلاَ فَاتَّقُوا النَّسَاءَ (1) ».

واستُعملت في الشّرع في اختبار وكشف ما يُكره، يقال فتنت الذّهب إذا اختبرته بالنّار لتنظر جودته من [الْفتْن] وهو الإحراق ومنه قول الله تعالى ﴿ يَوْمَ مُلْمَ عَلَى ٱلنّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ [الذّاريات: ١٣]. وكذا إذا اختبر ومنه قوله تعالى ﴿ وَقَتَتُكُ فَتُونَا ﴾ وفَنَ الشّيءُ فُلانًا: أُعْجِبَ به واسْتَهْواهُ، ومنه [الافتتان] الإعجابُ بالشّيء والتّدلُه به.

وَ [الْفَتَّانُ] الشَّيطان. قال الْقُتَيْبِيُّ: «فَتنةٌ» أى إغرام. يقال فُتنَ الرَّجلُ بامرأته: أى شُغفَ بها، وقيل فتنة: محنة. كما يُستعمل لفظ «الفتنة» في الإكراه على الرَّجوع عن الدَّين كما في قوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَتَنُواْ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وتأتى استعاذة النبى على من شرّ فتن الدنيا كما فى قوله «وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ أَرَدَ إِلَى أَرْدَ إِلَى أَرْدَ إِلَى أَرْدَ إِلَى الْعُمُرِ وَأَعُوذُ بِكَ مَنْ فِتْنَة الدُّنْيَا (٢) ». وجاءت فى حديث آخر بلفظ «وأَعُوذُ بِكَ مَنْ شَرِّ فِتْنَة الْمَحْيَا وَالْمَمَاتَ (٣) ». وكأنه على جمع فى هذه العبارات الوجيزة كلّ ما يواجهه المرء فى هذه الدنيا من فتن:

\* فمُتعة الحياة وزهرتها فتنة ﴿ وَلا تَمُنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِمِهَ أَزْوَاجُا مِنْهُمْ زَهْرَة ٱلنَّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهُ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه: ١٣١] . وقوله عَلَيْ من حديث أبى سعيد «أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مَا يُخْرِجُ اللهُ لَكُمْ مِنْ زَهْرِةِ الدَّنْيَا ، قَالُوا وَمَا زَهْرَةُ الدُّنْيَا ؟ قَالَ الرَّنْ اللهُ لَكُمْ مِنْ زَهْرِةِ الدَّنْيَا ، قَالُوا وَمَا زَهْرَةُ الدُّنْيَا ؟ قَالَ الرَّنْ اللهُ لَكُمْ مِنْ زَهْرِةِ الدَّنْيَا ، قَالُوا وَمَا زَهْرَةُ الدُّنْيَا ؟ قَالَ الرَّنْ لَا اللهُ لَكُمْ مِنْ زَهْرِةِ الدَّنْيَا ، قَالُوا وَمَا زَهْرَةُ الدُّنْيَا ؟

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٤٦] والتّرمذي [٢١٩١] وابن ماجه [٣٢٤٨].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٧٠] والتّرمذي [٣٥٦٧] والنّسائي [٩٤٩٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٧٠] وأحمد [٢٣٤٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٤٢٧] ومسلم [١٠٥٢].

ومنه قوله ﷺ عند التّرمذي «فَوَالله لاَ الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ وَلَكِنْ أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمْ الدُّنْيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا وتُهْلِكَكُمْ كَانَ قَبْلَكُمْ فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا وتُهْلِكَكُمْ كَمَا أَهْلَكَتْهُمْ (١)».

\* ورغد الحياة وزينتها ونعيمها ابتلاء وفتنة ومنه قوله تعالى ﴿وَأَلُّو ٱسْتَقَامُواْ عَلَى الطَّرِيقَةِ لِأَسْقَيْنَاهُم مِّآءً عَلَقا ﴾ [الجنّ: ١٦- ١٧]. أى لُوسَعْنا عليهم وأعطيناهم رزقا واسعا وماء كثيرا لنختبرهم كيف يكون شكرهم لهذه النّعم، وضرب بالماء الغدق الكثير مثلاً لذلك، وفيها قال عمر [أينما كان الماء كان المال، وأينما كان المال كانت الفتنة]. وعن ابن مسعود قال [لا يقُولَن أَحَدُكُم اللّهُم اعْصمني من الْفتْنة، فإنّه لَيْس أَحَدٌ منْكُم يرجع إلى مال وأهل وولد إلا وهو مُشتمل على فتنة ، ولكن ليقل اللهم إنه اللهم أَود بك من مضلات الفتنة ).

والفتنة في قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَآ أَمْوَالكُمْ وَأَوْلَكُمْ فِأَوْلَلُكُمْ فِتَنَةٌ ﴾ [التغابن: ١٥]. تحتمل معنين:

(الأول) أنّ الله تعالى يفتنكم بالأموال والأولاد بمعنى يختبركم، فانتبهوا لهذا وحاذروا وكونوا أبدا مُتيقّظين لتنجحوا في الابتلاء، وتخلّصوا وتجرّدوا الله كما يفتن الصّائغ الذّهب بالنّار ليخلّصه من الشّوائب.

(الثّاني) أنّ هذه الأموال والأولاد فتنة لكم تُوقعكم بفتنتها في المخالفة والمعصية، فاحذروا هذه الفتنة حتّى لا تجرفكم وتبعدكم عن الله تعالى [(")].

وعن الحسن في قوله تعالى ﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأُولَابِكُمْ عَدُواً لَّكُمْ فَاحْدَرُوهُمْ ﴾ قال: أدخَل [منْ] «للتبعيض» لأن كلهم ليسوا بأعداء، ولم يذكر «منْ» في قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَاۤ أَمَّوَ لَكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُكُمْ وَأُولَادُهُ وَالْفَتَنَةُ وَاشْتَعَالَ القلب بهما [ (٥)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣١٥٨] ومسلم [٢٩٦١].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٨ ص ١٤٣].

<sup>(</sup>٣) انظر في ظلال القرآن [ج ٢٨ ص ٣٥٩].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١١٠٩] والترمذي [٣٧٧٤].

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي [ج ١٨ ص ١٤٣].

وفسر بعض العلماء قوله ﷺ «وأَعُوذُ بِكَ مِنْ فَتْنَة الدُّنْيَا» كما في حديث البخارى «بفتْنة الدَّبَا الدَّجَال إشارة إلى أنّ فتنته «بفتْنة الدَّجَال إشارة إلى أنّ فتنته أعظَم الفتن الكَاثنة فيها (١٠). وقد ورد ذلك صريحا عن مُصْعَب قال «كَانَ سَعْدٌ يَأْمُرُ بَخَمْس وَيَذُكُرهُنَ عَنِ النّبي ﷺ أَنَّهُ كَانَ يَأْمُرُ بِهِنَّ [منها]: وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الدُّنْيَا \_ يَعْنى فَتْنَةَ الدَّنْيَا . وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْر (٢٠)».

أمّا استعاذته عَلَيْكُ من فتنة المحياكما في قوله ﴿وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فَتْنَة الْمَحْيَا وَالْمَمَات (٣) » . فهى ما يعرض للإنسان مُدَّة حياته من الافتتان بالدَّنيا والشَّهوات والجهالات وأعظمها والعياذ بالله أمر الخاتمة عند الموت ، وفتنة الموت يجوز أن يُرادبها الفتنة عند الموت وأضيفت إليه لقربها منه ، وقيل: أريد بفتنة الحيا الابتلاء مع زوال الصبر ، وبفتنة الممات السوال في القبر مع الحَيْرة ، وهذا من العام بعد الخاص لأن عذاب القبر داخل تحت فتنة الممات وفتنة المدّر الدّجًال داخلة تحت فتنة المحال .

#### حادم عشر ـالاستعاذة من شرّ فتنة المال

وأعجب ما فى قصّة المال أنّه كما يقود إلى الجنّة ورضوانها فإنّه يدفع إلى النّار وعذابها، فهو من أكثر الوسائل المؤدّية إلى الكفر والفسوق والطّغيان ما لم يُسخَر فيما يُرْضِي الخالق جلّ وعلاً، وما جاء وصف القرآن لهذا العُتُلِّ الجافى إلاّ بقول الله تعالى ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ ﴾ [القلم: ١٤]. وما جاء وعده له فى التّنزيل إلاّ بقوله سبحانه ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خُلَقَتُ وَحِيدًا ﴿ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُوذَا ﴾ [المدّثر ١١].

ولما افتخر النّاس بالغنى وتباهَوا بالذُّريَّة أخبر سبحانه أنّ ما كان من زينة الحياة الدّنيا من مال وبنين إِنما هو غرور لا يدوم ونعيم لا يبقى كالهشيم الذى تذروه الرّياح من قوله تعالى ﴿ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَـةُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَٱلْبَقِينَ ٱلصَّلِحَتُ خَيِّرُ عِندَ رَبِيّكَ ثُوَابًا وَحَالِي ﴿ٱلْمَالُ وَمَاعَ ، وَالْأُولَاد بَمَا لَهُم من قوة ومَنعَة إِنّما يُمثّلان زينة واهية مُحتقرة «لا يَبْقَى» منها إلا ما كان للقبر زادا وللآخرة عدة وثواباً.

وكما أخبر الخالق سبحانه فإِن فتنة المال في حياة البشر لا يشاركهم فيها إِلاَّ الشَّيطان الرِّجيم فقال ﴿وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بَحْيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَدِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيطانُ إِلَّا عُرُورًا ﴾[الإسراء: ٦٤]. فتتحقّق شركته بإنفاقهم الأموال التي أصابوها من غير حِلّها في معصية الله تعالى ومُخالفة أمره وتسخيرها للآثام والفجور واللّهو لما

<sup>(</sup>١) فتح البارى [ج ١١ ص ١٨٣].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٦٣٦٥].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٥٩٠].

روى عن عبد الرّحمن بن عوف أنّ رسول الله عَلِيّة قال « قَالَ الشَّيْطَانُ لَعَنَهُ اللهُ لَنْ يَسْلَمَ منى صَاحِبُ الْمَالِ مِنْ إِحْدَى ثَلاَثَ أَغْدُو عَلَيْه بِهِنَّ وَأَرُوحُ بِهِنَّ : أَخْذُهُ مِنْ غَيْرِ حِلّهِ، وَإِنْفَاقُهُ فَى غَيْرِ حَقّه، وَأَحَبَّهُ إِلَيْه فَيَمْنَعْهُ مَنْ حَقّهُ (١)».

#### تعس عبد الدّينار

ومن ابتلاء الله تعالى لهذه الأمّة أن جعل فتنتها في المال وهو ما أخبر به ﷺ في قوله «إِنَّ لِكُلِّ أُمَّة فِتْنَةً أُمَّتِي فِي الْمَال (٢)». وفتنة المال تبدأ بالتّعالى على الخلق والتّفاخُرَ به كهذًا الذي قال لصاحبه ﴿ أَنَا الصَّمْرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًا ﴾.

وكذلك أخبر عن الذى كفر بآياته وقال ﴿لا وَتَينَ مَالًا وَوَلَدًا ﴾ [مريم: ٧٧]. ومن فتنة المال الانشغال به عن الطّاعة والإعراض عن الآخرة كالذين قالوا ﴿ شَغَلَتْنَآ أَمْوَ النّا وَأَهَّا وَنَا فَاسْتَغْ فِرْ لَنَا ﴾ [ الفتح: ١١]. ومنها الحبّ المُفرط للمال والتّعلَّق به وكنزه كما في قوله ﴿ هَلَا مَا كَنَتُمْ تَكْنِزُونَ ﴾ [التّوبة: ٣٥].

وفي ذلك جاء قول النبي عَلَي عَلَي عَند البخارى «تَعْسَ عَبدُ الدِّينَارِ، وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ، وَعَبْدُ الْخَميصَة؛ إِنْ أُعْطَى رَضِى وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخطَ، تَعْسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شيكَ فَلاَ انْتَقَشَ (٣)». ولفظَه عند ابن مَاجه ﴿إِنْ أُعْطِى رَضِى وَإِنْ لَمَّ يُعْطَ لَمْ يَفُ (٤)». وعبد الدينار هو طالبه الحريص على جمعه القائم على حفظه، فكأنه لذلك صار خادمه وعبده من قوله «تَعِسَ» الحريص على فهو تَعسِ و والتَّعْسُ «الشَّرُ» وقوله «تَعْسًا لَهُ » دُعَاءٌ عليه.

و «الانتكاس» فمعناه إذا سقط اشتغل بسقطته حتى يسقط الأخرى، أمّا معنى قوله «وَإِذَا شيكَ فَلا انْتَقَشَ»: أى إذا أصابته الشّوكة فلا يجد من يخرجها منه بالمنقاش، وفى الدّعاء بذلك إشارة إلى عكس مقصوده، لأنّ من عَشَر فدخلت في رجله الشّوكة فلم يجد من يخرجها يصير عاجزا عن الحركة والسّعى في تحصيل الدّنيا، وخصّ العبد بالذّكر ليُؤذن بانغماسه في محبّة الدّنيا وشهواتها كالأسير الذي لا يجد خلاصا، ولم يقل [مالك] الدّينار أو [جَامعُ] الدّينار الأنّ المذموم من الملْك والجمع الزّيادة على قدر الحاجة [ (٥)].

ولقد قسم أهل العلم أحكام الكسب إلى ثلاثة أقسام:

(الأوّل) ما نصّ الشّارع على طلبه مع الوعيد على تركه كالحلال البيّن المعلوم.

<sup>(</sup>١) أورده الهيثمي في مجمع الزّوائد [١٠/٥٤٠] وقال رواه الطبراني وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٣٣٦] وأحمد [١٧٤٠١] والحاكم [٢٠٦١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٨٨٧].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٣٥٢].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٢٥٩].

(الثّاني) ما نصّ على تركه مع الوعيد على فعله كالحرام البيّن الواضح.

(الثآلث) ما لم يأت فيه نص بالحل أو الحرمة وهو الأمر المشتبه في حكمه كما في قول النبي على النبي على النعمان بن بشير رضى الله عنه «الْحَلاَلُ بَيْنٌ وَالْحَرَامُ بَيْنٌ وَالْحَرَامُ بَيْنٌ وَالْحَرَامُ بَيْنٌ وَالْحَرَامُ بَيْنٌ وَالْعَرَامُ بَيْنٌ وَالْعَرَامُ بَيْنٌ وَالْعَرَامُ بَيْنٌ وَالْعَرَامُ بَيْنٌ وَالْعَرَامُ بَيْنٌ وَالْعَرَامُ وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ اسْتُبراً لدينه وعرضه، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ كَالَرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْعِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ ، أَلا وَإِنَّ حمى الله مَحَارِمُهُ (١)».

ويُقصد بقوله «الْحَلاَلُ بَيِّنٌ» ما لا يُعاقب عليه أو ما انتفى عنه حكم التّحريم ومنه قول الله تعالى ﴿وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالَا طَيِّبُ ﴾ [المائدة: ٨٨]. أى تمتّعوا بالحلال الطيّب من المأكل والمشرب والملبس ونحو ذلك ، وخص الأكل بالذكر لأنّه أعظم المقصود وأخص الانتفاعات للإنسان لقوله عَلَيْ «إِنَّ أَطْيَبَ مَا أَكَلَ الرَّجُلُ مِنْ كَسْبِه (٢)». أمّا «الْحلُ فإنّه أعمّ من ذلك شرعا لأنّه يُطلق على ما سوى التّحريم ، وقد جاء مقابلا له في القرآن والسنَّنَة كقول الله تعالى ﴿وَأَحَلَّ اللهُ آلَيْنَعَ وَحَرَّمَ آلرِبُوا ﴾ [البقرة: ٢٧٥]. وقول الله تعالى ﴿ يَسَأَيُّهَا آللَهُ كَا لَكَ ﴾ [التّحريم: ١].

ولمّا كان الحلال مُقابلا للحرام شمل ما عداه من المباح والمندوب والواجب والمكروه مُطلقا عند [الجمهور] وتنزيها عند أبى حنيفة، ولهذا قد يكون الشّىء حلالا ومكروها فى آن واحد [كالطّلاق] فإنّه مكروه وإن وصفه رسول الله عَلَيْ بأنّه حلال فى قوله من حديث ابن عمر «أَبْغَضُ الْحَلالِ عِنْدَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ الطَّلاقُ (٣)». وعلى ذلك يكون كلّ مباح حلالا ولا عكس [(٤)].

أمّا الحرام فضد الحلال وهو ما يُعاقب على فعله ولا يُذمّ على تركه، وقيل هو ما ثبتت حرمته بدليل قطعى لا شبهة فيه لقول النبى عَلَي «الْحَلاَلُ مَا أَحَلَّ اللهُ في كتَابه، وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُوَ مَمًّا عَفَا عَنْهُ (٥)». وقد يُسمّى [الحَرام والْحَرام مَا حَرَّم اللهُ في كتَابه، ومَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُو مَمًّا عَفَا عَنْهُ (٥)». وقد يُسمّى [الحَرام عصية أو ذنبًا أو محظورًا، وحكمه أنه لازم الترك اعتقادًا وعملا فيكفُر مُستحله ويفسُق فاعله ويُعذَّب بالنّار، ويُثاب تاركه امتثالاً.

وحرَّم الله الشَّىءَ جعله [حراما] غير مباح من قوله تعالى﴿وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِّ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٠٥١] ومسلم [ ١٥٩٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٥٢٨] والنّسائي [ ٤٤٦١] وأحمد [ ٢٥٧٢١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود [ ٢١٧٨] والحاكم [ ٢٨٤٣] وقال صحيح الإسناد على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٥٨٥].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أخرجه التّرمذي [ ١٧٢٦] وابن ماجه [ ٢٧٣١].

مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ﴾ [المائدة: ٩٦]. وقوله جلّ شأنه ﴿ وَيَحُلُ لَهُمُ ٱلطَّيبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ النَّابَيْتِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]. ومنه الحُرمة: ما لا يحلّ انتهاكه من ذمّة أو حق أو صحبة أو نحوّ ذلك وجمعها حُرُمَاتٌ [(١)]. من قوله تعالى ﴿ ذَا لِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ ٱللّهِ فَهُوّ خَيْرٌ لَكُ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ اللّهِ فَهُوّ خَيْرٌ لَهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

(قال) في الفتح [والثّالث مُشتبه لخفائه فلا يدرى هل هو حلال أو حرام، وما كان هذا سبيله ينبغي اجتنابه لأنّه إن كان في نفس الأمر حراما فقد برئ من تبعتها، وإن كان حلالا فقد أُجِرَ على تركها بهذا القصد لأنّ الأصل في الأشياء مُختلف فيه حظرا وإباحة (٣)].

وقد ورد في ذلك قوله ﷺ عن الحسن مرفوعا «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ فَا لَا يَرِيبُكَ فَا اللهَ عَن الحسن مرفوعا «دَعْ مَا يَرِيبُكَ»: أَى اترك ما تشُكُ فَى فَإِنَّ الصَّدْقَ طُمَأْنِينَةٌ وَإِنَّ الْكَذْبَ رِيبَةٌ (٤)». وقوله «دَعْ مَا يَرِيبُك»: أَى اترك ما تشُكُ فَي كُونه حسنا أو قبيحا أو حلالاً أو حراما إلى ما لا تشُكُ فيه وتتيقّن حُسنه.

والرّيبة اسم مأخوذ من [الرّيب]: وهو التُهْمَةُ والشَّكُ من رَابَهُ الأَمْرُ - رَيْبًا، ورِيبةً: الظَّنُ والتَّرَدُّدُ وجمعه [رِيبً] ومنه قول الله تعالى ﴿ وَٱرْتَنَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ لَلهُ تعالى ﴿ وَٱرْتَنَابُهُمُ ٱلَّذِى بَنَوْا رَيبَةُ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ يتَرَدُّدُونَ ﴾ [التوبة: ١٠]. (قال) الخطابي [كلّ ما شككت فيه فالورع اجتنابه، ثم هو على ثلاثة أقسام واجب ومندوب ومكروه:

- غالواجب اجتناب ما يستلزمه ارتكاب المحرم.
- والمندوب اجتناب معاملة من أكثر ماله حرام.
- \* والمكروه اجتناب الرُّخُص المشروعة على سبيل التّنطُّع (٥).

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٥٦٤].

<sup>(</sup>٢) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ٢٠٨].

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ؟ ص ٣٤١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٧٢٧] والترمذي [٢٥١٨].

<sup>(</sup>٥) انظر فتح البارى [ج ٤ ص ٣٤٣].

ثمّ يأتى بيان قوله ﷺ «ومَنْ وقَعَ فِى الشَّبُهَاتِ وقَعَ فِى الْحَرَامِ». على وجهين:
(أحدهما) أنّ من لم يتق الله تعالى وتجرّأ على الشّبهات أفضت به إلى المحرّمات بطريق اعتياد الجرأة والتساهل في أمرها، فيحمله ذلك على الجرأة على الحرام المحض، ولهذا قال بعض الصّالحين [الصّغيرة تجرُّ إلى الكبيرة والكبيرة تجرّ إلى الكفر] وهو معنى قوله تعالى ﴿كَالَا بِنَا مَلَى عَلَى عَلَى المُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطفّفين: ١٤].

(وثانيهما) أنّ من أكثر من مُواقعة الشّبهات أظلم عليه قلبه لفقدانه نور العلم، ونور الورع، فيقع في الحرام ولا يشعر به، وإلى هذا إلنّور تأتى الإِشارة بقوله تعالى ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلَحِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِّمِ ﴾ [الزّمر: ٢٢] ·

وأصل المال الحلال هو الرّزق الطّيب الذي لا شُبهة للحرام فيه لقوله عَلَيْهُ عند ابن ماجه «أَيَّهَا النَّاسُ اتَّقُوا الله وَأَجْمِلُوا في الطَّلَب، فَإِنَّ نَفْسا لَنْ تَمُوتَ حَتَّى تَسْتَوْفَى رِزْقَهَا وَإِنْ أَبْطاً عَنْهَا، فَاتَّقُوا الله وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَب، خُذُوا مَا حَلَّ وَدَعُوا مَا حَرُم ('')». وفي رواية «أَجْمِلُوا فِي طَلَب الدُّنْيَا فَإِنَّ كُلاً مُيسَّرٌ لَمَا خُلِقَ لَهُ ('')». والإجمالُ في الطّلب الاعتدال وعدم التفريط.

والقليل من المال كثير ببركته وحلاله لقوله عَلَيْ من حديث أبي الدّرداء «مَا طَلَعَتْ شَمْسٌ قَطُّ إِلاَّ ابعثَ بجَنْبَتَيْهَا مَلَكَان يُناديان يُسْمِعَان أَهْلَ الأَرْضِ إِلاَّ التَّقَلَيْنِ: أَيُّهَا النَّاسِ هَلُمُّوا رَبِّكُمْ، فَإِنَّ مَا قَلُ وَكَفَى خَيْرٌ مَمَّا كَثُرَ وَأَلْهَى، وَلاَ آبَتْ شَمْسٌ قَطُّ إِلاَّ ابعثَ بجَنْبَتَيْهَا مَلكَان يُناديان يُسْمِعَان أَهْلَ الأَرْضِ إِلاَّ الشَّقَلَيْنِ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا وَأَعْط مُمْسكًا تَلفًا (٣)». وقوله (آبَتْ »: أي طلعت وبزغت.

وَجاء عند مسلم عن أبى هريرة أنّ رسول الله ﷺ قال «يَقُولُ الْعَبْدُ: مَالِي مَالَى! إِنَّمَا لَهُ منْ مَاله ثَلاَثٌ: مَا أَكُلَ فَأَفْنَى، أَوْ لَبسَ فَأَبْلَى، أَوْ أَعْطَى فَاقْتَنَى، وَمَا سوَى ذَلِكَ فَهُوَ ذَاهَبٌ وَتَارِكُهُ لِلنَّاسِ (٤)». وقوله «فَاقْتَنَى»: أَى ادّخر ثوابه لآخرته.

وفي المال الحلال ثلاثة حقوق:

(أوَّلها) حقّ لله تعالى ويتحقّق بإخراج زكاته المفروضة كما فى قول الله تعالى ﴿ وَفِي آمُو اِللهِ تعالى ﴿ وَأَلْدِيرَ ﴾ [الذّاريات: ١٩]. وقول الله تعالى ﴿ وَٱلَّدِيرِ ﴾ فِي أَمْو اللهِ مَ حَقَّ مَعْلُومٌ ۞ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُ ومِ ﴾ [المعارج: ٢٤ - ٢٥].

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه [ ١٧٥٦] والحاكم [ ٨٠٨٩] وافقه الذّهبي صحيح.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ١٧٥٥] وأورده الألباني في الصّحيحة [٨٩٨].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢١٦١٨] وابن حبّان [٢٤٧٦] وصحّعه الحاكم.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٩٥٩] والتّرمذي [ ٢٣٤٢] بألفاظ متقاربة.

﴿ وِالشَّانِي ﴾ حقّ للمسكين والمحتاج كما أحبّ الله تعالى﴿ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّمِهِ ﴿ وَالشَّالِينَ وَفِي ٱلْوَقَابِ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

(والشَّالث) حقّ للنَّفس بأن يكون منجاة لصاحبه وعتقاً من النّار ووسيلة لعفوالله وإحسانه وهو ما قضاه في سابق علمه ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَتْقَى اللَّهِي يُؤْتِي مَالُهُ يَتَرَكَّى ﴾ [اللَّيل: ١٧- ١٨].

## شرّ الكسب الهـال الحرام

وشر الكسب المال الحرام لقوله على من حديث أبى هريرة «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لاَ يُبَالِي الْمَوْءُ مَا أَخَذَ مَنْهُ أَمَنَ الْحَلَالُ أَمْ مِنَ الْحَرَامِ (١)». وجاء عند النَّسائى بلفظ «يَأْتِى عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ مَا يُبَالِي الرَّجُلُ مِنْ أَيْنَ أَصَابَ الْمَالَ مِنْ حِلِّ أَوْ مِنْ حَرَامٍ (٢)». وفيه ذمّ مَن لم يَبالِ من حيث كَسَب المال حَلالا كان أم حراما ، (قال) ابن التين [أخبر النبي عَلَيْكَ لم يَبالِ من حيث كَسَب المال حَلالا كان أم حراما ، وقال ) ابن التين [أخبر النبي عَلَيْكَ لم يَكن بهذا تحذيرا من فتنة المال ، وهو من بعض دلائل نبوته عَلَيْكَ لإخباره بالأمور التي لم تكن في زمنه ، ووجه الذّم من جهة التسوية بين الأمرين ، وإلا فأخذ المال من الحلال ليس مذموما من حيث هو (٣)].

وعندما يقذف العبد اللُّقمة الحرام في جوفه كما قال النبي عَلَيْ فما «يُتَقَبَّلُ منهُ عَمَلُ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، وَأَيُمًا عَبْد نَبَتَ لَحْمُهُ مِنْ سُحْتِ فَالنَّارُ أَوْلَى بِه (٤)». وجاء عند أحمد «يَا كَعْبَ ابْنُ عُجْرَةَ إِنَّهُ لاَ يَدْخُلِ الْجَنَّةَ لَحْمٌ نَبَتَ مِنْ سُحْتِ النَّارُ أَوْلَى بِه (٥)». ولفظه عند الترمذي «إِنَّهُ لاَ يَرْبُو لَحْمٌ نَبَتَ مِنْ سُحْتِ إِلاَّ كَانَتِ النَّارُ أَوْلَى بِه (٢)».

والسَّحْتُ أصله من السَّحْت وهو الإهلاك والاستئصال، والسُحْتُ كلّ مال حرام لا يحلّ كسبه وفى القرآن ﴿ سَمَّعُونَ لِلْكَلْبِ أَحَّلُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ [المائدة: ٢٤]. وسُمّى بذلك لأنه ينتزع البركة ويمحقُها، وسُمِّيتَ الرَّشُوة سُحْتًا كما فى حديث ابن رواحة حين أرسله النّبي عَلَيْهُ ليُخرِصُ (٧)على أهل خيبر نَخْلَهُم وكَرْمَهُم وقد عرضوا عليه الرّشوة، فقال «أمّا ما عَرضْتُم من الرّشوة فإنّها سُحْتُ وإنّا لا نَأْكُلُها (٨)». لكنَّ السَّحْتَ أعمَ من الرّشوة لأي السَّحْتَ أعمَ من الرّشوة لأنّ السُّحْتَ كله حرام لا يحلُّ كسبه، وكلّ شيء غير مبارك فيه سُحْتٌ [ (٩)].

ولا يَقْبَلُ اللهُ الصَّدَقَةَ إِلا من كسب طيّب حلال لقوله عَلِيَّ «مَنَ تَصَدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرَةٍ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٢٠٥٩]. (٢) حديث صحيح أخرجه النسائى [ ٢٠٤٤]. (٣) انظر فتح البارى [ ج ٤ ص ٣٤٧]. (٤) رواه الطّبرانى فى الصّغير [ ٢١٩]. (٥) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٢٤٣٨]. (١) الْخَرْصُ: هو تَقْديرُ ما على صحيح [ ٢١٤]. (٧) الْخَرْصُ: هو تَقْديرُ ما على النّخل من الرَّطَب تَمْرًا، وما على الْكَرْم من الْعنب زَبِيباً لِيُعْرَفَ مِقْدارُ عُشْره، ثُمَّ يُخَلِّى بينه وبين مَالكه ويُؤْخَذُ ذلك المقدار وقت قطع الشّمَار . (٨) انظر الدُّر المنثور [٢/٤٨]. (٩) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ ج ٢ ص ٢٤٨].

منْ كَسْبِ طَيِّبٍ ـ وَلاَ يَقْبَلُ الله إِلاَّ الطَّيِّبَ ـ فَإِنَّ الله يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِه ثُمَّ يُرَبِّيهَا لَصَاحِبِهِ كَمَا يُرَبِّى أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الْجَبَلِ (١)». كما جاء قوله عَلِيَّ من حديثَ ابن عبّاس «لاَ يَغْبِطَنَّ جَامِعُ الْمَالِ مِنْ غَيْرِ حِلِّهِ، أَوْ قَالَ مِنْ غَيْرِ حَقِّهِ، فَإِنَّهُ إِنْ تَصَدَّقَ بِهِ لَمْ يُقْبَلُ مِنْهُ وَمَا بَقِي كَانَ زَادُهُ إِلَى النَّارِ (٢)».

#### شرّ المال كسب الرّبا

المقرر في القرآن أن شر المال هو «كَسْبُ إلرِّبَا» وأن الذين يأكلونه ﴿لا يَقُومُونَ اللَّ كَمَا يَقُومُ اللَّهُ عَلَى الدَّيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

وأصل الرّبا الزّيادة، يُقال: «رَبَا الشَّيْءُ يَرْبُو رَبُواً وَرُبُواً» نَمَا وزاد، والاسم «الرِّبَا» وأَرْبَى الرَّبُلُ أَى تعامل بالرّبا، أو أتى الرّبا أو أخذ أكثر ممّا أعطى. (قال) في الفتح [وأصل الرّبا الزّيادة:

(١) إِمَّا في نفس الشّيء كقول الله تعالى ﴿فَإِذْآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾ [فصّلت: ٣٩]. أي علت، ومنه «الرَّبُوةُ»: للمكانُ الزّائد على غيره في الارتفاع.

(٢) وإمّا في مُقابلة كدرهم بدرهمين وهي الاستدانة بالزّيادة وهي فيه حقيقة شرعية (٤)].

ويُطلق الرّباعلى كلّ مبيع مُحَرَّم ولا خلاف بين المسلمين في تحريمه وإن اختلفوا في تفاصيله، والرّبا في [اصطلاح] الفقهاء زيادة أحد البدلين المتجانسين من غير أن يقابل هذه الزّيادة عوض، ومن أنواعه:

( ١ ) \_ [ رِبَا النَّسيئة ] مأخوذ من النَّسأ وأَنْساً الشَّيْءَ : أُخَّرُهُ. والنَّسِيءُ التَّأْخِيرُ ، والنَّسِيئَةُ الدَّيْنُ الْمُوخَّرُ وهو نوعان :

(الأوّل) قلب الدّين على المعسر وهذا هو ربا الجاهليّة، فيكون للرّجل على الرّجل مال

<sup>(1)</sup> أخرجه الحاكم [٢١٨٢] وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٤١٠] ومسلم [١٠١٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٨٦٢] والحاكم [٥٠٥٧] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص.

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج٤ ص ٣٦٦].

مُؤجّل فإذا حلّ قال له صاحب الدّين إمّا أن تقضى وإمّا أن تُربى. فإن قضاه وإلاّ زاد الدّائن في الأجل وزاد في الدّين مقابل التّأجيل، فيتضاعف الدّين في ذمّة المدين.

(الثّاني) ما كان في بيع جنسين اتفقا في علّة ربا الفضل مع تأخير قبضهما أو قبض أحدهما ، كبيع الذّهب بالذّهب أو الفضّة بالذّهب مُؤجّلا بدون تقابض في مجلس العقد.

(٢) . [ربا الْفَضْلُ] وهو الزّيادة في أحد العوضين وجاءت النّصوص بتحريمه في ستّة أشياء هي الذّهب والفضّة والبُر والشَّعير والتّمر والملح، فإذا بيع أحد هذه الأشياء بجنسه حرم التّفاضل بينهما، ويُقاس على هذه الأشياء السّتة ما شاركها في العلّة، فلا يجوز بيع شيء منها بجنسه إلاّ مثْلاً بمثل سواء بسواء يدا بيد.

لكن يجوز بيع كيلو ذهب بكيلوين فضة إذا كان يدا بيد لاختلاف الجنس كما في قوله عَلَيْ من حديث أبي هريرة تَعَلَّقُ «الذَّهَبُ بِالذَّهَبُ وَزْنًا بِوَزْنَ مِثْلاً بِمِثْلٍ، وَالْفضةُ بِالْفُصَّة وَزْنًا بِوَزْنَ مِثْلاً بِمِثْلٍ، فَمَنْ زَادَ أَو اسْتَزَادَ فَهُو رَبًا (١) فَ. وَفَى رَوَاية عَبادة ابن الصَّامَت «سَوَاءً بَسَوَاءً ، يَدًا بِيَدٍ، فَإِذَا اخْتَلَفَت هذه الأصْنَاف فَبِيعُوا كَيْفَ شَئْتُم إِذَا كَانَ يَدًا بِيَدٍ (٢) ».

وتركُ الرّبا وأكله شرط لصحّة الإيمان كما في قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا آلَّدِيرَ ﴾ وَامَنُواْ اللّهَ وَنُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [السقرة: ٢٧٨]. وآكل الرّبا ؛ ومُؤكله ؛ وكاتبه ؛ وشاهداه ؛ ملعونون على لسان نبى الإسلام عَلَي إلى يوم القيامة لحديث جابر ابن عبد الله يَعَلَي قال «لَعَنَ رَسُولُ الله عَلَي آكلَ الرّبا ؛ ومُؤكله ؛ وكَاتبه ؛ وشَاهدَيه ، وقال هُم سواً وقيه تصريح بتحريم الكتابة بين المترابين والشّهادة عليهما وفيه تحريم الكتابة بين المترابين والشّهادة عليهما وفيه تحريم الكتابة بين المترابين والشّهادة عليهما وفيه تحريم الإعانة على الباطل.

والمرء في حظه مع المال بين أمرين:

( 1 ) إِمَّا ابتلاء فيه بالغنى لينظر ماذا هو فاعل به كقوله تعالى ﴿ وَٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٓ أَمْوَ لَكُمُ مَ وَأَوْلَكُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ [الأنفال: ٢٨].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٤/٨٥٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨١ /١٥٨٧] وأبو داود [ ٣٣٤٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٥٩٨] وأبو داود [٣٣٣٣].

فِي أَمْوَ لِكُمْ وَأَنفُسِكُم﴾[آل عمران:١٨٦].

فابتلاء الغنى لا يُواجَه إلا بالشّكر الذى يتضمّن الاعتراف بالنّعم باطنا، والتّحدَّت بها ظاهرا، ثمّ تصريفها فى الوجه الذى يُرضى الخالق جلّ وعلا، أمّا الافتقار إلى المال والحاجة إليه فلا يُواجه إلاّ بالصّبر والاحتمال والتّسليم لأمر الله تعالى، وحسنبُ المرء من شرف الفقر أن لا يرى أحدا يعصى الله ليفتقر، وقد قيل [الْغني من كثرت حسناته والفقير من قل نصيبه منها]. وقيل لابن عمر رَوِّ الله في زيد بن حارثة وترك مائة ألف درهم!. قال لكنها لا تتركه (1)].

وجاء عن أبى معتمد السُّلمى تَعَرِّفَتَى قال [النّاسُ ثلاثةُ أصنافِ أغنياء وفيقراء وأوساط، فالفقراء موتى إلا مَنْ أغناه الله بعز القناعة، والأغنياء سُكَارَى إلا مَنْ عَصمهُ الله فتنة المال، وأكثر الخير مع أكثر الأوساط، وأكثر الشَّرِّ مع الفقراء والأغنياء لسَخْفِ الفقر وبَطَر الْغنى (٢)].

وعن عبيد الله بن عمير «جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال يَانَبِيَّ الله مَالى لاَ أَحبُ الْمَوْتَ ؟ قَالَ لَهُ هَلْ لَكَ مِنْ مَالٍ ؟ قَالَ نَعَمْ. قَالَ قَدِّمْهُ بَيْنَ يَدَيْكَ. قَالَ لاَ أَطِيقُ أَحبُ الْمَوْتَ ؟ قَالَ النَّبِيُ عَلِي إِنَّ الْمَرْءَ مَعَ مَالِه، إِنْ قَدَّمَهُ أَحَبُ أَنْ يَلْحَقَ بِهِ وَإِنْ ذَلَكَ ، قَالَ النَّبِي عَلَي إِنَّ الْمَرْءَ مَعَ مَالِه، إِنْ قَدَّمَهُ أَحَبُ أَنْ يَلْحَقَ بِهِ وَإِنْ أَخْرَهُ أَحَبُ أَنْ يَتَخَلَفَ عَنْهُ (٣) ». وخيرية المال ليست لذاته فقط بل بحسب ما يتعلق به وإن كان يُسمَّى خيرا في الجملة، وكذلك صاحب المال الكثير فإنّه ليس غنيًا لذاته بل بحسب تصرفه فيه:

(١) فإن كان في نفسه غنيًا فإنه لا يتوقّف عن صرفه في الواجبات والمستحبّات من وجوه البر والقُربات.

(٢) وإن كان في نفسه فقيرا أمسكه وامتنع من بذله فيما أمر به خشية نفاده.

فهو على الحقيقة فقير [صورة ومعنى] وإن كان المال تحت يده، لكونه لا ينتفع به لا في الدّنيا ولا في الآخرة بل ربّما كان وبالأعليه، وقد قال النّبي عَلَيّ للرّجل لمّا سأله «أَنْ تَصَدُّقَ وَأَنْتَ صَحيحٌ شَحيحٌ تَخْشَى الْفَقْرَ وَتَأْمَلُ الْغني، وَلاَ تُمْهِلُ حَتَّى إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ قُلْتَ لَفُلاَن كَذَا وَلْفُلان كَذَا ، وقَدْ كَانَ لَفُلاَن ( \* ) » .

كما أنّ حقيقة الغِنى ليست في كثرة المال وعُرَض الدّنيا لأنّ كثيرا ممّا وسّع الله

<sup>(1)</sup> انظر عيون الأخبار لابن قتيبة [ج ٣ ص ٢٤٦].

<sup>(</sup>٢) أنظر المصدر السَّابق [ج ٣ ص ٣٣١].

<sup>(</sup>٣) انظر عيون الأخبار لابن قتيبة [ج ٦ ص ٣٠٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٤١٩] ومسلم [ ١٠٣٢].

عليه في المال لا يقنع بما أوتى، فهو يجتهد في الازدياد ولا يبالى من أين يأتيه فكأنّه فقير لشدة حرصه، والسّعيد من استغني بما أوتى وقنع به ولم يحرص على المزيد كما جاء ذلك صريحافي قوله عَلَيُ «لَيْسَ الْغِنَى عَنْ كَشْرَةِ الْعَرَضِ، وَلَكِنَ الْغِنَى غِنَى النَّفْسِ (١٠)». والعَرَضُ عند أهل اللَّغة:

(١) إذا كان بالسُّكون فهو جميع صنوف الأموال غير الذّهب والفضّة وجمعه عروض.

( ۲ ) أمّا العَرَضُ بفتح الرَّاء فما يُصيبه الإنسان من حظّه في الدّنيا ومنه قوله تعالى
 ﴿تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهَ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ [الأنفال: ٦٧].

(قال) القرطبى [معنى الحديث أنّ الْغنى النّافع أو العظيم أو الممدوح هو غنى النّفس، وبيانه أنّه إذا استغنت نفسه كفّت عن المَطامع فعزّت وعظُمت، وحصل لها من الحُظوة والنّزاهة والشّرف والمدح، أكثر من الغنى الذى يناله مَنْ يكون فقير النّفس لحرصه الذى يورّطه فى رذائل الأمور وخسائس الأفعال لدناءة همّته وبخله، والحاصل أنّ المتّصف يغنى النّفس يكون قانعا بما رزقه الله تعالى، فلا يحرص على الازدياد لغير حاجة، ولا يلحّ فى الطّلب لغير ضرورة، ولا يلْحَف فى السّؤال، بل يرضى بما قسم الله له فكأنّه واجد أبدا، والمتّصف بفقر النّفس على الضّد منه لكونه لا يقنع بما أعطى، بل هو أبدا فى طلب الازدياد من أيّ وجه أمكنه ثمّ إذا فاته المطلوب حزن وأسف (٢٠)].

وغنى النفس يتحقّق بغنى القلب عندما يفتقر إلى ربّه تعالى فى جميع أموره، في تعلى المانع في عندما يفتقر إلى ربّه تعالى، ويفزع إليه فى فيتحقّق له أنّه المعطى المانع فيرضى بقضائه ويشكره على نعمائه، ويفزع إليه فى كشف ضرّائه، فينشأ عن افتقار القلب لربّه غنى نفسه عن غير ربّه تعالى، ونبرز فيما يلى أهمّ العوامل السّلبيّة المؤثّرة فى تعامل النّفس الإنسانيّة مع المال وفتنته:

## (١) التَّعوُّذ من فتنة الغنس

الغني لغة ضد الفقر ومنه [غني] فُلان غنى وغناء : كَثُرَ مَالُهُ فهو [غني ] إذا صار موسعا مستغنيا لكثرة ما عنده من الأموال، وتأتى فتنة الغنى من الحرص على جمع المال وحبه حتى يُكتسب من غير حله، وإنفاقه في غير وجهه، والبخل به عن مستحقيه ومنع الحقوق الواجبة فيه والتفاخر به، وهو الأمر الذي استعاذ منه رسول الله عليه بقوله كما في حديث عائشة «اللَّهُمُ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ فَتْنَة النَّارِ وَعَذَابِ النَّارِ وَفِتْنَة بِعَد النَّارِ وَفِتْنَة بِكَ مِنْ فَتْنَة النَّارِ وَعَذَابِ النَّارِ وَفِتْنَة

<sup>&</sup>quot;(١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٤٤٦] ومسلم [١٠٥١] والترمذي [٧٣٧٣].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٢٧٧].

الْقَبْرِ وَعَذَابِ الْقَبْرِ، وَشَرِّ فِتْنَة الْغِنَى وَشَرِّ فِتْنَة الْفَقْرِ (١)». والتقييد في الاستعاذة من الغنى بالشّر يُخرِج ما فيه من الخير سواء قل أم كثر لوجود الخير فيه باعتبار أنّ كلّ الغنى ليس بشررٌ.

(قال) الكرمانى: [صرح فى فتنة الغنى بذكر الشّر إشارة إلى أنّ مضرّته أكثر من مضرّة غيره، أو تغليظا على أصحابه حتّى لا يغترّوا فيغفلوا عن مفاسده، أو إيماء إلى مضرة غيره، أو تغليظا على أصحابه حتّى لا يغترّوا فيغفلوا عن مفاسده، أو إيماء إلى أنّ صورته لا يكون فيها خير بخلاف صورة الفقر فإنّها قد تكون خيرا (٢٠). فتأتى استعاذة النّبى عَيِّكَ من الأمور المترتبة على الغنى كالكبر، والعُجب، والشّره، والحرص، وجمع المال الحرام، والبخل، وكالتَّضَجر، والتّبرُّم من القدر، والوقوع فى المساخط النّاشئة من فتنة الفقر.

#### (٢) الاستعاذة من فتنة الفقر

ويراد به [الفقر المُدْقِعُ] الذي يُفضى بصاحبه إلى الْهَمِّ والمذَّلة واختلال الحال ولا يصحبه خير ولا ورع حتى يتورَّط بسببه فيما لا يليق بأهل الدّين والمروءة، ولا يبالى بسبب فاقته على أي حرام وثب ولا في أي باطل تورّط.

وكما استعاذ رسول الله عَلَيْ من الغنى الذى لا يُطوَّع لروح الدّين والشّرع فإنّه استعاذ كذلك من كلّ أنواع الفقر التى ربّما تقود إلى السّخط وعدم الرّضا بقضاء الله وقلة الصّبر والوقوع فى الحرام كما فى قوله عَلَيْ من حديث أبى هريرة «تَعَوَّذُوا بالله منَ الْفَقْر وَالْقلَة وَالذَّلَة وَأَنْ تَظْلَمَ أَوْ تُظْلَمَ (٣)». وفى رواية النسائى «اللَّهُمَ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ منَ الْفَقْر (٤)». وجاء عند البخارى «وأعُوذُ بك من فتْنة الْفَقْر (٥)».

(قال) النّووى [أمّا استعاذته عَلَي من فتنة العنى وفتنة الفقر فلأنّهما حالتان تخشى الفتنة فيهما بالتسخُّط والضِّيق وقلة الصّبر، والوقوع في حرام أو شبهة للحاجة، ويخاف في الغنى من الأشر والبطر والبخل بحقوق المال أو إنفاقه في إسراف أو في باطل أو في مفاخر(٢)].

ومن نصائح أمير المؤمنين على لابنه [يَابُنَيَّ إِنِّي أَخَافُ عليك الفقر فاستعذ بالله منه،

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٣٧٧] ومسلم [٤٩].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ١٨١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٧٤٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٧٥] والبخاري في الأدب المفرد [٦٧٨].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٧٦ ] ومسلم [ ٥٨٧ ].

<sup>(</sup>٦) انظر نووي مسلم [ج ٩ ص ٣٤].

فإنّ الفقر منقصةٌ للدّين، مدهشةٌ للعقل، داعيةٌ للمقت]. وكونه «منقصةٌ للدّين» فلأنّه إذا اشتد ربّما يحمل المرء على الخيانة أو الكذب أو احتمال الذّل أو القعود عن نُصرة الحقّ وكلّها نقص في الدّين، وقد قيل [إنَّ العجز والتَّواني تَزَاوجا فأنتجا الفقر]. وللفقر معان متعدّدة منها:

( ١ ) الْعَوَزُ والحاجة الضّروريّة وذلك عام للإنسان ما دام في الدّار الدُّنيا.

(٢) فقرالنفوس وهو شَرَهُها وطَمعُها وهو المعنى بقولهم [مَنْ عَدَمَ الْقَنَاعَةَ لَمْ يُفدْهُ الْمَالُ غنَى]. وبقوله عَلَى في شأن المال «وَمَنْ أَخَذَهُ بإشْرَاف نَفْس لَمْ يُبَارَكُ لَهُ فَيه وَكَانَ كَالَذَى يَأْكُلُ وَلاَ يَشْبَعُ (١)». وقوله عَلَى «كَادَ الْفَقْرُ أَنْ يَكُونَ كُفْرًا (٢)». وهو المقابل بقوله عَلَى عند البخارى «ولَكَنَ الْغني غني النَفْس».

(٣) ومنه عدم المقتنيات وقلة المالَ كما في قولهم [افْتَقَرَ الرَّجُلُ]: إِذَا قَلَ ماله، أمّا قوله عَن في الحديث «والْقِلَةُ» ففيه تفسير للفقر إِن أُريد به فقر المال، وإِن أُريد به فقر النفس كان مُغايرا له.

(٤) دوام الافتقار إلى الله تعالى في كلّ حال وأن يشهد العبد في كلّ ذرّة من ذرّاته الظّاهرة والباطنة فاقته التّامّة وحاجته الملحّة إلى الله من كلّ وجه وفي كلّ وقت من قوله تعالى ﴿ يَكَا يُتُمُ النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ هُوَ الْغَنيْ الْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥] .

فكلّ ما سوى الله فقير إليه وليس للعبد شيء يقدم به على ربّه سوى الافتقار إليه حتى يصير أمره كلّه لله عزّ وجلّ فلا يبقى عليه بقيّة من نفسه وحظّه وهواه، فمتى بقى عليه شيء من أحكام النفس ففقره مدخول، ومن أحسن ما يتوسّل به العبد إلى خالقه ومولاه دوام الافتقار إليه على جميع الأحوال، وملازمة السُّنة في جميع الأفعال، وطلب القوت من وجه حلال.

كما لا يتحقّق الفقر الحقيقى للعبد إلا من خلال (علم يسوسه، و «ورَع» يحجزه، و «يقين» يحمله و «ذكر » يُؤنسه، فإذا صحّ الافتقار إلى الله تعالى على هذه الأركان فقد صحّ الاستغناء بالله تعالى، وإذا صحّ الاستغناء بالله سبحانه تحقق كمال الغنى به، فإنّ الاستغناء به هو عين الافتقار إلى هسبحانه [(")].

## (٣) الاستعادة من الشّح والبخل

الشُّحُّ والبُخْلُ من القضايا التي تعرّض لها القرآن وأبرز خطورتها وأثرها السّلبي على المُجتمع الإسلامي، وبيّن في عديد من الآيات المحكمات أنّ الشَّح والبُخل من الأمور المنكورة

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٥ ، ١] وافقه البخاري [ ١٤٧٢] والتّرمذي [ ٢٤٦٣].

<sup>(</sup>٢) أورده في كنز العمّال [٢/١٦٦].

<sup>(</sup>٣) انظر مدارج السالكين [ج ٢ ص ٤٤٠].

التى تحول دون إنفاق المال فى سبيل الله تعالى ونصرة دينه وصرفه إلى المستحقّين إليه وفى ذلك جاء قوله تعالى ﴿ إِن يَسْتَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجُ أَضْغَنَكُمْ ﴾: والمعنى أنّ النّبى يَنْظَهُ يأمركم بإلحاح المستقصى فى السَّوال أن تنفقوا فى سبيل الله تعالى إلا أن النّبى تَنْظَهُ يأمركم تمثّلت فى هذا البخل البين الذى أخرج أضغانكم وكشف عيوبكم وبين الشّح الذى أظهر عورات نفوسكم.

والبُخْلُ والبَخَلُ في اللَّغة أن يمنع الإِنسان الحق الواجب عليه كهذا الذي يمنع زكاة ماله إذا بلغ نصابه، أو منع السّائل من عطائه ومنه قوله عَلِي هما من أَحَد لاَ يُؤدَى زَكَاةَ مَالِه إِلاَّ مَثُلَ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَة شُجَاعًا أَقْرَعَ حَتَّى يُطَوِّقَ عُنُقَهُ (١) ». وفي رواية أبي عبيد «يَجَىءُ كَنْزُ أَحَدهم ْيَوْمَ الْقَيَامَة شُجَاعًا أَقْرَعَ (٢)».

[قال]: وإنّما سُمِّى «شُجُاعًا أَقْرَعَ» لأنّه «يَقْرِى السُّمَّ فِي رَأْسِه حَتَّى يَتَمَعَّطَ مِنْهُ شَعْرُهُ». وجاء في حديث آخر «شُجَاعًا أَقْرَعَ لَهُ زَبِيبَتَان». وهما النُّكتتان السُّوداوان فوق عينيه، وهو أوحش ما يكون من الحيَّات وأخبئه [(٣)]. (قال) عياض [«الشُّجَاع» هو نوع من الحيّات التي تُواثب الفارس والرّاجل ويقوم على ذَنبِه وهو من أقبح الحيّات منظرا].

واختلف فى الشَّح والبُخلِ هل هما بمعنى واحد أم بمعنيين، فقيل: البُخلِ الامتناع من إخراج ما تملكه من بَخلَ بَخلاً وبُخلاً: ضَنَّ بما عنده فهو بَاخلٌ وبَخيلٌ، والشَّح : الحرص على تحصيل ما ليس لك. و (قال) أبو البقاء [البخل هو نفس المنع من شَحَّ فُلاَنُ بالشّىء: بَخلَ به فهو شَحيحٌ، والشَّح : الحالة النّفسيّة التي تقتضى ذلك المنع (1) . ومن ذلك يتضح الفرق بين الاثنين:

(١) (فَالشُّحُّ): هو شدّة الحرص على الشّىء والإِحفاء في طلبه والاستقصاء في عليه. في تحصيله وجشع النّفس عليه.

(٢) و(الْبُخْلُ): منع إنفاقه بعد حصوله وحبّه وإمساكه.

وعلى ذلك فإن الشُّع ينطوى على [بُخْل] يُمسك و [حرْص] يَمنع ومنه قوله تعالى ﴿ أَشِحَّةٌ عَلَى ٱلْخَيْر ﴾ [الأحزاب: ١٩] . أى على المال أن ينفقوه في سبيل الله تعالى، فهو [شَحِيح] قبل تحصيله له [بَخيل] بعد حصوله عليه، فالبُخل ثمرة الشُّع والشُّع يدعو إلى البُخل، والشُّع كامن في النفس، فمن بُخَل فقد أطاع شُعه ومن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٠١٢] والنّسائي [٤٤٢] وابن ماجه [٥٤٥٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبوعبيد في غريب الحديث [٧٠٤].

<sup>(</sup>٣) انظر غريب الحديث (ج٣ ص١٣١].

<sup>( \$ )</sup> انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ ج ٢ ص ٣٢١].

لم يبخل فقد عصى شُحَّهُ ووقى شرّه، وذلك هو المُفلح من قول الله تعالى ﴿ وَمَن يُوقَ شُعَّ نَفْسِهِ مَأُولًا لِللهِ تعالى ﴿ وَمَن يُوقَ شُعَّ نَفْسِهِ مَأُولًا إِلَى اللهِ عَلَى الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

وجاء عند البخارى عن عمر بن الخطّاب تَعْظَيْهُ «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَتَعَوَّذُ مِنْ خَمْسِ «مِنْهَا»: الْجُبْنُ وَالْبُحْلُ (١)». ويتأيد هذا بقوله عَلَيْهُ من حديث سعد «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْبُحْلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُبْنِ (٢)». كما كان رسول الله عَلِيْهُ «يَتَعَوَّذُ مِنَ الشَّحِ وَالْجُبْنِ وَفَتْنَةِ الصَّدْرِ وَعَذَابَ الْقَبْرِ (٣)».

وإِذَا كَانَ الإِيمَانُ والبُخلِ لا يجتمعانَ فكذلك الشَّحِ والإِيمَانُ لا يلتقيانَ في قلب رجل مسلم أبداً كما في قوله عَلَيَّ من حديث أبي هريرة «لا يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سَبيلِ اللهُ وَدُخَانُ جَهِنَمُ فِي مَنْخَرَى ْ رَجُلِ مُسْلَمِ أَبَدًا ، وَلا يَجْتَمِعُ شُحٌ وَإِيمَانٌ فِي قَلْبَ رَجُلَ مَسْلَمٍ أَبَدًا ، وَلا يَجْتَمِعُ شُحٌ وَإِيمَانٌ فِي قَلْبَ رَجُلَ مَسْلَمٍ أَبَدًا ( \* ) . وهذا يدلّ على أن الشّح أشد في الذّم من البخل .

ولمّا كان الشُّحُّ من المُهلكات جاء التّحذير منه في قوله عَنِي « وَاتَّقُوا الشُّحُ فَإِنَّ الشُّحُ أَهْلَكَ مَن كَانَ قَبْلَكُمْ ، حَملَهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دِمَاءَهُمْ ، وَاسْتَحَلُوا مَحَارِمَهُمْ (٥٠) ». كما أنّ التّعوُّذ من الشُّحِ والبخل يُحقّق السّلامة من ضررهما ، ويُقوِّى لدى المسلم دوافع الجود والكرم ، ويعمل على خلق مجتمع التّكافل والتّراحم بين المؤمنين .

وإذا كان الشّحُ أمرا مذموما فإنّ «الاقتصاد» خُلُقٌ محمود يتولّد من خُلُقَين هما العدل والحكمة، «فبالعدل»: يعتدل في البذل والمنع، و«بالحكمة» يضع كلّ واحد منهما في موضعه الذي يليق به، فيتولّد من بينهما «الاقتصاد في الأمور» وهو وسط بين طرفين مذمومين هما الإسراف والتّقتير كما في قول الله تعالى ﴿ وَاللّهِ يَكُ اللّهُ عَالَى اللّهُ تَعَالَى ﴿ وَاللّهِ يَكُ اللّهُ عَمَالُ اللّهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَمَالُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُ عَمَالُهُ وَاللّهُ عَمَالُ اللهُ عَمَالُهُ وَاللّهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُهُ وَاللّهُ عَمَالُهُ وَاللّهُ عَمَالُهُ وَاللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ وَاللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَلَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ اللّهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالُهُ عَمَالَهُ عَمَالُهُ عَالِهُ عَمَالُهُ عَالْهُ عَمَالُهُ عَاللّهُ عَمَالُهُ عَمَال

أمّا الشّخُ فهو خلقٌ ذميم كريه يتولد من سُوء الظن بالله وضعف النفس ويمدة وعد الشّيطان حتّى يصير «هَلَع» يسيطر على تصرفات المرء وحياته، والهلع: شدّة الحرص على الشّيء والشّره به، فيتولد عنه «الْمَنْع» لبذله «وَالْجَزَعُ» لفقده كما جاء بذلك قول الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ تعالى ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ ويُفسر ذلك ما رواه أبو داود عن أبى هريرة من قوله عَلَي «شَرَّ مَا فِي رَجُلٍ شُحِّ هَالِع»

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٨٢٢] والنّسائي [٢٦٤٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٦٥] والنّسائي [ ٥٤٦٠] والتّرمذي [٣٥٦٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٩٧] وفي عمل اليوم واللّيلة برقم [٩٣٥].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٦٦٣٣] والنّسائي [٣١١٤] وابن ماجه [٢٢٥٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٧٨].

وَجُبْنٌ خَالِعٌ (١)». ومعناه أنّ الشُّحُّ الذي يمنعه من إخراج الحقّ الواجب عليه أشدٌ من البُخل، فإذا اسْتُخْرِجَ منه هَلَعَ وجزَع فشَحَّ ومَنع، أمّا «الْجُبْنُ الْخَالِعُ» فهو الشّديد الذي ينخلع فؤاده من شدَّته.

## (Σ) التّعوُّذ من غلبة الدَّيْن

الدَّيْنُ كلّ ما ثبت فى الذّمة من مال بسبب يقتضى ثبوته ولا يسقط إلا بالأداء أو الإبراء، وهو الذى فرض القرآن الكريم كتابته لأجَله بإشهاد كما فى قول الله تعالى ﴿ يَكَا يُنَا اللهِ عَالَى اللهِ عَاللهِ عَالَى اللهِ عَالْمُعَلَّى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى ال

ومنه ذهب البعض إلى أنّ كَتْبَ الدّيون واجب على أربابها، مفروض بهذه الآية بيعا كان أو قرضا لئلاّ يقع فيه نسيان أو جحود، والجمهور على أنّ الأمر بالكتابة ندب إلى حفظ الأموال وإزالة الرّيب وإذا كان الغريم تقيّا فما يضرّه كتاب.

ووُصفت استدانة من لم يستطع الأداء «بغَلَبة الدَّيْن»: من شدّة قهره لصاحبه وهو الأمر الذي تعوَّذ منه رسول الله عَلَيْ بقوله «اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبة الدَّيْنِ وَشَمَاتَة الأَعْدَاء (٢)». والغلبة من [غَلَبه عَليه عَليه عَليه والموافق الأَعْدَاء (٢)». والغلبة من [غَلَبه عَليه عَليه والموافق للحديث هو الدَّيْنُ الذي يُفضي إلى المعصية بواسطة العجز عن الأداء وهو الذي سمّاه رسول الله عَليه «ضَلَعُ الدَّيْن». أي ثقلُه وشدَّتُه لما في حديث أنس «اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمَ وَالْحَزَنُ وَضَلَع الدَّيْن وَغَلَبة الرِّجَال (٣)».

وأصل الضَّلَعِ الاعوجاج والميل. يقال ضَلَعَ [بفتح اللام] يَضْلَعُ: أى مال ومنه قولهم «أَضْلَعَتْهُ الْخُطُوبُ» أى أَتقلته واشتدت عليه، وسُمّى بذلك لأنّه يميل بصاحبه عن طريق الاستواء عندما يعجز عن الوفاء بالدَّيْن مع إلحاح الدّائن في السّداد، وقد قيل [مَا دَخَلَ هَمُّ الدَّيْن قَلْبًا إِلاَّ أَذْهَبَ مِنَ الْعَقْل مَا لاَ يَعُودُ إِلَيْه].

وكان [الدَّيْنُ] من أكثر ما استعاد منه رسول الله عَلَيْه كقوله «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْكَسَل وَالْهَرَمِ وَالْمَأْتَم وَالْمَغْرَم (٤)». وفي رواية البخارى «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْكَسَل وَالْهَأْتُم وَالْمَغْرَم (٥)». و[المغرمُ] الديْنُ، و[الْغَرْمُ] الغرامة والدين التَّقيل، من قول الله تعالى ﴿ فَهُم مِّن مَّغْرَمِ مُثَنَّ قَلُونَ ﴾ [الطور: ٤٠]. و[المُعْرَمُ] بضمّ الميم وفتح

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٥١١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه النّسائي بإسناد صحيح [٣،٥٥] وأحمد [٦٦١٨] والحاكم [١٩٨١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٦٣٦٩] ومسسلم [٢٧٠٦].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٦٨] والنسائي [ ١٨١٥].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٧٧] ومسلم [٥٨٧].

الرّاء «اسم مفعول» وهو المثقل بالدّين ومنه قوله ﴿إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴾ [الواقعة: ٦٦]. وقوله ﴿وَالَّغْنَرِمِينَ ﴾ [التوبة: ٠٠].

والاستدانة لا تقود صاحبها إلا إلى الإِنْم [بالكذب] في الحديث و[الخُلْف] في الوعد لما في رواية النسائي من حديث عائشة قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ أَكْثَرَ مَا يَتَعَوَّذُ مَنَ الْمَغْرَمِ ؟ فَالَ : إِنَّهُ مَنْ غَرِمَ حَدَّثَ فَكَذَبَ وَوَعَدَ فَكُلْتُ يَارَسُولَ الله مَا أَكْثَرَ مَا تَتَعَوَّذُ مِنَ الْمَغْرَمِ ؟ قَالَ : إِنَّهُ مَنْ غَرِمَ حَدَّثَ فَكَذَبَ وَوَعَدَ فَأَخُلُفَ (٢٠)». ويشير فيه رسول الله عَنَ المَعْرر اللاّحق من المغرم الذي يضطر معه صاحبه إلى أمرين خطيرين هما:

(١) الْكَذِبُ في الحديث الذي ربّما يلجأ إليه المدين لخلق الأعذار المبرّرة لعدم الوفاء بالدّين.

(٢) الْخُلْفُ في الوعد الذي يترتّب على كذبه وقطعه على نفسه للسّداد هروبا من الوفاء به، وهذا شأن من يستدين غالبا [(٣)].

وفى الأحاديث الدّلالة على التّنفير من الدَّيْنِ لحمله المدين على ارتكاب الكذب والخُلْفِ في الوعد اللّذين هما من صفات المنافقين، ولأنّه قد ينشغل به قلبه، وربّما مات قبل وفائه فبقيت ذمّته مرتهنة به.

ومن القاضيات للدَّيْن المُذهبات للهم والغم تلك الدَعوات التي دعا بها رسول الله عَلَيْ وعَلَم أَبا أُمامة أَن يستعيذ بها عندما قال له «يَا أَبَا أَمَامَة مَالِي أَرَاكَ جَالسًا في الْمَسْجِد في غَيْر وَقْت الصَّلاة ؟ قَالَ هُمُومٌ لَزِمَتْني وَدُيُونٌ يَارَسُولَ الله، قَالَ أَفُلا أَعَلَمُكَ كَلاَما إِذَا قُلْتَهُ أَذْهَبَ الله مَمْكَ وَقَضَى عَنْكَ دَيْنَكَ؟ قَالَ قُلْتُ بَلَى يَارَسُولَ الله، قَالَ قُلْ إِذَا أَصْبَحْت وَإِذَا قُلْتَهُ أَذْهَبَ الله مَ الله مَ إِنَى أَعُوذُ بِكَ مِن الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِن الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِن الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَأَعُوذُ بِكَ مَن الْعَمْ وَالْجَزَن ، وَأَعُوذُ بِكَ مِن الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَأَعُوذُ بِكَ مَن الْهَمُ وَالْجَالِ، قَالَ فَفَعَلْتُ ذَلِكَ فَأَذْهَبَ اللهُ هَمْ وَقَصْى عَنِى دَيْنِي (عَلَيْ اللهُ عَنْ الْحَديث:

( ١ ) أَنَّ في ذكر الله تعالى والتّعوُّذ به تفريجا للكروب وقضاءً للدّيون لقول أبى أمامة «فَفَعَلْتُ ذَلكَ فَأَذْهَبَ اللهُ هَمِّي وَقَضَى عَنِّي دَيْني».

(٢) استحباب تكرار هذه الاستعاذة في الصّباح والمساء كما في قوله عَلَيْ «قُلْ إِذَا أَصْبَحْتَ وَإِذَا أَمْسَيْتَ».

<sup>(</sup>۱) انظر المصباح المنير [ص  $7 \pm 2 \pm 1]$ . والقاموس القويم للقرآن الكريم [ Y / 70 = 1 ]. (۲) حديث صحيح أخرجه البخارى [ 77 + 1 ] ومسلم [ 870 = 1 ]. (۲) انظر فتح البارى [ 770 = 1 ]. (۲) أورده أبوداود [ 870 = 1 ] إسناد ضعيف.

(٣) استحباب اللُّجوء إلى الله تعالى عند النّوازل والكروب للدُّعاء والاستغفار لقوله عَلَيْ «مَالى أَرَاكَ جَالسًا فى الْمَسْجد فى غَيْرِ وَقْتِ الصَّلاَة». وفيه الإشارة إلى أنّ ما ألجأه إلى الجلوس فى المسجد إلاَّ الغموم التَى لزمته والدُّيون التى أثقلت كاهله.

كما أنّ في قوله عَنِهُ «في غَيْرِ وَقْت الصَّلاَة»: إِشَارَة إِلى أَهميّة الكدّ والتّعب في سبيل لقمة العيش وعدم الرُّكُونَ إِلى التّكاسلَ عن السّعى في طلبها، لذلك جمع رسول الله عَنِينَ الاستعادة من عَلَبة الدَّين والهم والحَزن لكونهما مُحصّلة حتميّة لغلبة الدّين في بين الاستعادة من عَلَبة الدّين والهم والحَزن العجز ضد حياة المرء، ثمّ كان التّلازم في الاستعادة بينها وبين العجز والكسل لكون العجز ضد [الاقتدار] الموجب للسّعى والعمل، والكسل الذي هو ضد [النّشاط] المؤدّى للكسب والعطاء.

ولقد جاء الشّرع بالتّيسير على المُعسر وإنظاره لقوله عَلَيْ «مَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسر يَسَّرِ اللهُ عَلَيْه في الدُّنْيَا وَالآَخْرَة ، وَاللهُ في عَوْن الْعَبْد مَا كَانُ الْعَبْد في الدُّنْيَا وَالآخْرَة ، وَاللهُ في عَوْن الْعَبْد مَا جَاء قوله عَلِي عَن أبى الْيَسَرِ «مَنْ أَحَبُ أَنْ يُظِلَّهُ اللهُ في ظُلُه فَلْيُنظُر هُعْسَرًا أَوْ ليَضَعْ لَهُ (٢)».

وَرُوكَ مسلَم في صَحيحه عن عبادة بن الوليد قال «خَرَجْتُ أَنَا وَأَبِي نَطْلُبُ الْعلْمَ فِي هَذَا الْحَى مِنَ الأَنْصَارِ، فَكَانَ أَوَّلُ مَنْ لَقينَا أَبًا الْيَسَرِ صَاحِبَ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَمَعَهُ غُلامٌ لَهُ، مَعَهُ ضَمَامَةٌ [(٣)] مِنْ صُحُف قَالَ فَقَالَ لَهُ أَبِي «يَاعَمِّ إِنِّي أَرَى فِي وَجْهَكَ سُفْعَة [(٣)] مِنْ عَهُ ضَمَامَةٌ ؟ قَالُ أَجَلْ، كَانَ لِي عَلَي فُلان مِالٌ، فَأَتَيْتُ أَهْلُهُ فَسَلَّمْتُ، فَقُلْتُ ثُمَّ هُوَ ؟ قَالُوا لاَ. فَخَرَجَ عَلَى ابْنَ لَهُ جَفَّرٌ [(٤)] ...».

«.. فقُلْتُ لَهُ أَيْنَ أَبُوكَ؟ قَالَ سَمِعَ صَوْتَكَ فَدَخَلَ أُرِيكَةَ أُمِّي. فَقُلْتُ اخْرُجْ إِلَيَّ فَقَدْ عَلَمْتُ أَيْنَ أَنْتَ !، فَخَرَجَ، فَقُلْتُ مَا حَمَلَكَ عَلَى أَن اَخْتَبَاْتَ مَنِى ؟ قَالَ أَنَا وَاللهُ أَحَدُّتُكَ ثُمَّ لاَ أَكْذَبُكَ، خَشيتُ وَاللهُ أَنْ أَحَدُّتُكَ فَأَكْذَبَكَ وَأَنْ أَعدَكَ فَأَخْلَفَكَ، وَكُنْتَ صَاحِبَ رَسُولِ اللهِ عَيْكَ ، وَكُنْتُ وَاللهُ أَنْ أَعَدَكَ فَأَخْلَقَكَ ، وَكُنْتَ وَاللهُ أَنْ أَعَدَكَ فَأَخْلَقُ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ ، وَكُنْتَ فَى حلُ ، ثُمَّ قَالَ فَأَتَى بَصَحَيفَتِه فَمَحَاهَا بِيده فَقَالَ إِنْ وَجَدْتَ قَضَاءً فَاقْضِنِي وَإِلاَّ أَنْتَ فِي حلُ ، ثُمَّ قَالَ : مَن أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ أَظَلَهُ اللهُ في ظلّه (٢٠)».

رَسُولَ اللهِ عَلَيْ هُو يَقُولُ: مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ أَظَلَهُ اللهُ في ظلّه (٢٠)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٦٩٩] وأبو داود [٢٦٩٦] وابن ماجه [١٨٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٥٥٢ ] وابن ماجه [١٩٧٨].

<sup>(</sup>٣) الضَّمَامَةُ الرُّزْمَةُ مِنَ الْوَرَقِ يُصَمُّ بَعْضُهَا إلى بعض، والسُّفْعةُ تغيّر لون الوجه.

<sup>(</sup>٤) الْجَفْرُ الذي قارب البلوغ.

<sup>(</sup>٥) [آلله] جاءت بهمزة ممدودة على سبيل الاستفهام.

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٤ / ٣٠٠٦] وابن ماجه مختصرا [١٩٧٨].

وهذه الرّواية بكلّ جلالها وما تحمله من قيم إسلامية خالدة لتسجّل تلك القصّة التى تتكرّر كلّ وقت من الدّائن مع مدينه، والمدى الذى وصل إليه المدين فى التّخفّى من دائنه عندما استخفى وراء الأريكة لإعساره وعدم استطاعته قضاء دينه، ثمّ خشيته من أن يُحدِّث صاحب الدَّين عن عنره «فَيكُذب » أو أن يَعدَهُ بالوفاء «فَيخُلف ». إلاّ أنّ أبا الْيسر وهو الصّحابى الجليل الذى استشرب أخلاقه من أخلاق نبيّه عَلَي استحضر في حينه أمرين:

- \* إِمَّا أَن يُنظره إلى حين ميسرة.
- \* أو أن يتنازل عن حقه في الدُّين.

ثم أتى من فوره بصحيفة الدَّين فمحاها بيده وقال له «إِنْ وَجَدْتَ قَضَاءً فَاقْضنى وَإِلاَّ فَأَنْتَ فِي حِلِّ». إِنّه اختار رَوَ اللَّيْنَ التَّنَازُل عن حقّه بعدما أَشْهَدَ عينيه وَسَمْعَ أُذُنَيْهُ وَما وَعَاهُ قَلْبُهُ أَنْهُ رأى وسمع النّبي عَلِي لَيْ يقول «مَنْ أَنْظَرَ مُعْسرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ أَظَلُهُ اللهُ في ظلّه».

وإذا كانت فائدة الدَّيْن تُحتسب باليوم والسّاعة فإن إنْظَارَ الْمَدينِ بعد حله مع [الفارق] يكون ثوابه كذلك باليوم والسّاعة لقوله عَلَيْ من حديث بُريدة وَ وَعَنْ أَنْظَرَهُ بَعْدَ حِلّهِ كَانَ لَهُ مِثْلُهُ فَى كُلِّ يَوْمٍ صَدَقَةٌ، وَمَنْ أَنْظَرَهُ بَعْدَ حِلّهِ كَانَ لَهُ مِثْلُهُ فَى كُلِّ يَوْمٍ صَدَقَةٌ مَنْ أَنْظَرَهُ بَعْدَ حِلّهِ كَانَ لَهُ مِثْلُهُ فَى كُلِّ يَوْمٍ صَدَقَةٌ مَنْ أَنْظَرَهُ بَعْدَ حِلّهِ كَانَ لَهُ مِثْلُهُ فَى كُلِّ يَوْمٍ صَدَقَةٌ مَنْ اللهُ مِثْلُهُ فَى كُلِّ يَوْمٍ صَدَقَةٌ اللهُ مَنْ اللهُ مِثْلُهُ فَى كُلِّ يَوْمٍ صَدَقَةٌ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

## (٥) الاستعاذة من فتنة الجــوع

كما ثبت تعود النبي عَلَي من فتنة الجوع لقوله من حديث أبي هريرة «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْحَيَانَةَ فَإِنَّهَا بِنُسَت الْبِطَانَةُ (١)». ويقصد بلكَ من الْحَيانَة فَإِنَّهَا بِنُسَت الْبِطَانَةُ (١)». ويقصد بالجوع في الحديث الألم الحاصل من منع الطّعام وخلو المعدة من الغذاء إمّا [بالحرمان] منه فقراً ؛ وإمّا [بعلم التّحصُّل] على القليل منه استطاعة ، وفي ذمّه عَلَى للجوع إشارة إلى أنّ المراد به الجوع الذي يضر الإنسان ويضعفه عن العبادة والطّاعة .

وتأتى استعادة الرّسول عَنِي من الجوع لظهور أثره في قوى الإنسان الظاهرة والباطنة ومنع صاحبه من أداء الفروض والطّاعات، ثمّ يصفه رسول الله عَنِي بقوله «فَإِنَّهُ بِئُسَ الضَّجِيعُ» أى المضاجع، وأطلق على الجوع ضَجيعا للزومه الإنسان ليلا ونهارا في النوم واليقظة. (قال) السِّنْدي [ضجيعك من ينام في فراشك، والمعنى: بئس الصّاحب الجوع الذي يمنعك من وظائف العبادات ويُشوش العقل ويُثير الأفكار الفاسدة والخيالات الباطلة (1)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٩٧٧] وأورده الألباني في الصّحيحة [٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه أبوداود [٧٤٥١] والنّسائي [٥٤٨٣].

<sup>(</sup>٣) انظر سُنن النّسائي [ج ٤ ص ٢٥٦].

والمراد بالاستعاذة من هذه الأشياء طلب التّبات والاستقامة على صفات الكمال في كلّ حال، والإعلام بأنها من الأوصاف الذّميمة، فمن وُجدت فيه فليعالج في إزالتها بعزم وإرادة، ومن فُقدت فيه فليحمد الله تعالى على ذلك.

## (٦) الاستعادة من الطّمَـع

الطّمع الرّغبة في الشّيء واشتهاؤه ومنه [الطَّمُوعُ] في الشّيء شديد الحرص في الحصول عليه ومنه قوله تعالى ﴿ أَيْطَمَعُ كُلُّ آمْرِي مِنْهُم أَن يُدْخَلَ جَنَّة نَعِيمِ ﴾ [المعارج: الحصول عليه ومنه قوله تعالى ﴿ أَيْطَمَعُ مُكُلُّ آمْرِي مِنْهُم أَن يُدْخَلَ جَنَّة نَعِيمِ ﴾ [المعارج: ٣٨]. [والطَّمَّاعُ]: الكثيرُ الطَّمَع، وهو الأمر الذي حضّ رسول الله عَلَي الاستعادة منه لما رواه أحمد في مسنده عن معاذ رَوْظِينَ ﴿ قَالَ لَنَا النَّبِيُ عَلِي اللهُ منْ طَمَعِ مَعْدُوا بِاللهُ منْ طَمَع مَا فَي طَبِع ، ومِن طَمَع مَهْدى إلى غَيْر مَطْمَع ، ومِن طَمَع حَيْثُ لاَ طَمَع (١٠) ».

و «الطَّبَعُ» الدَّنَسُ والْعَيْبُ، فَكُلُّ شَيْنِ في دين أو دُنيا فهو «طَبَع» ومنه حديث عمر ابن عبد العزيز كَرْ الْكَيْتُ «لاَ يَتَزَوَّجُ مِنَ الْمَوَالِي فِي الْعَرَبِ إِلاَّ الأَشِرُ الْبَطرُ، وَلاَ يَتَزَوَّجُ مِنَ الْعَرَبِ فِي الْعَرَبِ فِي الْمَوَالِي إِلاَّ الطَّبِعُ الطَّبِعُ الطَّبِعُ الطَّبِع الدَّنس والصَّدا الذَى يغشى السيفَ الْعَرَبِ فِي الْمَوَالِي إِلاَّ الطَّبِعُ وَهُو الخَتْمُ، يقال سيفٌ طَبِعٌ، ثمّ استُعير للدّنس في الأخلاق في على الخلال [ ( " ) ] .

ويروى الحاكم عن سعد بن أبي وقاص تَرْفِيقَ قال «جَاءَ رَجُلَّ إِلَى النَّبِيِّ عَيْكَ فَقَالَ يَارَسُولَ اللهُ أُوْصِنِي ؟ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ عَيْكَ : عَلَيْكَ بِالإِياسِ مِمَّا فِي أَيْدى النَّاسِ وَإِيَّاكَ وَالطَّمَعَ فَإِنَّهُ الْفَقْرُ اللهُ أَوْصِنِيرٌ (٤) ». وفيه يصف الطّمع بالفقر الدّائم القائم على الحرص والشّرة.

ولا يكون الطّمع مرغه با إلا في ثواب الله وعفوه ورحمته ومن ذلك قوله تعالى ﴿وَآدَعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾[الأعراف:٥٦]. فيدعو الإنسان ربّه خوفا من عقابه وطمعا في ثوابه، ويحمل «الطّمع» فيه معنى توقع الأمر المجبوب.

ومن معانى «الطّمع» كذلك العلم من قوله تعالى ﴿ لَمْ يَلْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٦]. أى لم يدخل أصحاب الأعراف الجنّة ﴿ وَهُمْ يَطْمَعُون ﴾ بمعنى وهم يعلمون أنّهم يدخلونها وذلك معروف فى اللّغة أن يكون [طَمِع] بمعنى عَلِم، وهذا قول ابن مسعود وابن عبّاس وغيرهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد حسن [ ٢١٩٢٠] وأبو عبيد في غريب الحديث [١٥٢].

<sup>(</sup>٢) انظر تهذيب اللُّغة [٢/١٨٧].

<sup>(</sup>٣) انظر الفائق [٥/٣٥٣].

<sup>( \$ )</sup> أخرجه الحاكم [ ٩٣ - ٨ ] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص صحيح.

### ثانى عشر ـ الاستعاذة من سيىء الأسقام

المرض السَّقَم [بفتح القاف وسُكونها]: نقيض الصّحة، وهو حالة خارجة عن الطّبع ضارّة بالفعل، وقد يكون المرض في البدن كما في قول اللهسبحانه ﴿فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ [الصّافات: ٨٩]. وقوله جلّ شأنه ﴿وَإِذَا مَرضَّتُ فَهُو يَشْفِينَ ﴾ [الشّعراء: ٨٠]. وقد يكون في النَّفْس كقوله تعالى ﴿فِي قُلُوبِهُم مَّرضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضَا ﴾ [البقرة: ١٠].

وأصل المرض النُّقصان، يُقال بدن مريض: ناقص القوّة. وقلب مريض: ناقص الدّين، (قال) ابن عرفة: [المرض في البدن فتور الأعضاء، وفي القلب فتور عن الحقّ، والمرض في الاصطلاح الفقهي: هو ما يعرض للبدن فيخرجه عن الاعتدال الخاصّ (١٠)].

أمّا الدَّاءُ فهو علّة تحصل بغلّبة بعض الأخلاط على بعض وخصّه أبو البقاء بما يكون في الجوف والكبد والرّثة، والمرض يكون في سائر البدن، والمرض الحقيقي سوء المزاج، والمجازى ما يخلّ بالكمال كالجهل وسوء العقيدة والحسد، وذكر المرض وإرادة الألم من باب الكناية لا الحقيقة.

وكان من هدي النبى عَلَيْ فعل التَّداوي في نفسه والأمر به لمن أصابه مرض من أهله وأصحابه لقوله عَلَيْ من رواية جابر «لكُلِّ دَاء دَوَاءٌ فَإِذَا أَصيبَ دَوَاءُ اللَّهَاء بَرَأَ بإِذْن الله عَزَّ وَجَلَّ (٢) ». وقوله عَلَيْ عن أبي هريرة «مَا أَنْزَلَ اللهُ منْ دَاء إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شَفَاءً (٣) ». وعن أسامة ابن شريك قال «كُنْتُ عند النَّبي عَلِي وَجَاءَت الأَعْرَابُ فَقَالُوا: يَارَسُولَ الله أَنتَدَاوَى؟ فَقَالُ نَعَمْ يَاعَبَادَ الله تَدَاوُواْ، فَإِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلاَّ وَضَعَ لَهُ شَفَاءً غَيْرَ دَاء وَاحد. قَالُوا وَمَا هُوَ؟ قَالَ الْهَرَمُ (٤) ».

وجاء في المسند عن أبي خزامة «قُلْتُ يَارَسُولَ الله أَرَأَيْتَ رُقِّي نَسْتَرْقيهَا وَدَوَاءَ نَتَدَاوَى به وَتَقَاةً نَتَقيهَا هَلْ تَرُدُّ مِنْ قَدَرِ الله شَيْعًا ؟ فَقَالَ ذَلكَ مِنْ قَدَرِ الله ( ) ). وعن ابن مسعود يَرفعه «إِنَّ الله عَزُ وَجَلَّ لَمْ يُنْزَلُ ذَاءً إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شَفَاءً ، عَلَمَهُ مَنْ عَلَمهُ وَجَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ مَنْ عَلَمهُ وَجَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ لَا ينافيه التو كُل كما لا ينافيه دفع داء الجوع والعطش والحرّ والبرد بأضدادها ، بل لا تتمّ حقيقة التوحيد إلاّ بمباشرة الأسباب

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ٢٦٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦٧٨] وابن ماجه [٢٧٩١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٥٥] والتّرمذي [ ٢٠٣٨] وابن ماجه [ ٢٧٨٩].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي بإسناد حسن [٧٠٦٥] وابن ماجه [ ٥٥٠٠] وأحمد [١٥٤١٢]. وقال في المسند [إسناده حسن لأجل ابن أبي خزامة].

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣٥٧٨].

التى جعلها الله مقتضيات لمسبّباتها قدرا وشرعا، وأنّ تعطيلها يقدح فى نفس التّوكُل، كما يقدح فى الأمر وحكمته، ويضعفه من حيث يظنّ مُعطّلها أنّ تركها أقوى فى التّوكُل، فإنّ تركها عجزًا ينافى التّوكُل الذى حقيقته اعتماد القلب على الله تعالى فى حصول ما ينفع العبد فى دينه ودنياه، ودفع ما يضرّه فى دينه ودنياه، فلابد مع هذا الاعتماد من مُباشرة الأسباب، وإلا كان مُعطّلاً للحكمة والشّرع، فلا يجعل العبد عجزه توكّلاً ولا توكّله عجزًا].

[وفي قوله عَلَيْ «لكُلِّ دَاء دَواء» تقوية لنفس المريض والطّبيب وحثٌ على طلب ذلك الدّواء والتّفتيش عليه، فإن المريض إذا استشعرت نفسه أنّ لدائه دواء يزيله تعلّق قلبه بروح الأمل وبردت عنده حرارة اليأس وانفتح له باب الرّجاء، ومتى قويت نفسه انبعثت حرارته الغريزيّة وكان ذلك سببا لقوة الأرواح النَّفسيّة والطّبيعيّة فيه، ومتى قويت هذه الأرواح قويت القوى التي هي حاملة لها فقهرت المرض ودفعته، وكذلك الطبيب إذا علم أنّ لهذا الدّاء دواء أمكنه طلبه والتّفتيش عليه، وأمراض الأبدان على وزن أمراض القلوب، وما جعل الله للقلب مرضا إلاّ جعل له شفاء بضدّه، فإن علمه صاحب الدّاء واستعمله وصادف داء قلبه أبرأه بإذن الله تعالى (١)].

وعندما يستعيذ نبينًا عَلَيْ من سَيِّئ الأسقام كما في قوله من حديث أنس «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْبَرَصِ وَالْجُنُونِ والْجُذَامِ وَمِنْ سَيِّى الأسقام (٢)». فإنّه يشير إلى ما يكون سببا لعيب أو فساد عضو ونحو ذلك من الأمراض المزمنة التي تُؤدّي إلى حدوث خلل في عقل الإنسان وبدنه، كما لم يتعوّذ رسول الله عَلِي من الأسقام مُطلقا لأنّ بعضها تخف مؤنته وتكثر مثوبته عند الصبر عليها مع عدم إزمانها كالحمّى والصداع ورمد العين وغير ذلك من التَّوعُكات الصحية الطارئة.

ونعرض للمسائل التي تتعلّق بالاستعادة من الأمراض على النّحو التّالى: (1) الاستعادة من الأصراض المزمنة

جمع رسولنا عَلَي في قوله من حديث أنس «اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُنُون والْجُذَامِ وَالْبَرَصِ وَسَيِّىء الأَسْقَامِ (٣) ». بين بعض الأمراض الخطيرة التي تكون سببا في إصابة بدن الإنسان وتُؤثّر تَأثيرا مباشرا في صحّته وحياته واعتبرها من سيىء الأسقام لزمانتها وطول مُكثها، فاستعاذ عَلَي المُسلد يكون من فساد المزاج،

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ١٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبوداود [٢٥٥٤].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي (٨٥٥٨].

وتأتى إشارته إلى الجُذام لكونه علّة تتآكل منها بعض الأعضاء وتتساقط وتحدث من انتشار السوداء في البدن فيفسد مزاج الأعضاء وهيئتها، وربّما أدّت الأصابة به إلى هلاك هذه الأعضاء وتآكلها.

كما تأتى استعاذة النبى عَلَي من هذه الأمراض لكونها عاهات يظهر بها الشّين وتنتهى بصاحبها إلى حدّ يفر منه الصديق ويقل معه المؤانس والمداوى، فهى ليست كسائر الأمراض والعاهات، كما كان عَلِي يتعوَّذ ممّا ذُكر دفعا عن أمّته شرّ هذه الأمراض وتشريعا لهم فى بيان صفة المهم من الأدعية الشريفة المباركة.

والأمر بالفرار من المجذوم في قوله عَلَي «وَفَرَّ مِنَ الْمَجْذُومِ كَمَا تَفرَّ مِنَ الْأَسَدُ (1)». ليس من باب العلوى في شيء بل هو لأمر طبيعي وهو انتقال الدّاء من جسد لجسد بواسطة الملامسة والمخالطة وشمّ الرّائحة، ولذلك يقع في كثير من الأمراض انتقال الدّاء من المريض إلى الصّحيح بكثرة المخالطة، فالمجذوم تشتد رائحته حتّى يسقم من أطال مجالسته ومحادثته ومضاجعته، ولهذا يأمر الأطبّاء بترك مخالطة المجذوم لا على طريق العدوى بل على طريق التأثّر بالرّائحة لأنّها تُسقم من واظب اشتمامها [(٢٠)].

ويأتى تعميم الاستعاذة بعد تخصيص المذكورات بقوله «وَسَيِّيء الأَسْقَامِ» أى قبيحها كالفالج والعمى وغيرهما، وإنّما قيّد بسيئها لأنّ الأمراض مطهرة للآثام مع الصّبر، فأراد رسول الله عَلَي الله عليه باب الأجر عندما سئل عن أى النّاس أَشَد بلاء «قَالَ الأنْبِياءُ ثُمَّ الأَمْثَلُ فَالأَمْثُلُ، يُبْتَلَى الْعَبْدُ عَلَى حَسَب دينه، فَإِنْ كَانَ في دينه صُلْبًا اشْتَد بلائه، وَإِنْ كَانَ في دينه صُلْبًا اشْتَد بلائه، وَإِنْ كَانَ في دينه رقَة البتلي على حسب دينه، فَما يَبْرَحُ الْبَلاء بالْعَبْد حَتَّى يَتْرُكُه يَمْشِي عَلَى الْأَرْضَ وَمَا عَلَيْه مَنْ خَطيئة (٣) ».

### (٢) الاستعادة من العلّة والألم

العلّة لغة معنى يحلّ بالحلّ فيتغيّر به حال المحلّ ومنه سُمّى المرض «علَّةً» لأنّه بحلوله يتغيّر الحال من القوّة إلى الضّعف فيقال «اعْتَلَّ» إذا مرض ، فكلّ وصف حلّ بمحلّ وتغيّر به حاله معنا فهو «علَّة» وصار المحل «مَعْلُولاً» كالجرح مع المجروح وغير ذلك .

أُمّا «الأَلَمُ» فهو الإحساس بالوَجَعِ المترتّبِ على العلّة من [أَلَمَهُ المرَضُ يُؤْلمُهُ إِيلاَمًا]: أَوْجَعَهُ. فهو مُؤْلِمٌ وَأَلِيمٌ، و[تَأَلَّم]: تَوجَعَ. ويأتى معنى ذلك من قول الله تعالى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٠٧] ومسلم [٢٢٢٠].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص١٧٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٣٢٦٥] وأورده في الصّحيحة [ ١٤٣] والمشكاة [ ١٥٦٢].

﴿إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ [النساء: ٤٠] . أي إذا كُنتم تتألمون ثما أصابكم من الجراح، فإنّهم يتألمون أيضا ثمّا يصيبهم إلاّ أنّكم ترجون ثواب الله تعالى وهم لا يرجون، وكان نبينا عَلَيْكَ في أكثر أحيانه يُعوّدُ بعض أهله ثمّا يلحق بهم من مرض وألم كما جاء في الصّحيح:

\* عند الشّيخين عن عائشة قالت «كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ يُعَوِّذُ بَعْضَ أَهْله يَمْسَحُ بِيَده الْيُمْنَى وَيَقُولُ اللَّهُمَّ رَبُّ النَّاسِ أَذْهِبِ الْبَأْسَ وَاشْفَ أَنْتَ الشَّافِي لاَ شِفَاءَ إِلاَّ شِفَاؤُكُ شُفَاءً لاَ يُغَادرُ سَقَمًا (١)».

بْ وَعن عشمان بن أبى العاص الثّقفي «أَنَّهُ شَكَا إِلَى رَسُولَ الله عَلَيْ وَجَعًا يَجِدُهُ فَى جَسَده مُنْذُ أَسْلَمَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ ضَعْ يَدَكَ عَلَى الَّذِي تَأَلَّمَ مَنْ جَسَدكَ وَقُلْ بِسُمِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

\* وجاء قوله عَلَيْهُ من حديث ابن عبّاس «مَنْ عَادَ مَريضًا فَقَالَ عِنْدَهُ سَبْعَ مَرَّاتٍ أَسُّالُ الله الله الله وَالله الله وَالله الله الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله و

\* وروى عكرمة عن ابن عبّاس قال «أَنَّ النَّبَىَّ عَيْكُ كَانَ يُعَلِّمُهُمْ مِنَ الْحُمَّى وَمِنَ الْأُوْجَاعِ كُلِّهَا أَنْ يَقُولُوا بِسْمِ الله الْكَبِيرِ ، أَعُوذُ بِالله الْعَظِيمِ مِنْ شَرِّ كُلِّ عِرْقَ نَعَارٍ ، وَمِنْ شَرِّ حَرِّ النَّالِ الْعَظِيمِ مِنْ شَرِّ كُلِّ عِرْقَ نَعَارٍ ، وَمِنْ شَرَّ حَرِّ النَّالِ ( عَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

بع وجاء عند البخارى عن عائشة «أَنَّ رَسُولَ الله عَلِيَّ كَانَ يَقُولُ لِلْمَرِيضِ: بِسْمِ اللهِ تُرْبَةُ أَرْضِنَا بِرِيقَة بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيمُنَا بِإِذْنِ رَبِّنَا ( ٥ ) ».

(قال) النّووى: [ومعنى الحديث أنّه يأخذ من ريق نفسه على إصبعه السّبابة ثمّ يضعها على التّراب فيعلق بها منه شيء فيمسح به على الموضع الجريح أوالعليل ويقول هذا الكلام في حال المسح والله تعالى أعلم (٢)]. و (في) الفتح: [كأنّ المراد بالتّربة الإشارة إلى فطرة آدم، وبالرّيقة الإشارة إلى النّطفة، كأنّه تضرّع إلى ربّه بلسان الحال إنّك اخترعت الأصل الأوّل من التّراب ثمّ أبدعته منه من ماء مهين، فهين عليك سُبحانك أن تشفى من كانت هذه نشأته (٧)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٦٧٥] ومسلم [٢١٩١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠٠٢] وأبو داود [٣٨٩١] والتّرمذي [٢٠٨٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣١٠٦] والتّرمذي [٢٠٨٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٧٢٩].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٤٥] ومسلم [٢١٩٤] وأبوداود [٣٨٩٥].

<sup>(</sup>٦) انظر نووی مسلم [ج۷ ص ٤٣٨].

<sup>(</sup>۷) انظر فتح البارى [ج ۱۰ ص ۲۱۹].

#### (٣) الاستعادة من الجنون

الجنون زوال العقل واختلاله بحيث يمنع جريان الأفعال والأقوال على نهج العقل إلا نادرا، فإن كان حاصلا في أكثر السّنة فمُطبق وما دونه فغير مُطبق، (وقال) أبو البقاء في تعريفه [هو اختلاف القوة الميّزة بين الأمور الحسنة والقبيحة المُدركة للعواقب بأن لا يظهر أثرها وتتعطّل أفعالها بواحد من ثلاثة:

- (١) إمّا بالنُّقصان الذي جُبل عليه دماغه في أصل الخلقة.
- (٢) وإمّا بخروج مزاج الدِّماغ عن الاعتدال بسبب خلط أو آفة.
- (٣) وإِمّا لاستيلاء الشّيطان عليه وإلقاء الخيالات الفاسدة إليه بحيث يفزع من غير ما يصلح سببا<sup>(١)</sup>].

ولمّا كان زوال العقل الذي هو منشأ الخيرات العلميّة والعمليّة للإنسان من أخطر الأمراض التي تصيبه، جاءت استعادة النّبي عَلَيْ من هذا المرض تعليما للأمّة وتذكيرا لها برحمة الله تعالى وعفوه كما في حديث أنس «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُنُونِ وَالْجُذَامِ وَالْبُرَصِ وَالْجُنُونِ وَالْعُلُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْمُونِ وَالْجُنُونِ وَالْبُونِ وَالْعُمُونُ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونَ وَالْمُونِ وَالْبُونِ وَالْجُنُونِ وَالْبُونِ وَالْبُونِ وَالْبُونِ وَالْبُونِ وَالْمُونِ وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْمِونَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْم

كما يشير إلى ذلك قوله عَلَيْ في الحديث « اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنَ الأَلْسِ وَالأَلْقِ وَالْكَبْرِ وَالسَّخيمَة ( ٤٠)». قال أبو عبيد [وقوله «الأَلْسُ» هو اختلاط العقل، يقال منه قد ألس الرَّجُلُ فَهُو مَأْلُوسٌ، أمّا «الأَلْقُ» فإنّى لا أحسبه أراد إلاّ الأَوْلَقُ، والأَوْلَقُ الْجُنُونُ، أمّا «السَّخيمةُ» فهو الضّغينة والعداوة ( ٥٠ ) ]. ومن الجنون: «اللَّمَمُ» فهو طرف منه، يقال رَجُلٌ مَلْمُومٌ: أي به لَمَمٌ، وأصابت فلانا من الجن لَمَةٌ من أثر المسّ [قاله الجوهري]. ومنه «الْخَبْلُ» مرض عقلي من [ خَبلَهُ وَخَبَّلَهُ واخْتَبلَهُ ]: إذا أفسد المرض عقله أو عضوه.

#### (Σ) الاستعادة من أرذل العمر

الكِبَرُ والهَرَمُ وصف لحال واحد هو بلوغ أقصى كبَر السّن والضّعف الذي يحول دون فعل الخير في أواخر عمر الإِنسان، والكِبَرُ والصّغرُ مَعْنَيَان إِضافيّان، فقد يكون

<sup>(</sup>١) انظر دستور العلماء [١/ ٤١١] والكُلِّيَات [ص ٣٤٩] والتَّوقيف [ص ٢٥٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٨٥٥٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٥٥٤ ] والنّسائي [ ٥٥٠٨ ].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيد في غريب الحديث [٣٧٤].

<sup>(</sup>٥) انظرغريب الحديث [ج ٣ ص ٦٣].

الشّىء كبيرا بالنّسبة لآخر صغيرا لغيره ولكنّ الفقهاء يُطلقون الكبَر في السّن على: (١) ما يُراد به الخروج عن حدّ الصّغر بدخول مرحلة الشّباب فيكون بمعنى البلوغ المصطلح عليه.

(٢) أو ما يبلغ به الإنسان مبلغ الشّيخوخة والضّعف والخَرَف بعد تجاوز مرحلة الكهولة [(١)].

وكما استعاذ رسول الله عَلَيْ من سُوء الكبر استعاذ كذلك من الهَرَم كما في رواية البخارى «وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَرَمِ (٢)». وهو بلوغ الرّجل أقصى الكبر والضّعف فهو هرم، كما جمع رسول الله عَلَيْ بين الكبر والهرم في رواية واحدة لكون كبر السّن قريب من الهَرَم كما في قوله عَلَيْ «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكَسَلِ وَالْهَرَمِ وَالْجُبْنِ وَالْبُحْلِ وَسُوءِ الْكبر (٣)».

ولَمّا كان الكبرُ والهَرَمُ يؤدّيان في أواخر العمر إلى العجز والخَرَف جاء وصْفُ القرآن لهذه المرحلة من عمر الإنسان «بأرْذَل العُمُر» في قول الله تعالى ﴿وَمِنكُممَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ ٱلعُمُر الكَّي لا يَعْلَم بَعْدَ عِلْم شَيْئًا ﴾ [النحل: ٧٠]. يعنى أردأه وأوضعه وقيلُ الذي يُنقص قوّته وعقله ويصيره إلى الخرف ونحوه. (قال) ابن عباس [يعنى إلى أسفل العمر حتى يصير كالصبى الذي لاعقل له والمعنى متقارب]. وقوله تعالى ﴿لِكُنَّ لا يَعْلَم بَعْدَ عِلْم ما كان يعلم في المُور لفرط الْكبر وفيها قولان:

(الأول) أنَّ هذا لا يكون للمُؤمن لأنَّ المؤمن لا ينزع عنه علمه.

(والثّاني) أي لكى لا يعمل بعد علم شيئا، فعبّر عن العمل بالعلم لافتقاره إليه ولأنّ تأثير الْكبر في عمله أبلغ من تأثيره في علمه.

ولذلك تأتى استعادة رسول الله عَلَيْ من أرذل العمر بقوله «وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ أُردً إِلَى أَرْذَلَ الْعُمُرِ (٤)». والأرذل من كلّ شيء الرّدىء منه، وهو ما ينتقص فيه من القوى الظاهرة والباطنة فيصير كالطّفل، أمّا العُمْرُ فهو المدّة التي يعيشها الحيّ، أي مدّة حياة الكائن الحيّ وهو ما جاء عند النّسائي من حديث عمر بلفظ «وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ سُوءِ الْعُمُرِ (٥)». ومنه قوله

<sup>(</sup>١) انظر القاموس المحيط [٣/ ١٢٨] والموسوعة الفقهيّة [٨/ ١٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٧١] ومسلم [ ٢٧٠٦] والتّرمذي [ ٣٤٨٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٨٢٣] ومسلم [٢٠٧٩] وأبو داود [ ١٥٤٠].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣٦٥ ] والتّرمذي [ ٣٥٧٦ ] والنّسائي [ ٢٠ ٤ ٥ ] .

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢١٥٥] وفي السُّنَن الكبري [٧٩١٧].

تعالى ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٧]. وفيه قَسَمٌ من الله تعالى بحياة نبيه المعصوم عُظِيًّ .

أمّا الأجل لغة فهو المدّة المضروبة للشّىء من قوله تعالى ﴿ وَلتَبْلُغُواْ أَجَلَا مُسَمَّى ﴾ [غافر: ٣٧] . ويقال للمدّة المضروبة لحياة الإنسان أجل، فيقال دَنَا أَجَلُهُ، عبارة عن دنو الموت وأصله استيفاء الأجل مدّة الحياة ومنه قول الله تعالى ﴿ وَبَلَغْنَا آلَجُلْنَا ٱلَّذِي أَجَلْتَ لَنَا ﴾ [الأنعام: ١٢٨] . أي حدّ الموت وقيل حدّ الهَرَم والله تعالى أعلم [(١)] . كما يشير عَلِي الله رَاهُ الله وَعَالَى الله الله عَالَى أَعَلَم أَلَا وَصَعَ لَهُ شَفَاءً إِلاَّ دَاءً إِلاَّ وَضَعَ لَهُ شَفَاءً إِلاَّ دَاءً وَالله وَاحِدًا الْهَرَمُ (٢) » . وجاء في رواية أحمَد «إِلاَّ الْمَوْتُ وَالْهَرَمُ (٢)» .

فاستثناء الهَرَم في الرّواية الأولى إمّا لأنّه جعله شبيها بالموت والجامع بينهما نقص الصّحة، أو لقُربه من الموت وإفضائه إليه، ويُحتمل أن يكون الاستثناء مُنقطعا والتّقدير: [لِكَنَّ الْهَرَمَ لاَ دَوَاءَ لَهُ]. أمّا الاستثناء في قوله «إِلاَّ الْمَوْتُه: فواضح ولعلّ التّقدير: [إلاَّ دَاءُ الْمَوْت] أي المرض الذي قُلرَ على صاحبه الموت.

وعلى المرء الذى دخل دائرة العجز والهَرَم وقد أعذره الله تعالى حتى بلغ من العمر السّتين أو أكثر، أن يُعلن المصالحة مع خالقه جلّ وعلا بعدما جاءه «النّديرُ» كما فى قوله تعالى ﴿وَجَآمَتُمُ ٱلنَّدِيرُ ﴾ وفى تفسيره قال ابن عبّاس وغيره هو الشَّيْبُ ؛ وسُمّى نذيرا لأنّه يأتى فى سنّ الاكتهال وقد قيل :

رَأَيْتُ الشَّيْبَ مِنْ نُذُر الْمَنَايَا لصَاحِيه وَحَسْبُكَ مِنْ نَذير

والله عزّ وجل لم يترك للمرء عُذرًا بعدما أمهله حتى بلغ هذه المرحلة المتقدّمة من العمر لقول النّبى يَظِيُّه من حديث أبى هريرة «أعْنَر الله إلى امرىء أخَّر أجلَه حتَى بلَغه ستين سنة (على النّبي) . فالإنسان لا يزال في ازدياد إلى كمال السّتين ثمّ يشرع في النقص والهرم، فإن كان ابن آدم يُعذر فيما قبل السّتين بغلبة الهوى عليه، وتملك القوى الجسمانية لعقله، فلا عذر له بعد السّتين إذا اتبع الهوى ومال إلى الشّهوة، واستسلم لغواية الشّيطان فلا عذر له بعد ضعف الأمل وقرب الأجل.

وإِنَّما كانت «السّتون» حدّا لهذا لأنّها قريبة من المعترك وهي سنّ الإِنابة والخشوع وترقُّب المنيّة، فهذا إعذار بعد إعذار لطفا من الله تعالى لعباده فلم يعاقبهم إِلاَّ بعد الحجج الواضحة

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٦٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٥٥] وأحمد [ ١٨٣٦٦] وابن ماجه [ ٢٧٨٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٨٣٦٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٤١٩].

وإِن فُطروا على حبّ الدّنيا وطول الأمل، لكنّهم أمروا بمجاهدة النّفس في ذلك ليمتثلوا ما أُمروا به من الطّاعة وينزجروا عمّا نُهوا عنه من المعصية.

(قال) في الفتح: [الإعذار إزالة العُذر، والمعنى أنّه لم يبق له اعتذار كأن يقول لو مُدَّ لى في الأجل لفعلت ما أمرت به، وإذا لم يكن له عنر في ترك الطّاعة مع تمكّنه منها بالعُمر الذي حصل له، فلا ينبغي له حينئذ إلاّ الاستغفار والتوبة والإقبال على الآخرة بالعمل الصّالح، ونسبة الإعذار إلى الله تعالى مجازية والمعنى أنّ الله لم يترك للعبد سببا للاعتذار يتمسك به (١٠)].

وفى الحديث إشارة إلى أنّ استكمال السّتين مظنّة لانقضاء الأجل أو قُربه، ويتأيّد هذا بقول النّبى عَلَيْ من حديث أبى هريرة «أعْمَارُ أُمَّتى مَا بَيْنَ السِّتينَ إِلَى السَّبعينَ وَأَقَلُهُمْ مَنْ يَجُوزُ ذَلكَ (٢) ». فينبغي على المرء الإقبال على الآخرة لاستحالة رجوعه إلى الحالة الأولى من القوّة والنشاط والهمة والمسارعة إلى البرّ والخير، وقد استنبط بعض علماء الشّافعية من الحديث أنّ من استكمل [ستّين سنة] من عمره فلم يَحُجّ مع القدرة فإنّه يكون مُقصّرا ويأثم إن مات قبل أن يحج بخلاف ما دون ذلك.

#### طول العمر مع حسن العمل

ولو أمعن المرء النّظر في قول النّبي عَلَيْهُ «يُبْعَثُ كُلُّ عَبْد عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْه (٣)». لتبيّن أهمية الحرص على العمل الصّالح لآخر لحظة من عمره وملازمة هدى نبيّه عَلَيْه في سائر الأحوال، والإخلاص الله تعالى في الأقوال والأعمال ليموت على تلك الحالة الحميدة ويُبعث عليها لما في توجيه نبيّنا الكريم عَلَيْهُ من تحريض على تحسين العمل والازدياد من الطّاعة في سائر الأوقات لاحتمالها للموت وقد قال تعالى ﴿آتَّقُواْ ٱللّهَ حَقَّ تُقَاتِمِ وَلا تَمُوتُنَ إِلّا وَأَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

وطولَ العمر له أثر عظيم في السّعادة وضدُها لأنّه كلَّما طال عمر الإنسان كثر عمله واطّلع على أحوال الدّنيا وتقلّباتها، فإن اتعظ بكثرة من مات وما يقع من الشّدائد فزهد في الدّنيا وأكثر من عمل الخير والبرّ، كثُرت حسناته وكُفِّرَت سيّئاته ورُفعت درجاته، وقَبلَهُ مولاه إذ لم يره حيث نهاه، ولم يفقده حيث أمره، فكان سعيدا في الدّنيا والآخرة وبذلك جاء قوله سبحانه ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرًا وَ أَتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِن فَلنُحْيِيّنَهُ عَيْلُهُ طَيِّبَةً وَلَهُ عَلَى الدّنيا عَيْلُهُ طَيِّبَةً وَلَهُ عَلَى الدّنيا عَيْلُ صَالِحًا مِن ذَكَرًا وَ أَتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِن فَلنُحْيِيّنَهُ عَيْلُ طَيِّبَةً وَلَهُ عَلَى الدّنيا عَيْلُ صَالِحًا مِن فَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١١ ص ٢٤٤].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن صحيح أخرجه ابن ماجه [٣٤٣٣] وأورده الألباني في الصّحيحة [٧٥٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٨٧٨] وأحمد [ ١٤٤٨٠].

وإن لم يتعظ المرء ويعتبر بتقلبات الدهر وشغلته دُنياه عن طاعة مولاه كان طول عمره وبالا عليه وليس له عذر عند الله بعد أن مد في عمره ومكّنه من الطّاعة فأبي أن يطيع كما في قوله تعالى ﴿ أَوَلَمْ نُعُمِّرْكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّدِيرُ ﴾ وفي قوله تعالى ﴿ أَوَلَمْ نُعَبِّرْكُم ﴾ : استفهام توبيخي ، أي أو ما عشتم في الدّنيا أعمارا لو كنتم ممن ينتفع بالحق لعملتم به في مدّة عمركم . [والمعنى] : أو لم نعمركم تعميرا يتذكّر فيه من تذكّر وهو مُتناول لكل عمر تمكّن فيه المكلف من إصلاح شأنه فقصر ، إلا أن التوبيخ في المتطاول أعظم .

وقد ورد في فضل طُول العُمر وحُسن العمل أحاديث منها:

﴿ ﴿ ﴾) ما رُوى عن عبد الله بن بسْرِ أَنْ أعرابيًّا قال «يَارَسُولَ اللهِ مَنْ خَيْرُ النَّاسِ؟ فَقَالَ ﷺ مَنْ طَالَ عُلِيٍّ مَنْ طَالَ عُلِيًّ مَنْ طَالَ عُمْرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ ( ١ ) » .

( ﴿ وَوَلِهُ عَلَيْكُ مِن حديث أَبِي هريرة عند أحمد ﴿ أَلاَ أُنْبِئْكُمْ بِخَيْرِكُمْ ؟ قَالُوا نَعَمْ يَارَسُولَ اللهِ ، قَالَ خِيَارُكُمْ أَطُولُكُمْ أَعْمَارًا وَأَحْسَنُكُمْ أَعْمَالاً ( ٢ ) » .

( به ) وأورد التّرمذى في جامعه عن عبد الرّحمن بن أبي بَكْرَة عن أبيه أنّ رجلا قال «يَارَسُولَ الله أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ ؟ قَالَ : مَنْ طَالَ عُمْرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ ، قَالَ : فَأَيُّ النَّاسِ شَرِّ ؟ قَالَ : مَنْ طَالَ عُمْرُهُ وَسَاءَ عَمَلُهُ (٣) ».

(قال) الطيبي رحمه الله [إن الأوقات والسّاعات كرأس المال للتّاجر فينبغى أن يتجر فيما يربح فيه، وكلّمنا كان رأس ماله كثيرا كان الرّبح أكثر، فمن انتفع من عمره بأن أحسن عمله فقد فإزواً فلح، ومن أضاع رأس ماله لم يربح وخسر خسرانا مبينا (٤٠).

# ثالث عشر ـ الاستعاذة من شرّ ما خلق

الشَّرُّ هو نتاج قهر الشيطان للإنسان بإيمائه إليه وتسلُّطه عليه، وما ذُكر الشَّرُّ في أمر من الأمور إلا وللشيطان فيه الغلبة والقهر، والشَّرُّ في حياة البشر هو رمز الفساد والفسق والفجور والكفر والعصيان والبأس، وهو الباب المفتوح على مصراعيه إلى النار باعتباره مصدر الغواية والفتنة والهوى والمجون والضياع، فكل ما أمر الله به في حياة الناس

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٣٢٩ ] وأحمد [ ١٧٦١١ ].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٧٢١١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه التّرمذي [ ٢٣٣٠] وقال صحيح بما قبله وفي إسناده على بن زيد بن جدعان ضعيف.

<sup>(</sup>٤) انظر تحفة الأحودي [ج ٦ ص ٢٠٢].

هو الخير، وكلّ ما نُهي عنه هو الشّر.

والشّر في القاموس السُّوء والفساد وجمعه [شُرُورٌ] ومنه [الشَّرُةُ]: وهي الحِدَّة، يقال [أعُوذُ بِالله مِنْ شرَّة الْغَضَب]. والشَّرِيرُ: الكثير الشَّرِّ، قال الله تعالى ﴿وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَعَكَ رَجَالًا كُنَّا نَـعُلُّكُمْ مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ ﴾ [سورة ص: ٣٢].

ويرتبط الشّر بالنّار وجحيمها باشتقاق مُسمَّاهُ من [الشَّرَر] وهي الأجزاء الصّغيرة المتوهّجة المنفصلة من جسم يحترق ومنه قوله تعالى في وصفَ النّار ﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَر كَالْقَصْرِ ﴾ [المرسلات: ٣٦]. وكأنّ الشّر الذي ينبعث من نفس مُتَّقدة بالعداوة والغضبُ كَالْقَصْرِ ﴾ [المرسلات: ٣٦]. وكأنّ الشّر الذي ينبعث من نفس مُتَّقدة بالعداوة والغضبُ كهذا الشّرر المُتطاير من نار مُحرقة ومنه قوله عَلَيْ «أَلاَ وَإِنَّ الْغَضَبَ جَمْرةٌ في قَلْبِ ابْنِ آدَمَ، أَمَا رَأَيْتُمْ إِلَى حُمْرة عَيْنيه وانتفاخ أوْدَاجه (١)».

وجاءت كلمة «الشَّرِّ» في أكثر من ست وعشرين موضعا قرآنيا تحذيرا من خُطورته وتخويفا من عاقبته وثمرته المريرة والتي منها ما قاله الله تعالى في وصف الكافرين ﴿أُولَتِكَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَّة ﴾ [البينة: ٦]. وتُخبرنا الآيات الكريمة بشرار الخلق عند الله كما في قوله تُعالى ﴿قُلْ مَلْ لَكُوبُهُ عَلَى مِنْهُ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَعَظِم عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ اللهُ عَالَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ اللهُ عَن سَوَآء السَّبِيلِ ﴾ القِرَدَة وَالنَّوْلُ عَن سَوَآء السَّبِيلِ ﴾

ووصف الخالق بُخل البخلاء بقوله تعالى ﴿ بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِمَـ يَوْمَ الْقَيْمَةِ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]. وبين أنّ الخير ليس كلّ شيء تحبه النفس وترغبه بل قال سبحانه ﴿ وَعَسَى لَن تُحبُّواْ شَيْئًا وَهُوَ شَرَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١]. وجاء القول واصفا المؤمنين بأنّهم ﴿ وَيَخَافُونَ يَوْمُ اكُن شَرُهُ ومُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧].

ثمّ أمر المؤمنين بالاستعادة من شرّ كلّ ذى شرّ فقال تعالى ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ مِن شَرّ مَا خُلَقَ ﴾ [الفلق: ١-٢] .أى من شرّ خلقه إطلاقا وإجمالا وهو ما كان يستعيذ منه رسول الله عَلَيْهِ بقوله «أَعُوذُ بكَ منْ شَرّ كُلّ ذى شَرّ أَنْتَ آخذٌ بنَاصيته (٢) ».

وللخلائق شرور في حالات اتصال بعضها ببعض، كما أنّ لها خيرا ونفعا في حالات أخرى، والاستعادة بالله تعالى هنا من شرّها ليبقى خيرها، والله الذى خلقها قادر على توجيهها وتدبير الحالات التي يتّضح فيها خيرها لا شرّها [(٣)].

ونعرض من خلال هذا التقديم للمسائل التالية:

<sup>(</sup>١) أخرجه التّرمذي بإسناد حسن [٢١٩١] وأحمد [٢١٠٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [2713] والتّرمذي [8400].

<sup>(</sup>٣) انظر في ظلال القرآن [ج ٣٠ ص ٢٠٠٤].

### (١) الاستعادة من عين الجان

من الجنّ من هم أقوى حسدا للمُؤمنين، فكما أنّ العين الحاسدة من الإِنس تكون أيضا من الجِنّ من هم أقوى حسدا للمُؤمنين، فكما أنّ البخارى عن أمّ سلمة قالت «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ وَأَى فِي بَيْتُهَا جَارِيَةً في وَجْههَا سَفْعَةٌ فَقَالَ اسْتَرْقُوا لَهَا فَإِنَّ بِهَا النَّظْرَةُ (١٠)».

وجاء فى رواية مسلم «رَأى بوَجْهِهَا سَفعْةً فَقَالَ بِهَا نَظْرَةٌ فَاسْتَرْقُوا لَهَا ، يَعْنِى بوَجْهِهَا صُفْرَةٌ لَا النَظرة » الإصابة بالعين كما فى الفائق والنّهاية . (قال ) ابن قَتيبة : [السَّفْعَةُ لون يُخالف لون الوجه وكلُها متقاربة وحاصلها : أنّ بوجهها موضعا على غير لونه الأصلى ، واختُلف فى المراد بالنّظر ، فقال الفرّاء : وقوله «سَفْعَة» أى نظرة يعنى من الجنّ ، يقول : بها عين أصابتها من نظر الجنّ أنفذ من أسنة الرّماح (٣٠).

ويُؤيّده ما رواه أحمد في مسنده عن أبي هريرة يرفعه «الْعَيْنُ حَقِّ وَيَحْضُرُ بِهَا الشَّيْطَانُ وَحَسَدُ ابْنَ آدَمَ ( عَلَى ) أبو عبيد [ قوله «سَفْعَة »: وَحَسَدُ ابْنَ آدَمَ ( قال ) أبو عبيد [ قوله «سَفْعَة »: يعنى أنّ الشّيطان أصابها وهو من قوله تعالى ﴿ كَالَّ لَين لَمْ يَنتَه لَنَسْفَعًا بِآلنَّاصِيَة ﴾ [العلق: عنى أنّ الشّيطان أصابها وهو من قوله تعالى ﴿ كَالَّ لَين لَمْ يَنتُهُ لَنَسْفَعًا بِآلنَّاصِيَة ﴾ [العلق: ٥١]. وحديث ابن مسعود رَوَ عَنْ أَنُهُ رَأَى رَجُلاً فَقُالَ إِنَّ بِهَذَا سَفْعَةً مِنَ الشَّيْطَانُ ». وَهُو مِنْ هَذَا [ (٥) ]. كما يتأيد ذلك بها جاء عن أبي سعيد رَوَ عَنْ عند النّسائي وابن ماجه قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَتَعَوَّذُ مِنْ عَيْنِ الْجَانُ وَعَيْنِ الْإِنْسِ ، فَلَمَّا نَزَلَتِ الْمُعَوِّذَتَانِ أَخَذَ بِهِمَا وَتَرَكَ مَا سوَى ذَلكَ ( ٢٠ ) ».

\* وجاء عند التّومذي بلفظ «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَتَعَوَّذُ مِنَ الْجَانُ وَعَيْنِ الإِنْسَانِ حَتَّى نَزَلَت الْمُعَوِّذَتَان، فَلَمَّا نَزَلَتَا أَخَذَ بهمَا وَتَرَكَ مَا سَوَاهُمَا (٧) ».

\* وجاء عند ابن ماجه بلفظ «كَانَ رَسُولُ الله عَكَةَ يَتَعَوَّذُ مِنْ عَيْنِ الْجَانُ ثُمَّ أَعْيُنِ الْإِنْسِ. فَلَمَّا نَزَلَ الْمُعَوِّذَتَان أَخَذَهُمَا وَتَرَكَ مَا سوَى ذَلكَ ». أى يقول أعوذ بالله من الجانَ وعين الإنسان، وقوله «وَتَرَكَ مَا سواهُمَا» ممّا كان يتعوّذ به من الكلام غير المعوّذتين لما تضمنتاه من الاستعاذة بالله تعالى من كلّ مكروه.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٣٩ ] ومسلم [٢١٩٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٧].

<sup>(</sup>٣) انظر شرح السّنة للبغوى [ج ١٣ ص ١٦٣].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٩٦٣١] وصحّحه الهيشمي [٥/٧٠] وقال رجاله رجال الصّحيح.

<sup>(</sup>٥) انظر غريب الحديث لأبي عبيد [ج ٣ ص ٣٦].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٩،٥٥] وابن ماجه [٢٨٤٦].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٥٥٠٦] والنّسائي [٥٥٠٩] وابن ماجه [٢٨٤٦].

## (٢) الاستعادة من غلبة الرّجال

غلبة الرّجال شدَّة تسلُّطهم تسلُّط الرِّعاع هَرْجًا ومَرْجًا وذلك بغلبة العوام وهو الأمر الذى استعاذ منه رسول الله عَظِيد دَعَوات الأمر الذى استعاذ منه رسول الله عَظِيد كما في حديث أنس قال «كَانَ لرَسُول الله عَظِيد دَعَوات لاَ يَدَعُهُنَّ: اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمُّ والْحَزَنِ، وَالْعَجْزِ وَالْكَسَلِ، وَٱلْبُحْلِ وَالْجُبْنِ، وَالدَّيْنِ وَعَلَبَة الرِّجَالِ (١٠)».

وقوله «غَلَبَة الرِّجَالِ»: أى استعاذ من أن يغلبه الرَّجال، لما في ذلك من الوَهن فى النَفس والمعاش، والمعنى ذاته جاء فى رواية النسائى بقوله عَلَيْكُ « وَغَلَبَة الْعَدُوِّ». يعنى كثرتهم، وهو من الإضافة إلى الفاعل أو المفعول، وفيه الإِشارة إلى التَّعوُّذ من أن يكون ظالما أو مظلوما، والتّعوُّذ من الجاه المفرط والذّل المهين.

### (٣) الاستعاذة من غلبة العـدو

وكما استعاذ رسول الله عَلَيْ من شماتة العدو استعاذ كذلك من غَلَبته وهو ما جاء في حديث ابن عمر «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَدْعُو بِهَوُلاَء الْكَلَمَات اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِن غَلَبة الدَّيْنِ وَغَلَبة الْعَلُو وَشَمَاتَة الأَعْدَاء (٢)». ويقصد بغلبة العدو قهره وانتصاره وكثرة عدته وعتاده. وفي القاموس: [غَلَبه عَلْبًا وغَلَبًا وغَلَبًا وغَلَبةً] قَهَرَه وهزَمَه ومنه [غُلب] على الشّيء أُخذَ منه قهرًا، وبذلك جمع عَلَيْ في استعاذته بين غلبة الدَّين وغلبة الرَّجال وغلبة العدو تَحقيقا لمقام العبودية الكاملة بين يدى خالقه والتجائه إليه في طلب الوقاية والنصرة على الدّوام.

## رابع عشر ـ الاستعاذة من سوء القضاء

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٦٩] ومسلم [٢٧٠٦] وأبو داود [١٥٤١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ٩٤٩٠] وأحمد [٦٦١٨].

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ٩٨].

أما [الْقدرُ] لغة التقدير وهو جعل كلّ شيء بمقدار يناسبه بلا تفاوت. وعُرفا هو الحكم بوقوع الجزئبات التي لتلك الكلبات على سبيل التفصيل في الإنزال [('')]. من قوله تدالي ﴿ وَإِن مِن شَيْءِ إِلّا عِندَنَا خَزْآنِئُهُ وَمَا نَتْزَلُهُ إِلّا بِقَدْرِ مُعْلُومٍ ﴾. ومعناه أن الله تعالى قدر الأشياء في انقدم وعلى صفات مخصوصة، فهي نقع على حسب ما فذرها سبحانه وهو بهدا المعنى يعم الفضاء بالمعنى السابق.

(قال) الخطابي [قد يحسب كثير من النّاس أنّ معنى القضاء والقدر إجبار الله تعالى العبد على ما قدّره وقضاه، وليس الأسر كما يتوهّمونه، وإنّما معناه الإخبار عن تقدّم علم الله تعالى بكون من اكتسابات العبد وصدورها عن تقدير من الله تعالى وخلقه لها خيرها وشرّها. والْقَدَرُ اسم لما صدر مُقَدَّرًا عن فعل القادر (٢٠)].

والرضا بالقضاء والقدر من حقائق الإيمان اليقينى بالله تعالى لقوله ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: 18]. ولقول النبي عَلَى في حديث جبريل عند الشّيخين «وأَنْ تُؤْمِنَ بِالْقَلَر خَيْرَة وَشَرَه (٣)». وقوله عَلَى عند مسلم «واسْتَعن بالله وَلاَ تَعْجَزْ، وَإِنْ أَصَابِكَ شَيْءٌ فَلاَ تَقُلْ لَوْ أَنِّى فَعَلْتُ لَكَانَ كَذَا، وَلَكِنْ قُلْ قَدَرَ الله وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَان (٤)».

هذا ما عليه أهل السُنَة والجماعة فيجب على المكلف أن يعتقد أن جميع أفعال العباد بقضاء الله تعالى وقَدَره، وأنّ الله تعالى بريد الكفر من العبد ويشاؤه، لكن لا يرضاه ولا يحبّه له، فيشاؤه [كونًا] ولا يرضاه [دينًا] وأنّ كلّ إنسان مُيسَّر لما خلق له وأنّ الأعمال بالخواتيم، فالسّعيد من سعد بقضاء الله وقدره فيوفّقه تعالى للعمل بالشريعة الغرّاء إلى أن يموت على ذلك، والشّقى من شقى بقصاء الله وقدره فيموت على الكفر.

وأمّا المقضى من أمر الله تعالى فهو ما كان يستعيد منه رسول الله عَلَيْ لما في حديث أبي هريرة «كَانَ النَّبِيُ عَلَيْ يَتَعَوَّذُ مِنْ هَذِهِ الشَّلاَثَةِ: مِنْ دَرَكِ الشَّقَاءِ وَشَمَاتَةِ الأَعْدَاءِ وَسُوءِ الْقَضَاءِ (٥٠)». وجاء عند مسلم بلفظ «كَانَ يَتَعَوَّذُ مِنْ سُوء الْقَضَاء وَمِنْ دَرَكِ الشَّقَاء وَمِنْ شَرَكِ الشَّقَاء وَمِنْ شَرَكِ الشَّقَاء وَمِنْ شَمَاتَةَ الأَعْدَاء وَمِنْ جَهْد الْبَلاءِ (٢٠)». (قال) الكرماني [هو بمعني المقضي إذ حكم الله تعالى من حيث هو حكمه فكله حسن لاسوء فيه، أمّا الاستعاذة من سوء القضاء

<sup>(</sup>۱) انظر فتح الباري [ج ۱۱ ص ۱۵۳].

<sup>(</sup>٢) انظر شرح مسلم [ج ١ ص ١٥٤].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٠] ومسلم [٨] وأبوداود [٢٩٥].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٦٦٤] وابن ماجه [٣٣٧٩].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٤٧] والنّسائي [٧٥٥٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٠٧].

فيدخل فيها سوء القضاء في الدِّين والدُّنيا والبدن والمال والأهل وقد يكون ذلك في الخاتمة (١)].

والشّقاء في قوله «منْ دَرَك الشَّقَاء» الشّدة والعُسر وهو ضدّ السّعادة ، ويُطلق على السّبب المؤدّى إلى الهلاك ، أمّا «شَمَاتَة الأَعْدَاء» فهى الحزن بفرح عدوّه والفرح بحزنه ، وهي ثمّا ينكأ في القلب ويؤثّر في النّفَس تأثيراً شديداً .

وإنّما دعا النّبى عَلَيْ بتلك الدّعوة الجامعة تعليما لأمّته، ولأنّ المكروه إِمّا أن يلاحظ من جهة المبدأ وهو «سُوءُ الْقَضَاء» أو من جهة المعاد وهو «دَرَكُ الشَّقَاء» إذ شقاوة الآخرة هي الشّقاء الحقيقي، أو من جهة المعاش، وذلك إمّا من جهة غيره وهو «شَمَاتَةُ الأعْدَاء» أو من جهة نفسه وهو «جَهدُ الْبَلاء». وجاء في الصّحيح عن عائشة قالت «فَقَدْتُ النَّبِيُ عَلَيْ مِنَ الْفَرَاشِ فَوقَعَتْ يَدى عَلَى بَطْنِ قَدَميْه وَهُو سَاجِدٌ يَقُولُ اللَّهُمُ إِنِّي أَعُوذُ بِرَضَاكَ مِنْ مَقُوبُكَ مَنْ الْفَرَاشِ فَوقَعَتْ يَدى عَلَى مِنْ عُقُوبَتِكَ، وَأَعُوذُ بِكَ مَنْكَ، لا أُحْصِي ثَنَاء عَلَيْكَ برضَاكَ مِنْ عَقُوبَتِكَ، وَأَعُوذُ بِكَ مَنْكَ، لا أُحْصِي ثَنَاء عَلَيْكَ برضَاكَ مَنْ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ (٢٠)».

وفيه تأتى استعاذته عَلَي بصفة الرّضا من صفة السّخط، وبفعل المعافاة من فعل العقوبة، وأنّ ذلك كله راجع إليه وحده لا إلى غيره فهو يقول [ما أعوذ منه واقع بمشيئتك وإرادتك، وما أعوذ به من رضاك ومعافاتك هو بمشيئتك وإرادتك، إن شئت أن ترضى عن عبدك وتعافيه، وإن شئت أن تغضب عليه وتعاقبه، فأعذني ممّا أكره وامنعه أن يحلّ بي، فالمحبوب والمكروه بقضائك ومشيئتك].

ومن المسائل المتصلة بالقضاء:

# (١) الاستعاذة من المغيرم والمأثيم

رُوى في الصّحيح عن عائشة «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ أَكْثَرَ مَا يَتَعَوَّذُ مِنَ الْمَغْرَمِ وَالْمَأْتُمِ، فَقُلْتُ يَارَسُولَ الله مَا أَكْثَرَ مَا تَتَعَوَّذُ مِنَ الْمَغْرَمِ؟ قَالَ إِنَّهُ مَنْ غَرِمَ حَدَّثَ فَكَذَبَ وَوَعَدَ فَقُلْتُ يَارَسُولَ الله مَا أَكْثَرَ مَا تَتَعَوَّذُ مِنَ الْمَغْرَمِ؟ قَالَ إِنَّهُ مَنْ غَرِمَ حَدَّثَ فَكَذَبَ وَوَعَدَ فَقُلْتُ مِنَ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى

ولقد جاء تفسير [المغرم] عند العلماء على قولين:

(الأوّل) أنّ المغرم «كمصدر» إذا وُضع موضع «الاسم» فإنّه يُراد به مغرم الذّنوب والمعاصى ويكون مُرادفا للمآثم ومنه [الْغَرامُ]: العذاب الدّائم أو الهلاك الملازم ومن ذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّ عَدَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾[الفرقان: ٦٥].

(الثّانى) أَنّ المغرم هو الدَّيْنُ ويُراد به ما استُدين فيما يكرهه الله تعالى أو فيما (۱) انظر نووى مسلم [ج ٩ ص ٣٨]. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٨٦] وأبو داود [٤٧٩]. (٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [٨٣٩] ومسلم [٥٨٧] والنّسائي [٢٩٩]. (النّاني) أنّ المغرم هو الدَّيْنُ ويُراد به ما استُدين فيما يكرهه الله تعالى أو فيما يجوز ثمّ عجز عن أدائه، وقيل هو ما يُصيب الإنسان في ماله من ضرر بغير جناية منه.

أمّا [المأثم] فهو الأمر الذى يأثم الإنسان بارتكابه كالزّنا وشرب الخمر وغيرهما من المعاصى؛ أو هو الإثم نفسه وضعا للمصدر موضع الاسم؛ والإِثم ما يجب التّحرُّز منه شرعا وطبعا ومنه قوله تعالى:

\* ﴿ لِتَأْسَكُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَالِ ٱلنَّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَأَنتُدْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:١٨٨].

\* ﴿ وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى آلَا ثَمِ وَأَلَّعُدُونَ ﴾ [المائدة: ٢].

\* ﴿ وَتَرَعَ حَيْدِرُا مِّنْهُمْ يُسْرِعُونَ فِي ٱلْإِثْدِ وَٱلْعُدُون ﴾ [المائدة: ٢٢].

### (٢) الاستعادة من شرّ السّمع والبصر واللسان

جاء تفسير قول الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَـٰ لِلهَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦] . عند العلماء على قولين :

(الأوّل) أنّ كلّ هذه الحواس تُسأل عمّا اكتسبت، فالفؤاد يُسأل عمَّا فكّر فيه واعتقده والسّمع والبصر عمّا رأى من ذلك وسمع.

(الثّانى) أنّ الله جلّ ثناؤه يسأل الإنسان يوم الحساب عمّا حواه سمعه وبصره وفؤاده، فالإنسان راع على جوارحه فكأنّه قال كلّ هذا كان الإنسان عنه مسئولا فهو على حذف مضاف.

والمعنى [الأوّل] أبلغ في الحُجَّة لوقوع تكذيبه من جوارحه ذاتها وتلك غاية الخزى وهو ما ذكره قول الله تعالى ﴿ ٱلْيَوْمَ تَخْتُمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا آيديهِمْ وَتَشْهَدُ الْخَزى وهو ما ذكره قول الله تعالى ﴿ مَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [يس: ٦٥]. وقول الله تعالى ﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [فصلت: ٢٠].

وعبّر سبحانه عن السّمع والبصر والفؤاد بلفظة «كُلُّ أُولَئكَ)»: لأنّها حواسّ لها إدراك وجعلها في هذه الآية مسئولة، فهي حالة من يعقل فلذلك عَبّر عنها [بأولَئك].

وتأتى دلالة ذلك تما روى فى الصّحيح عن ابن حميد قال «أتَيْتُ النَّبِيَّ عَلَيْكَ فَقُلْتُ يَارَسُولَ الله عَلَمْنِي تَعَوَّذُ الله عَوَّذُ الله عَوَّذُ الله عَوْدُ الله عَلَمَه رسول الله عَلِي التَّعودُ من شرّ بَصَرِى، وَشَرِّ لسَانِى، وَشَرِّ قَلْبِى، وَشَرِّ مَنيِّى (١)». فعلَمه رسول الله عَلَيْ التَّعودُ من شرّ تلك الحواس المسئول عنها أمام الله يوم القيامة، فكان أوّل ما أشار إليه:

\* «شرّ السّمع»: بأن لا يسمع حقّا كالأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، أو يسمع

الزور والبهتان وسائر أسباب العصيان

\* ثمّ ألحق ذلك «بشّر البَصر»: بأن ينظر إلى ما لا يحل النّظر إليه، ومنه النّظر على وجه الاحتقار لأحد، أو أهمل النّظر فيما يُطلب إليه النّظر.

\* ثم جمع معهما «شَرَّ اللِّسَان»: بأن يتكلّم فيما لا يجوز أو فيما لا يعنى.

وفى قول الله تعالى ﴿أَلَمْ نَجْعَلِ لَّهُ عَيْنَيْنِ ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ [البلد: ٩-٩]. يُعدّد سبحانه نعمه على الإنسان: [بالْعَيْنِنِ] اللّتِينَ يبصر بهما، و[باللّسان] الذي ينطق به، و[بالشَّفَتَيْنِ] اللّتِين يستر بهما ثغره، والمعنى: نحن فعلنا ذلك ونحن نقدر على أن نبعثه ونُحصى عليه ما عمله، وفيه قال قتادة: [نعم الله ظاهرة يقرّرك بها حتّى تشكر، وعن أبي حازم أن رسول الله عَلِيه أبلغ عن ربّه تعالى «يَا ابْنَ آدَمَ إِنْ نَازَعَكَ لَسَانُكَ فيسما حرَّمْتُ عَلَيْهُ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَإِنْ نَازَعَكَ بَصَرُكَ فِيمَا حَرَّمْتُ عَلَيْكَ فَقَدْ أَعَنْتُكَ عَلَيْهُ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَإِنْ نَازَعَكَ بَصَرُكَ فِيمَا حَرَّمْتُ عَلَيْكَ فَقَدْ أَعَنْتُكَ عَلَيْهُ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَإِنْ نَازَعَكَ بَصَرُكَ فِيمَا حَرَّمْتُ عَلَيْكَ فَقَدْ أَعَنْتُكَ عَلَيْهُ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَإِنْ نَازَعَكَ بَصَرُكَ فِيمَا حَرَّمْتُ عَلَيْكَ

ثمّ يبيّن رسول الله عَلَي أنّ شرّ الجوارح مُرتبط بما هو كامن في القلب من مخزون الشرّ بقوله «وَمِنْ شَرِّ قَلْبِي»: بأن يُشغله بغير الله تعالى أو بِما نهى عنه من حقد وحسد وعداوة وبغضاء ونحو ذلك من الآفات ثمّ أعقب ذلك بالتّعود من «شَرِّ الْمنِي». ويراد بذلك واحد من أمرين:

( ١ ) أن يراد بالمني الفرج الذي هو محلّه.

(٢) أنه المنى المشهور بمعنى [الماء المعروف] كما أشير إليه مُضافا إلى ياء المتكلم بقوله «وَشَرّ منيّى».

ويقصد بالتّعوُّذ من «شَرِّ الْمَنِيِّ» عدم وضعه في غير محلّه المشروع له أو أن يجرّ بصاحبه إلى مقدّمات الزّنا من النّظر واللّمس وغير ذلك مّا نهى عنه الدّين الحنيف والشّرع الشّريف.

### (٣) الاستعادة من شرّ العمل

العمل يعم أفعال الجوارح والقلوب [أو] هو إحداث أمر قولا كان أو فعلا بالجارحة أو القلب، [أو] هو كل فعل يكون من الآدمى بقصد فلا يُطلق إلا على ما كان عن فكر وروية، ولهذا قُرن بالعلم وهو أخص من الفعل ومنه قوله تعالى ﴿إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ [الكهف: ٣٠]. وقوله ﴿عَامِلَةٌ تَاصِبَةٌ ﴾ [الغاشية: ٣]. كناية عن التعب والإجهاد والمشقة في العبادة غير الصحيحة شرعا وغير المقبولة عملا.

ويأتى قول النبي عَيْكُ من رواية مسلم «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بكَ منْ شَرِّ مَا عَملْتُ وَمنْ شَرّ

<sup>(</sup>١) انظر تفسيرالقرطبي [ج ٢٠ ص ٦٥].

مًا لَمْ أَعْمَلُ (١)». تعليما للأمّة النّجيبة وأداء لحقّ الرُّبوبيّة وتواضعا للحضرة الإلهيّة، وهو يتضمّن الاستعاذة من شرّ العمل حالا واستقبالا:

( ١ ) فقوله «منْ شَرِّ مَا عَمِلْتُ»: يتضمّن استعاذته بربّه تعالى من أن يعمل في المستقبل من الزّمان ما لا يرضاه الله فإنّه لا يأمن مكر الله إلاّ القوم الخاسرون.

(٢) وفى قوله «منْ شَرِّ مَا لَمْ أَعْمَلْ»: تحصّن بالله سبحانه من أى عمل فى المستقبل يقتضى العقوبة فى الدَّنيا والأخرة، وقيل إن محلّ الاستعاذة هنا من أن يصير مُعجبا بنفسه فى ترك القبائح، وسأل أن يرى ذلك من فضل الله عليه لا بحوله وقوّته.

وكما أنّ الله تعالى ﴿ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ﴾ فإنه يضرب في كتابه بالذَّرة التي لا وزن لها مَثْلاً على أنه لا يغفل من عمل ابن أدم صغيرة ولا كبيرة كما في قوله تعالى ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالٌ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴾ [الزّلزلة: ٧-٨]. وقيل في تفسيره إنّ الكافريفعل الخير فيرى ثوابه في نفسه وماله وأهله وولده ، حتى يخرج من الذّنيا وليس له عند الله من خير ، ويعمل المؤمن مثقال الذّر من الشّر فيرى عقوبته في نفسه وماله وولده حتى يخرج من الذّنيا وليس له عند الله من شرّ.

ودليل ذلك ما رواه العلماء الأثباتُ من حديث أنس «أَنَّ هَذِه الآيةَ نَزَلَتْ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَأَبُو بَكُو رَوَ فَكُو مَنْ اَعْمَلْنَا مِنْ خَيْر وَشَرَ ؟ قَالَ وَمَا رَأَيْتَ مَمَّا تَكُرَهُ فَهُو مَثَاقِيلُ ذَرِّ الشَّرِ ، وَيَدَّخُرُ لَكُمْ مَثَاقِيلُ ذَرِّ الْخَيْرِ حَتَّى تُعْطَوْهُ وَمَا رَأَيْتَ مَمَّا تَكُرَهُ فَهُو مَثَاقِيلُ ذَرِّ الشَّرِ ، وَيَدَّخُرُ لَكُمْ مَثَاقِيلُ ذَرِّ الْخَيْرِ حَتَّى تُعْطَوْهُ يَوْمَ الْقَيَامَة ( ) ». وجاء في رواية «فَأَمْسَك أَبُو بَكْر وقالَ يَارَسُولَ الله أَكُلُّ مَا عَملْنَا مِنْ سُوءَ رَأْيْنَاهُ ؟ فَقَالَ مَا تَرُونَ مِمَّا تَكُرَهُونَ فَذَلكَ مَا تُجْزُونَ ، يُؤَخِّرُ الْخَيْرُ لأَهْله في الأَخْرَة » سُوء رَأَيْنَاه ؟ فَقَالَ مَا تَرَوْنَ مِمَّا تَكُر هُونَ فَذَلكَ مَا تُجْزُونَ ، يُؤَخِّرُ الْخَيْرَ لأَهْله في الأَخْرَة » وقال ) مُقاتل [ نزلت الآية في رجلين كان أحدهم يأتيه السّائل فيستقل أن يُعطيه التّمرة والحَورة والحَورة ، وكان الآخر يتهاون بالذّنب اليسير كالكذبة والنّظرة ويقول: إنّما أوعد الله النّار على الكبائر ] .

فنزلت الآيات ترغّبهم في القليل من الخير أن يُعطوه فإنّه يُوشك أن يكثر، ويحذّرهم اليسير من الذّنب أن يفعلوه فإنّه يوشك أن يكثر، فالإثم الصّغير في عين صاحبه يوم القيامة أعظم من الجبال، وجميع محاسنه أقل في عينه من كلّ شيء، وروى مالك في الموطأ «أنَّ مسْكينًا اسْتَطْعَمَ عَائشَةَ وَبَيْنَ يَدَيْهَا عَنبٌ، فَقَالَتْ لإنْسَان: خُذْ حَبَّةً فَأَعْطه إيّاها، فَجَعَلَ مَنْ طُرُهُ إلَيْهَا وَيَعْجَبُ ! كَمْ تَرَى فِي هَذِهُ الْحَبَّةِ مِنْ مِثْقَالُ ذَرَّة ؟ (٣)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧١٦] وأبو داود [١٥٥٠] والتّرمذي [٣٣٩٣].

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم عن أبي أسماء الرّحبي بإسناد صحيح [١٠١٧].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ بإسناد صحيح [ ١٨١٦].

#### خامس عشر ـ الاستعادة من هول ما بعد الموت

ما بعد الموت هي تلك الحقيقة التي لا تُنكر عندما يرد الله على المرء روحه وسمعه وبصره، ليواجه أوّل مراحل الآخرة في قبره بسُؤال الملكين له عن دينه وربّه ونبيّه عَلَيْ ثُمّ يُنعَم بعد ذلك أو يُعذَّب لما ورد من الأحاديث التي تؤكّد هذا كلّه، ومن ذلك ما روى عن عثمان وَ فَفَ عَلَيْه وَ الله عَلَيْه إذا فَرَغَ من دُفْنِ الْمَيِّت وقَفَ عَلَيْه وقَالَ اسْتَغْفرُوا لأَحيكُم واسْأَلُوا لَه التَّبيتَ فَإِنَّهُ الأَن يُسْأَلُ (١)». أي اطلبوا له التّبيت على القولَ الحق والنّطق بالصّواب عند السّؤال، فإنّه الآن يُسْأَلُ عن ربّه ودينه ونبيّه على وفيه الدّلالة على أنّ الميت ستحلّه الحياة في القبر، وعلى ثبوت سؤال الميّت فيه وعلى أنّ السّؤال يكون عقب الدّفن.

ويتعلّق بالتّعوُّذ من هول ما بعد الموت عرض المسائل التّالية :

## (١) الاستعاذة من تخبّط الشّيطان عند الموت

على المؤمن أن يستعيذ بربّه تعالى من تخبَّط الشّيطان له عند موته وإفساد دينه عليه واستيلاته على عقله عند مفارقة الدّنيا، فيضلّه ويحول بينه وبين التّوبة ويعوقه عن إصلاح شأنه أو الخروج من مظلمة تكون عنده، أو توبة من رحمه الله أو يُكرِّهُ له الموت لقوله ﷺ «وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ يَتَخَبَّطَني الشَّيْطَانُ عنْدَ الْمَوْت (٢)».

وقوله «يَتَخَبَّطَنى»: مَن خَبَطَ يَخْبِطُ خَبْطًا: ضربه بشدة. ومنه [تَخَبَطَ الشيطانُ فلانا يتخبَّطُهُ تخبَطً فلانا ]: صُرِعَ بعلَة، وفي القرآن الكريم لاتخبَّطُهُ تخبطَ فلانا ]: صُرِعَ بعلَة، وفي القرآن الكريم لا يقومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِع يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيَطَنُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾. أي المصروع الذي لا يعي وكأنه أصيب بمس من الجنون.

(قال) السنّندى [في قوله «يَتَخَبَّطني»: أن يُوَيِّسَه من رحمة الله تعالى أو يُكَرِّهَ له الموت ويؤسّفه على حياة الدّنيا، فلا يرضى بما قضاه الله عليه من الفناء والنقلة إلى الدّار الآخرة فيُختم له بالسّوء ويلقى الله وهو عليه ساخط]. وقد رُوى عن الخطّابى قوله [إنّ الشّيطان لا يكون في حال أشدّ على ابن آدم منه في حال الموت يقول لإخوانه دونكم هذا فإنه إن فاتكم اليوم لم تلحقوه (٣)]. وجاء في رواية لابن أبي الدُّنيا «إنَّ الشَّيطان أَشَدُ ما يَكُونُ عَلَى ابْنِ آدم حِينَ الْموْت ، يَقُولُ لأعوانه: دُونَكُمْ هَذَا فَإِنَّهُ إِنْ فَاتَكُمْ لَنْ تَظْفَرُوا به أَبدًا (٤)».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٢٢١]. (٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [١٥٥٢] والنّسائي [٦٥٢]. (٤) أخرجه أبن ألنّسائي [ج ٤ ص ٦٨٢]. (٤) أخرجه أبن أبي الدّنيا في مكائد الشّيطان برقم [٣١].

#### (٢) الاستعادة من فتنة القبر وعذابه

عقيدة المسلم أنّ فتنة القبر وعذابه حقّ لا ينكره إلاّ الكافر، كما أنّ المُنعَم فيه والمُعَذَّبَ عند أهل السُّنَة الجسد والرّوح جميعا، وهو ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة التي بلغت حدّ الشّهرة والتي منها قول عائشة «سَأَلْتُ النّبيَ عَلَيْكَ عَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ فَقَالَ إِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ حَقَّ، وَهُمْ يُعَذَّبُونَ في قُبُورِهمْ عَذَابًا تَسَمَعُهُ الْبَهَائِمُ (١)».

ولذلك كان تعليم النبي عَلَي للأُمَّة أن تَتعوَّذ من عذاب القبر وفتنته وهو ما عبّر عنه رسول الله عَلَيْ :

- \* بفتنة القبر في قوله «إِنَّكُمْ تُفْتَنُونَ في قُبُورِكُمْ (٢)».
- \* وأشار بأنّه «عذاب القبر». بقوله «وَأَعُوذُ بَالله منْ عَذَاب الْقَبْر (٣)»

\* وقوله عَلَيْ عن أبى هريرة وَ وَعَلَيْ إِذَا فَرَغَ أَحَدُكُمْ مَنَ التَّشَهُد الأَخيرِ فَلْيَتَعَوَّذُ بِالله مِنْ أَرْبَعِ مِنْ عَذَابِ جَهَنَمَ، وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَمِنْ فَتْنَة الْمَحْيَا وَالْمَمَات، وَمِنْ فَتْنَة الْمَحْيَا وَالْمَمَات، وَمِنْ فَتْنَة الْمَحْيَا وَالْمَمَات، وَمِنْ فَتْنَة الْمَحْيَعِ مَلْ عَذَابِ الْقَبْرِ عَن عاتشة «أَنَّ رَسُولَ الله عَلِي كَانَ يَدْعُو فَى الْمَسَيَحِ الدَّجَّالُ ( عَلَى مَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ( ٥ ) ». ووقع عند الطّبراني بلفظ «اسْتَجِيرُوا الله مِنْ عَذَاب الْقَبْر حَق ( ٢ ) ».

وتأتى الإجابة عن الأسباب التي يُعذَّب بها أصحاب القبور من وجهين:

(الأوّل مُجمل) فهم يُعذَّبون على جهلهم بالله وإضاعتهم لأمره وارتكابهم لمعاصيه، فلا يُعذَّب الله روحا عرفته وأحبّته وامتثلت لأمره واجتنبت نهيه ولا بَدَنَا كانت فيه أبدا، فإنّ عذاب القبر وعذاب الآخرة أثر لغضب الله وسخطه على عبده، فمن أغضب الله وأسخطه في هذه الدّار ثمّ لم يتبّ ومات على ذلك كان له من عذاب البرزخ بقدر غضب الله وسخطه عليه، فمستقل ومستكثر ومصدق ومكذب .

و (الشّاني مُفصّل) ويتبيّن منه أنّ أكثر «عَذَابِ الْقَبْرِ» لا يكون إلاّ من الغيبة والبول ومخالفة الأمر والنّهي كما أخبر بذلك رسول الله عَلِيكَ :

\* فقال عندما مَرَّ على القبرين «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَان في كَبيرِ: أَمَّا أَحَدُهُمَا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٣٦٦] ومسلم [٩٠٣] والنّسائي [٢٠٦٥].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه النّسائي [ ١٩٥٥].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٣٤٢] والنّسائي [٥٥٢٠].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٣٧٧] وأبو داود [ ٨٨٠] وابن ماجه [ ٧٥٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٨٣٢] ومسلم [٥٨٧].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٢٨٥].

فَكَانَ لاَ يَسْتَنْزِهُ مَنْ بَوْله، وَآمَّا الآخَرُ فَكَانَ يَمْشَى بِالنَّمِيمَة (١)». وقوله «وَمَا يُعَذَّبَان في كَبِير»: أى ليس بكبير في الصورة لأن تعاطى ذلك يدل على الدّناءة والحقارة وهو كبير الذّنب، وقيل ليس بكبير في مشقّة الاحتراز، أى كان لا يشقّ عليهما الاحتراز من ذلك، أمّا معنى قوله «لا يستنزُه»: أى لا يستبرئ ولا يتطهّر من بوله ولا يحترز من وقوع رذاذه عليه.

\* وجاء في رواية ابن ماجه «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَان وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ: أَمَّا أَحَدُهُمَا فَيُعَذَّبُ فِي الْبُولُ وَأَمَّا الآخَرُ فَيُعَذَّبُ فِي الْغَيْبَةَ (٢)».

\* وجاء في رواية البخارى «وأُمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لاَ يَسْتَترُ مِنْ بَوْلهِ (٣)». أى لا يستتر حال البول عن الأعين ويكون العذاب حينئذ على كشف العورة، والأقرب أنّ معنى «يَسْتَترُ»: لا يجعل بينه وبين البول سترا ومانعا يحول دون وصوله إليه حتّى لا يصيبه، فيكون المراد بعدم الاستتار «عَدَمَ التَّنزُّهِ» عن البول والاستبراء منه فتكون موافقة لباقى الروايات.

(قال) ابن المنير: [المراد بتخصيص هذين الأمرين بالذّكر تعظيم أمرهما لا نفى الحكم عمّا عداهما، فعلى هذا لا يلزم من ذكرهما حصر عذاب القبر فيهما، لكنّ الظّاهر من الاقتصار على ذكرهما أنّهما أمكن في ذلك من غيرهما (٤٠)].

ويرجع سبب كونهما كبيرتين إلى:

(1) أنّ عدم التَّنزُه من البول يلزم منه بطلان الصّلاة فكان ترك الطّهارة الواجبة لها «كَبِيرَة». وسياق الأحاديث يدلّ على أنّ للبول بالنّسبة إلى عذاب القبر خصوصيّة، وهو ما تشير إليه رواية ابن ماجه من حديث أبي هريرة مرفوعا «أكثر عَذَاب الْقَبْر مِنَ الْبَوْل فَتَنزَّهُوا مِنْهُ (أَنَّ عَامَّةَ عَذَاب الْقَبْرِ مِنَ الْبَوْل فَتَنزَّهُوا مِنْهُ (أَنَّ )». وجاء عن ابن عبّاس بلفظ «إِنَّ عَامَّة عَذَاب الْقَبْرِ مِنَ الْبَوْل فَتَنزَّهُوا مِنْهُ (أَنَّ )». بي وجاء عن ابن عبّاس بلفظ «إِنَّ عَامَّة عَذَاب الْقَبْرِ مِنَ الْبَوْل فَتَنزَّهُوا مِنْهُ وَاللهُ الْمَتلاً المُتلاً المُتلاً المُتلاً المُتلاً المُتلاً المُتلاً المُتلاً عَيْر طُهُورٍ».

(٢) أنَّ المشي بالنَّميمة والسَّعي بالفساد من الأسباب المُوقعة للعداوة بين النَّاس باللِّسان

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢١٨] وابن ماجه [٢٨٢] وأبو داود [٢٠].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٤].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٣٧٨] ومسلم [٢٩٢].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ٣ ص ٢٨٦].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٧٨٣] والحاكم [٧٧٣] وأورده في الإرواء [٧٨٠].

<sup>(</sup>٦) أورده في صحيح الجامع [٢١٠٢] وصحيح التّرغيب [١٥٢].

وهو «كَبيرة» ولا سيما مع قوله على «كَانَ يَمْشى» بلفظ «كَانَ» التي هي للحالة المستمرة غالبا، وفي هذا تنبيه على أنّ الموقع بينهم العداوة بالكذب والزور والبهتان أعظم عذابا وأشد نكالا في قبره.

ويُستفاد من الدِّلالات التي تحملها الأحاديث الواردة في هذه المسألة:

أوّلا ـ أنّ عذاب القبر حقّ يجب الإيمان به إيمانا جازما وهو مذهب أهل السُّنَة والجماعة وأنّ الله تبارك تعالى يُحيى العبد ويردّ إليه الحياة والعقل كما نطقت به الأخبار الصّحيحة الصّريحة عن النّبي يَنِي .

ثانيا ـأنّ المعذّب عند أهل السُّنَّة الجسد كلّه بعد إعادة الرّوح إليه، وأنّ لأهل القبور حياة يُدركون بها أثر التّنعيم والتّعذيب ولو تفتّت أجسادهم، وهو أمر غيبيّ لا ينبغي أن نبحث عن كيفيّته، وحال صاحبه فيه كحال النّائم الذي يرى الملاذ والمؤلمات ولا يرى مَنْ بجواره شيئا، وإنّما سُتر عنّا ذلك رحمة بنا ولضعفنا.

ويأتى دليل ذلك قول النبي عَلَيْ من حديث زيد بن ثابت كَوْفِي «إِنَّ هَذه الأُمَّة تُبْتَلَى في قُبُورِهَا ؛ فَلَوْلاَ أَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ الله أَنْ يُسْمِعَكُمْ مَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ الذي أَسْمَعُ مَنْ عُذَابِ الْقَبْرِ الذي أَسْمَعُ مَنْ عُذَابِ الْقَبْرِ الذي أَسْمَعُ مَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ الله أَنْ أَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ الله أَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعَوْتُ الله أَنْ لاَ تَدَافَنُوا لَدَعُوْتُ الله أَنْ لاَ مَدَافِ الله عَدْيب .

وفي الحديث معنيان:

(الأوّل) إذا كانت «لاّ» في قوله «أنْ لاَ تَدَافَنُوا» زائدة فالمعنى لولا الخوف من الموت والدّفن بسبب سماع ذلك لدعوت.

(الثَّاني) إذا كانت «لاً» أصلية فالمعنى لولا خوف ترك دفن موتاكم لما يحصل لكم من الفزع والأهوال لدعوت.

ثالثا \_ وفيها التحذير من ملابسة البول قليله وكثيره وهو مذهب عامة الفقهاء غير أنه يُعفى عمّا لا يمكن الاحتراز عنه، ويلتحق به غيره من النّجاسات في البدن والتّوب، كما يُستدلّ بها على وجوب إزالة النّجاسة خلافًا لمن خصّ الوجوب بوقت إرادة الصّلاة والله تعالى أعلم [(٣)].

رابعا \_ كما دلّت على أنّ عذاب القبر يكون عن معاصى القلب والعين والأذن والفم واللّسان والبطن والفرج واليد والرّجل والبدن كلّه [ (٤٠)].

(١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٨٦٧/٦٧]. (٢) حديث صحيح أخرجه النسائي [٢٠٥٧] وأحمد [٢١٩٤٦] وابن حبّان [٧٨٥] عن أبي سعيد (٣) انظر فتح الباري [ج ١ ص ٣٨٤] (٤) انظر انظر كتاب الرّوح لابن القيّم [ص ٧٨].

### (القسم الثّاني)

# ما يُعتصم به من الشّياطين ويُحترز به من شرّهم

إِنّ من أعظم ما يُدفع به شرّ الأبالسة ويحفظ من أذى شياطين الجنّ ويُحترز به من شرّ ما خلق وذراً وبراً ، ما شرعه رسول الله ﷺ للمسلم من ذكره لربّه على كلّ حال لقوله ﷺ «وَآمُرُكُمْ أَنْ تَذْكُرُوا اللهَ تَعَالَى ، فَإِنَّ مَثَلَ ذَلكَ كَمَثَل رَجُل خَرَجَ الْعَدُوُ فَي أَثْرِه سراً عَا حَتَّى إِذَا أَتَى عَلَى حصْن حَصِين فَأَحْرَزَ نَفْسَهُ مَنْهُمْ ، كَذَلكَ الْعَبُدُ لاَ يُحْرِزُ فَفَسَهُ مَنْ الشَّيْطَان إِلاَ بذكر الله تَعَالَى ». وجَاء عند أحمد بلفظ «وَإِنَّ الْعَبْدَ أَحْصَنُ مَا يَكُونُ مِنَ الشَّيْطَان إِذَا كَانَ فَى ذَكْرَ الله عَزَّ وَجَلَّ (١)».

ويُقصد بالذّكر ما يجرى على «اللّسان وَالْقَلْب» معا، وأكمله ما كان فيه استحضار معنى الذّكر، وما اشتمل عليه من تعظيم الله تعالى، ونفي النّقائص عنه سبحانه، وإنشاء التّناء عليه وتنزيهه وتقديسه عمّا لا يليق بجلاله، ويشمل التسبيح، والتّحميد، والتّهليل، وقراءة القرآن، والتّعوُّذ وغير ذلك من الأذكار التي وردت في السُّنة الصّحيحة مُقترنة بالأعمال والأحوال، والذّكر كما قال العلماء نوعان:

(أحدهما) ذكر أسماء الله تعالى وصفاته والثّناء عليه بهما وتنزيهه وتقديسه عمّا لا يليق به وينقسم إلى قسمين:

(١) إنشاء الثناء عليه بهما من الذّاكر وهو الوارد نحو قوله «سُبْحَانَ الله، وَالْحَمْدُ الله وَبَحَمْده». ونحو ذلك، فأفضل هذا الذّكر وَلاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَبَحَمْده». ونحو ذلك، فأفضل هذا الذّكر أجمعه «للثّناء» وأعمّه له ومنه حديث جويرية «أَنَّ النّبي عَلِيَّة قَالَ لَهَا: لَقَدْ قُلْتُ بَعْدَكَ أَرْبَعَ كَلَمَّات ثَلاَثَ مَرَّات، لَوْ وُزِنت بما قُلْت مُنْذُ النّبوم لَوَزَنت هُنَّ: سُبْحَانَ الله وَبحَمْده عَدَدُ خَلْقه، وَرضَا نَفْسه، وَزَنَة عَرْشه، وَمدَادَ كَلَمَاته (٢)».

(٢) الإخبار عن الله تعالى بأحكام أسمائه وصفاته نحو قول المسلم «الله عز وجل يسمع أصوات عباده ويرى حركاتهم ولا تخفى عليه خافية من أعمالهم، وهو أرحم بهم من آباءهم وأمّهاتهم، وهو على كلّ شيء قدير». وأفضل هذا النّوع الثّناء عليه بما أثنى به على نفسه وبما أثنى به عليه رسوله عَلِي من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تشبيه ولا تمثيل، ويتضمّن هذا الذّكر ثلاثة أنواع: حمد وثناء ومجد.

ولا يتحقّق [الْحَمْدُ] إلا بالإخبار عنه بصفات كماله مع محبّته والرّضا به، فلا يكون

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٨٦٣] وأحمد [٢٧١٠٤] والطّبراني في الكبير [٣٤٢٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٢٦] وابن ماجه [٣٠٨٥].

الحبّ السّاكت حامدا ولا المثنى بلا محبّة حامدا حتّى تحتمع له [المحبّة والتّناء والمجد]. وقد جمع الله تعالى لعبده هذه الأنواع الشّلاثة في أوّل الفاتحة كما في حديث أبي هريرة عن النّبي عَلِيّة «.. فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، قَالَ اللهُ تَعَالَى حَمِدَني عَبْدي، وَإِذَا قَالَ اللهُ تَعَالَى حَمِدَني عَبْدي، وَإِذَا قَالَ اللهُ تَعَالَى عَبْدي، قَالَ اللهُ تَعَالَى مَجّدني عَبْدي، قَالَ اللهُ تَعَالَى عَبْدي، قَالَ اللهُ تَعَالَى عَبْدي، قَالَ اللهُ تَعَالَى مَجّدني عَبْدي (١)».

(النّاني) ذكر أمره ونهيه وأحكامه وهو أيضا ثلاثة أنواع (٢):

(١) ذكره بذلك إخبارا عنه بأنه سُبحانه أَمَرَ بكذا ونَهَى عن كذا وأحبّ كذا وسخط كذا .

( ٢ ) ذكره عند أمره فيبادر إليه، وعند نهيه فيهرب منه، فذكر أمره ونهيه شيء، وذكره عند أمره ونهيه شيء آخر .

(٣) ذكر آلائه سبحانه وإنعامه وإحسانه وأياديه ومواقع فضله على عبيده وهو من أجلّ أنواع الذّكر .

وأفضل الذّكر ما تواطأ عليه القلب واللّسان وإن كان ذكر القلب وحده أفضل من ذكر اللّسان وحده ، لأنّ ذكر القلب يُثمر المعرفة والحبّة ويُثير الحياء ويبعث على الخافة ويدعو إلى المراقبة ويزعّ عن التقصير في الطّاعات ، أمّا ذكر اللّسان وحده فلا يوجب شيئا من هذه الآثار [(٣)].

كما أنّ حفظ الله تعالى لعبده من كيد كلّ شيطان مريد لا يكون إلا بالبّوكُل عليه، والنّقة الكاملة بأنه الحافظ من كلّ شرّ من قوله تعالى ﴿فَاللّهُ خَيْرُ حَنفِظاً وَهُوَ عَليه، والنّقة الكاملة بأنه الحافظ من كلّ شرّ من قوله تعالى ﴿فَاللّهُ خَيْرٌ حَفظاً» أى صائنا لعبده حارسا له يوقيه ويحميه من كلّ كيد وشرّ ، وَقُوئِ «فَاللهُ خَيْرٌ حفظاً» أى صيانة ورعاية والمعنى واحد ، من حفظ الشّىء يَحفظه حفظاً : صانه ورَعاه ، واسم الفاعل : «حافظ» وصيغته المبالغة : «حفيظ» من أسماء الله الحسنى من قوله تعالى ﴿إِنَّ رَبِّى عَلَىٰ كُلِّ شَيْء حَفِيظٌ ﴾ [هود : ٥٧] . أي رقيب مهيمن شديد الحفظ [(٤)].

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٩٥] وأبو داود [ ٨٢١] والتّرمذي [ ٣١٢].

<sup>(</sup>٢) الذّكر ضدّ النّسيان ولذلك عرّفوه بأنّه هيئة للنّفس تُمكّن الإنسان أن يحفظ ما يقتنيه من المعرفة ؛ والفرق بينه وبين الحفظ أنّ الحفظ يُقال اعتبارا بإحرازه والذكر يُقال اعتبارا باستحضاره ؛ ويُطلق على حضور الشّيء بالقلب أو القول ؛ ولهذا قيل: الذّكر ذكران: ذكر بالقلب وذكر باللّسان وكلّ واحد منهما ضربان: ذكر عن نسيان وذكر لا عن نسيان بل من إدامة الحفظ [انظر بصائر ذوى التّمييز ٢ / ٩ - ١٥].

<sup>(</sup>٣) انظر الوابل الصيّب [ص ٨٣ - ٨٥].

<sup>(</sup>٤) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٥٧٨].

ومن الملائكة من هم مسخّرون لحفظ الإنسان من كلّ شرّ بأمر ربّهم كما فى قوله سبحانه ﴿لَهُ مُعَقِّبَكُ مِنْ أَمْرِ اللّه ﴾ [الرّعد: ١١] . أى ملائكة يحفظونه بأمر الله من قضاء الله تعالى وأمره ، أو يحفظونه من أمر الله لهم بحفظه والدّليل عليه قراءة من قرأ «يَحْفَظُونَهُ بأمْر الله».

ونظير هذه الآية قول الله تعالى إن كُلُّ نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ [الطارق: ٤] . والمعنى أنّ كلّ نفس عليها من الله سبحانه حافظ يحفظها ويصونها ، وفي أثّر عن أبي أمامة ويُغطِّنُهُ [وُكُلَ بِالْمؤمنِ مَاتُةٌ وَسُتُونَ مَلَكًا يَذُبُونَ عَنْهُ مَا لَمْ يَقْدِرْ عَلَيْهِ ، وَلَوْ وُكُلَ الْعَبْدُ إِلَى نَفْسِهِ طَرْفَةَ عَيْنَ لاَ خُتَطَفَقَتْهُ الشَّيَاطِينُ (١)] .

وكما أنّ ذكر الله تعالى يُذْهِبُ عن القلب مخاوفه كلّها فإنّ له تأثيرا عجيبا في حصول هذا الأمن وتحقيقه، فليس للخائف الذي قد اشتد خوفه أنفع من ذكر الله تعالى إذ بحسب ذكره يجد الأمن ويزول الخوف كما في قوله تعالى ﴿وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾ [قريش: ٤]. وقوله تعالى في وصف المؤمنين ﴿وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَدِدُ ءَامِنُونَ ﴾ [النّمل: ٨٩]. وقوله جلَ شأنه ﴿اللّهِ يَامَنُونَ ﴾ [النّمل: ٨٩]. وقوله جلَ شأنه ﴿اللّهِ يَامّنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرُ اللّهِ أَلّا بِدِحَرِ اللّهِ تَطْمَيِنُ الْقُلُوبُ ﴾ •

والذّاكر لربّه تعالى قريب منه إِذهو معه معيّة خاصّة تحقّق القرب والولاّية والحبّة والنّصرة والتّوفيق كقول الله تعالى ﴿إِنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ [النّحل: ١٢٨]. وقول الله تعالى ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَمُعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩].

فللذّاكر من هذه المعيّة نصيب وافر كما في الحديث القدسى «أَنَا عنْدَ ظَنِّ عَبْدي بي وَأَنَا مَعْدُ حَينَ يَذْكُرُنِي في مَلإٍ ذَكَرَنِي في مَلإٍ ذَكَرْتُهُ في نَفْسي، وَإِنْ ذَكَرَنِي في مَلإٍ ذَكَرْتُهُ في مَلإٍ هُمْ خَيْرٌ مِنْهُمْ (٢) ». وللمسلم في دفع علوة الجنّ والشّياطين أن يسلك المسلك الصّحيح الذي جاءة عن نبيّه الأكرم عَن خلال الاعتماد على أمرين:

(الأوّل) إقلاع المرء عن المعاصى والذُّنوب وتجنَّب الآثام التي تعتبر مدخلا لتسلُّط وإغواء الشّيطان اللّعين كما في قوله تعالى ﴿الشَّيْطِانُ يَعِدُكُمُ الفَّقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْشَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٦٨] . وقوله تعالى ﴿وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلا مُعِيدًا ﴾ [النساء: ٢٠].

(الثّانى) إقباله على ذكر الله تعالى والإكثار منه، والإستعاذة به من الشّيطان والاعتصام بحبله وقوّته سبحانه دفعًا لشرّ هذا اللّعين وإغوائه، ومنعًا لنزغه وعداوته، وهذا من أعظم الجهاد في حربه الدّائرة مع الشّيطان وقد قال الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِيرَ ﴾ آتَقَوْأُ إِذَا مَسَّهُمْ طَبِيقُ مِّنَ اللهُ عِرافَ: ١٠١].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ٢٠ ص ٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٦٧٥ ] وافقه البخاري [ ٥٠ ٤٤] والتّرمذي [ ٣٦٠٣].

ولو لم يكن فى ذكر الله تعالى إلا الاحتراز من الشيطان وتوقيه لكان حقيقا بالعبد أن لا يفتر لسانه من ذكر خالقه سبحانه فإنه لا يحرز نفسه من عدوه إلا به، ونورد فيما يلى بعض ما تضمنه الهدى النبوى من الأذكار والدّعوات التى يقولها العبد إذا أصبح، وإذا أمسى، وإذا نام، وإذا خاف شيئا، وأمثال ذلك من الأسباب التى تُبيّن أهمية الاحتراز من أذى كلّ ذى أذى، والوقاية من شرّ كلّ ذى شرّ والتى منها:

# (١) التّحصُّن بقراءة آية الكرسى

وقد أمر رسول الله عَلَيْ بقراءتها لما لها من تأثير عظيم فى دفع كيد الشياطين وإبطال أحوالهم عن نفس الإنسان ، و ممن تعينه الشياطين من أهل الظلم والغضب لحديث أبى هريرة أن رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرَأُ آيَةَ الْكُرْسِيِّ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِن الله حافظٌ وَلاَ يَقْرَبُكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِح (١)». فإذا قُرئت بصلق وإخلاص دفعت كيدهم وردت غيظهم وحالت دون أذاهم.

## (٢) أثر التّسمية الفعّال في ردّ كيد الشّيطان

كما أَن للتسمية أثرا فعالا في رد كيد الشيطان لما رواه أبو داود عن أبي المليح قال «كُنْتُ رَديفَ النَّبِيِّ فَعَشَرَتْ دَابَّتَهُ فَقُلْتُ: تَعسَ الشَّيْطَانُ. فَقَالَ: لاَ تَقُلْ تَعسَ الشَّيْطَانُ، فَإِنَّكَ إِذَا قُلْتَ ذَلكَ تَعَاظَمَ حَتَّى يَكُونَ مَثْلَ الْبَيْتِ وَيَقُولُ بِقُوَّتِي، وَلَكَنْ قُلْ بِسْمِ اللهِ فَإِنَّكَ إِذَا قُلْتَ ذَلكَ تَعاظَمَ حَتَّى يَكُونَ مَثْلَ الذُّبَابِ (٢)».

وبين رسول الله عَلَي أن من خرج من بيته مُعتمدا على ربّه ومتوكّلاً عليه لا يصيبه أذى من جن ولا إنس لما رواه الترمذى عن أنس بن مالك من قوله عَلَي «مَنْ قَالَ يَعْني إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْته: بسْم الله تَو كُلتُ عَلَى الله لا حَوْلَ وَلا قُوَّة إِلا بالله، يُقَالُ لَهُ كُفيتَ وَهُديتَ وَوُقيتَ وَوُقيتَ وَتَنحَى عَنْهُ الشّه يُقالُ لَهُ كُفيتَ وَهُديتَ وَوُقي (٣٠)». وتَنحَى عَنْهُ الشّه يُقالُ لَهُ كُفيت مهمّاتك وحُفظت وقوله «يُقالُ لَهُ كُفيت مهمّاتك وحُفظت من شرّ أعدائك، وتباعد عنه الشّيطان.

وللتسمية في حياة المؤمنين أثر إيجابي فعال يُمثّل الترابط المتواصل بالله تعالى مع كلّ قول وفعل وحركة واتجاه، فهي الشّعار المعلن والحقيقة القائمة عند الشّروع في أعمال الطّاعة والعبادة، كما علا شأنها عندهم حتى أصبحت رمزا يدلل المرء من خلاله على أنّ البدء باسم الله تعالى يمثل:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٢٧٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٤٩٨٢ ] والنّسائي [ ٥٥٥ ] في عمل اليوم واللّيلة.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٣٤٢٦] وأبو داود [٥،٩٥].

[ تمام الانقياد والاستسلام لأمر الله تعالى ومشيئته، وتحصيل توفيقه وبركته، وأنه سبحانه الواجد الحق الذى يستمد منه كل موجود وجوده، ويبدأ منه كل مبدوء بدأه، فباسمه سبحانه يكون كلّ ابتداء، وباسمه تكون كلّ حركة وانتهاء].

وللتسمية في أوّل الطّعام والشّراب وحمد الله في آخره تأثير عجيب في نفعه واستمرائه ودفع مضرّته، ورحم الله الإمام أحمد حين قال [إِذَا جَمَعَ الطّعَامُ أَرْبَعًا فَقَدْ كَمُلَ: إِذَا ذُكِرَ اسْمُ الله في أوّله وَحُمدَ في آخره، وَكَثُرَتْ عَلَيْهِ الأَيْدى، وكَانَ منْ كَسْبِ حَلاَل (١٠)].

ولقد سجّل القرآنُ الكريم في كثير من مواضعه التوجيهيّة هذا البيان الرّبانيّ الذي يحضّ على البدء بالتّسمية للدّلالة على أهميتها وتأكيدها في حياة السلم فقال تعالى:

\* ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَآذَكُرُواْ آسَمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآتَّقُواْ اللَّهَ ﴾ [المائدة: ٤].

ونَهَى سبحانه عن أكل ما لم يذكر اسم الله عليه إن كان الترك للتسمية عمداً لا نسيانا ﴿ وَلا تَأْكُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكَّر آسْمُ الله عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقُ ﴾ [الأنعام ١٢١]. وفي سورة هود [٤١]: ﴿ وَقَالَ آرَّكُ بُواْ فِيهَا يَسْمِ اللهِ مَجْرِنَهَا وَمُرْسَلْهَا إِنَّ رَبِّي لَعَقُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ . وفي سورة النمل [٣٠]: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللهِ ٱلرَّحْمَن ٱلرَّحِيمِ ﴾

ولقد صحّ عن نبينا عَلَيْ أَنه أمر عند إيكاء الإناء بذكر اسم الله، فإن ذكر اسم الله عند تخمير الإناء يطرد عنه الشيطان، وإيكاؤه يطرد عنه الهوام، ولذلك أمر بذكر الله في هذين الموضعين له نين المعنين، وتخمير الإناء تغطيته، وإيكاؤه شدّ رءوس الأواني بالخيط حتى لا يتسرّب إليها شيء، ودليل ذلك قول النبي عَلَيْ «إِذَا كَانَ جُنْحُ اللَّيْلِ أُو أَمْسَيْتُمْ فَكُفُوا صَبْيانَكُمْ، فَإِنَّ الشَّياطينَ تَنْتَشُرُ حينَئذ، فإذا ذَهَبَ سَاعَةٌ من اللَّيْلِ فَخَلُوهُمْ وَأَعْلَقُوا الأَبْوابَ وَأَدْكُرُوا اسْمَ الله فَإِنَّ الشَّيطانَ لاَ يَفْتَحُ بَابًا مُغْلَقًا، وأَوْكُوا قرَبَكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ الله، وَلَوْ أَنْ تَعْرضُوا عَلَيْهَا شَيْئًا، وأَطْفئوا مَصَابيحكُمْ (٢٠)».

وجاء في رواية جابر «أَغْلَقْ بَابَكَ وَاذْكُر اسْمَ اللهَ، وَأَطْفِئْ مِصْبَاحَكَ وَاذْكُر اسْمَ الله، وَأَطْفِئْ مِصْبَاحَكَ وَاذْكُر اسْمَ الله، وَأَطْفِئْ مِصْبَاحَكَ وَاذْكُر اسْمَ الله، وَأَوْك سِقَاءَكَ وَاذْكُر اسْمَ الله (٣)». ومَن رواية أنس «اذْكُرُوا اسْمَ الله وَلْيَا كُلْ كُلُ رَجُل مِمَّا يَلِيه (٤)». وقوله «إِنَّ الشَّيْطَانَ لَيَسْتَحلِ الطَّعَامَ أَلاَّ يُذْكَرَ اسْمُ الله عَلَيه (٩)». وقوله عَلِيه يَعْمَرَ بنَ أَبَى سلمة عند البخارى «يَاغُلاَمُ سَمَ اللهِ وَكُلْ بِيَمِينِكَ وَكُلْ عَلَيهِ (٩)».

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ٢٣٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦٢٣] ومسلم [٩٧ / ٢٠١٢] وابن ماجه [ ٢٧٧٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٢٨٠] ومسلم [ ٢٠١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥١٦٣] ومسلم [١٤٢٨].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠١٧] وأبؤ داود [٣٧٦٦].

ممَّا يَلِيكَ (١)». وعن عائشة رضى الله عنها عند أبى داود مرفوعا «إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ طَعَامًا مَا فَلْيَقُلْ بِسْمِ اللهِ فِي أُولِهِ وَآخِرِهِ (٢)». وقال «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكرَ اسْمُ اللهِ فَكُلْ (٣)». وقال «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكرَ اسْمُ اللهِ فَكُلْ (٣)».

وَعْن أَنس قَال «مَنْ قَالَ - يَعْنى إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْته - بِسْمِ اللهُ تَوكَلْتُ عَلَى اللهِ وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَةً إِلاَّ بِاللهِ يُقَالُ لَهُ: كُفيتَ وَوقيتَ وَهُديتَ وَتَنَحَّى عَنْهُ الشَّيْطَانُ ( \* ) ». وعند البخارى «لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا أَتَى أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ اللهِ اللَّهُمَّ جنبْنَا الشَّيْطَانَ وَجنب الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَقُضِى بَيْنَهُمَا لَمْ يَضُرَّهُ ( \* ) ». أى لم يضر الشيطان الولد، وشكا إليه عَثمان بن أبي العاص وَجَعَا في جسده فقال له رسول الله يَظَيُ «ضَعْ يَدَكُ عَلَي الَّذَى تَأَلَّمُ مِنْ جَسَدكَ وقُلْ بِسْمِ اللهُ ثَلاَثًا وقُلْ سَبْعَ مَرَّاتِ: أَعُوذُ بعزَّة الله وَقُدْرته مِنْ شَرِ مَا أَجدُ وأَحَاذُرُ ( \* ) ».

كما روى ابن ماجه والترمذى «سَتْرُ مَا بَيْنَ أَعْيَنِ الْجِنْ وَعَوْرَات بَنِى آَدَمَ إِذَا دَخَلَ أَحَدُهُمُ الْخَلاَءَ أَنْ يَقُولَ بِسْمِ الله (٧)». ورَوى النسائى عن أبى المليح عَن أبيه «إِذَا عَشُرَتْ بك النَّابَةُ فَلا تَقُلْ تَعَسَ الشَّيْطَانُ فَإِنَّهُ يَتَعَاظَمُ حَتَّى يَصِيرَ مِثْلَ الْبَيْت وَيَقُولُ بِقُوتِى صَرَعْتُهُ ، ولَكِنْ قُلْ: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمِن الرَّحِيمِ فَإِنَّهُ يَتَصَاغَرُ حَتَّى يَصِيرَ مِثْلَ الذَّبَابِ (٨)».

# (٣) الاحتراز من أذى الجنّ والسّحر بقراءة المعوّذتين

ومن ذلك أيضا قراءة المعوِّذتين قبل النّوم وبعد الصّلاة لما لهما من تأثير عجيب فى الاستعادة بالله من شر الشّيطان ودفعه والتحصُّن منه، ولهذا أوصى رسول الله عَلَيْهُ عقبة ابن عامر بقراءتهما عقب كلّ صلاة، وفى هذا سرّ عظيم فى استدفاع الشّرور العالقة بالعين الحاسدة من الصّلاة إلى الصّلاة خمس مرّات فى اليوم والليلة وقال «ما سَألَ سَائلٌ بمثلهما ولا اسْتَعَاذ مُسْتَعيذٌ بمثلهما (٩)». أى تحصّن بهاتين السّورتين لأنه ما تحصّن متحصّن بَعثلهما واختُصتا بذلك لاشتمالهما على الجوامع فى المستعاذ به والمستعاذ منه.

كما ثبتت أهميّة الاحتراز بهاتين السورتين حسد الإنس والجان فيما رواه الترمذي

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٣٧٦] ومسلم [ ٢٠٢٢] والتّرمذي [ ١٨٥٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٧٦٧] والتّرمذي [١٨٥٧] وابن ماجه [٢٦٥٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٦٨] وافقه البخاري [٧٥٠٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٨٦٣] وأبو داود [٥٠٩٥].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٤١] ومسلم [ ١٤٣٤] والتّرمذي [ ١٠٩٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠٢٠] وأبو داود [٣٨٩١] والتّرمذي [٢٠٨٠].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [ ٢٠٦] وابن ماجه [ ٢٤٥] وأورده في الإرواء [ ٥٠].

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٠٤٦٩] وأبو داود [٤٩٨٢].

<sup>(</sup>٩) من حديث حسن صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٥٣] والدّارمي [ ٢٤٤٠].

من حديث أبي سعيد «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَتَعَوَّذُ مِنَ الْجَانِ وَعَيْنِ الإِنْسَانِ حَتَّى نَزَلَتْ الْمُعَوِّذُ مَنَ الْجَانِ وَعَيْنِ الإِنْسَانِ حَتَّى نَزَلَتْ الْمُعَوِّذَتَانِ، فَلَمَّا نَزَلَتَا أَخَذَ بِهِمَا وَتَرَكَ مَا سَوَاهُمَا (١٠)». وقد جاء في الصّحيح أنّ من قرأهما مع سورة الإخلاص ثلاثا حين يمسى وثلاثا حين يصبح كفته من كلّ شيء لحديث عبد الله بن خبيب قال «قَالَ لِي رَسُولُ الله عَلَيْ قُلْ: قُلْ هُو للهُ أَحَد وَالْمُعَوِّذَتَيْنِ حِينَ تُمْسِى وَتُصْبِحُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ تَكْفيكَ منْ كُلِّ شَيْء (٢)».

## (Σ) قراءة سورة البقرة نُحول دون سحر السّحرة

وهو مدلول الخبر الصحيح الذى رواه أبوأمامة الباهلي تَعَرَّفُتُهُ أَنَّ رسول الله عَلَيْ قَالَ « اقْرَأُوا الزَّهْرَاوَيْنِ: الْبَقَرَةَ وَسُورَةَ آلَ عَمْرَانَ، فَإِنَّهُمَا تَأْتَيَانَ يَوْمُ الْقَيَامَة كَأَنَّهُمَا غَمَامَتَان، أَوْ كَأَنَّهُمَا غَيَابَتَان ، أَوْكَأَنَّهُمَا فرْقَانَ مِنْ طَيْرٍ صَوَافٌ، تُحَاجًانَ عَنْ أَصْحَابِهِمَا، اقْرَأُوا سُورَةَ الْبَقَرَةَ فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ، وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ، وَلاَ يَسْتَطِيعُهَا البَّطَلَةُ». قَالَ معاوية بن سلام «بَلَغَنى أَنَّ الْبَطَلَةَ السَّحَرَةُ (٣)».

قالوا [وسُميتًا الزهراوين لنورهما وهدايتهما وعظيم أجرهما، أمّا الغمامة والغيابة فهى كلّ شيء أظلّ الإنسان فوق رأسه من سحابة وغبرة وغيرهما والمراد أنّ ثوابهما يأتى كغمامتين (٤٠)].

وجاء عند مسلم عن عبد الرّحمن بن يزيد قال «لَقيتُ أَبَا مَسْعُودِ عِنْدَ الْبَيْتِ فَقُلْتُ : حَديثٌ بَلَغَنِي عَنْكَ فِي الآيَتَيْنِ فِي سُورَة الْبَقَرَة ، فَقَالَ نَعَمْ ، قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ الآيَتَانِ مِنْ آخِرِ سُورَة الْبَقَرَة مَنْ قَرَأَهُمَا فِي لَيْلَة كَفَتَاهُ (٥) ». وفي معناه: أي كَفتاه من شرَ مَا يُؤذيه من الشّياطين والآفات ، وفي الترمذي عن النّعمان بن بشير وَ النّبي عَلَيْ مَا يُؤذيه من الشّياطين والآفات ، وفي الترمذي عن النّعمان بن بشير وَ اللّه عَن النّبي عَلَيْ قَال «إِنَّ الله كَتَب كَتَابًا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السّمَوات والأَرْضَ بِأَلْفَى عَامٍ ، أَنْزَلَ مِنْهُ آيَتَيْن خَتَم بَعِما سُورَةَ الْبَقَرَة ، وَلا يُقْرَآن فِي دَارِ ثَلاَثَ لَيَالَ فَيَقْرَبُهَا شَيْطَانٌ (٢٠) ». وفي قوله «فَيقرَبُهَا شَيْطَانٌ (٢٠)». وفي قوله «فَيقرَبُها شَيْطَانٌ (٤٠)» . عبر بنفي القرب ليفيد نفي الدّخُول إليها بالأولى .

# (٥) التَّعوُّذ بالله تعالى يحفظ من كلَّ شر

والتّعوُّذ بالله تعالى يحفظ من شرّ كلّ ذى شرٍّ لحديث أبي هريرة قال «جَاءَ رَجُلّ إِلَى

- (١) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٥٥،٨] والنّسائي [٥٥،٩] وابن ماجه [٢٨٤٦].
  - ( ٢ ) حديث حسن أخرجه التّرمذي [ ٣٥٧٥ ] وأبو داود [ ٨٠ ٥ ].
    - (٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٢ / ٨٠٤].
      - (٤) انظر نووي مسلم [ج٣ ص ٣٥٠].
  - (٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٥٧/٢٥٥] وافقه البخاري [٥٠٠٩].
    - (٦) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ٢٨٨٢].

النَّبِيِّ عَلَيُّ فَقَالَ يَارَسُولَ الله مَا لَقِيتُ مِنْ عَقْرَبِ لَدَغَتْنِي الْبَارِحَةَ؟ قَالَ أَمَا لَوْ قُلْتَ حِينَ أَمْسَيْتَ أَعُودُ بِكُلَمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمَّ تَضُرَّكُ (١)». وعند التَّرِمذي «مَنْ قَالَ حينَ يُمْسَى ثَلاَثُ مَرَّاتٍ: أَغُودُ بِكُلْمَاتِ اللهِ التَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَضُرُّهُ حَمَةٌ تِلْكَ يَكُمْسَى ثَلاَثُ مَرَّاتٍ: أَغُودُ بِكُلْمَاتِ اللهِ التَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَضُرُّهُ حَمَةٌ تِلْكَ اللَّيْلَةَ (٢)». و«الْحَمَةُ » كثبة السَّمُ والإبرة يَلدغ بَهَا الزّنبور والحَيَّةُ ونحو ذلك.

والاستعادة بالله مُزعِجة للشّيطان مُبعِدة عن شرّه لقوله تعالى ﴿وَإِمَّا يَنزَعَنَّكُ مِنْ الشَّيطَانِ وَلَيْ اللهُ عَلَيْمُ ﴾ [فصلت: ٣٦]. وفي الصَّحيح أنّ رجلين استباعند النبي عَلِيَّهُ حتى احُمرٌ وجه أحدهما فقال رسول الله عَلِيَّةُ ﴿إِنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجدُ أَعُوذُ بِالله منَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ (٣)».

# (٦) الأذان الشّرعي يحول دون أذي الجن وشرّهم

والأذان الشّرعى من أعظم الأذكار التى تدفع أذى الجن وشرهم لما فى رواية مسلم من طريق سهيل قال «أَرْسَلَنى أَبِي إِلَي بَنى حَارِثَةَ وَمَعي غُلاَمٌ لَنَا أَوْ صَاحِبٌ لَنَا ، فَنَادَاهُ مَن طريق سهيل قال «أَرْسَلَنى أَبِي إِلَي بَنى حَارِثَةَ وَمَعي غُلامٌ لَنَا أَوْ صَاحِبٌ لَنَا ، فَنَادَاهُ مَنَاد مِنْ وَرَاء حَاثِط بِاسْمِه ، فَأَشْرَفَ الذّي مَعي عَلَى الْحَاثِط فَلَمْ يَرَ شَيْئًا . فَذَكَرْتُ ذَلكَ لأبي فَقَالَ : لَوْ شَعَرَّتُ أَنَّكَ تَلْقَى هَذَا لَمْ أُرْسَلْكَ ! وَلَكِنْ إِذَا سَمِعْتَ صَوْتًا فَنَاد بِالصَّلاَة فَإِنِّى سَمِعْتُ أَبَا هُرِيْرَة يُحَدِّثُ عَنْ رَسُولِ الله عَيْنَ أَنَّهُ قَالَ : إِنَّ الشَّيْطَانَ إِذَا نُودِي بِالصَّلاَة وَلَى وَلَهُ حُصَاصٌ (٤٠)».

وذُكر عن مالك قال «استعمل زيد بن أسلم على معدن بنى سكيم، فكان لا يزال يصاب فيه النّاس من الْجنّ، فلَمّا ولي هُم شكوا ذلك إليه، فأمرهُم بالأذان وأن يرفعوا أصواتهم به ، ففعلوا فارتفع ذلك عنهم فهم عليه حتّى الْيوم وَ ٥٠ ». ولما ذكرت العيلان [وهم المردة من الجن] عند عمر بن الخطاب قال «إن شيئًا من الخلق لا يستطيع أنْ يتحوّل في غيْر خلقه، ولكن للجن سحرة كما للإنس سحرة ، فإذا خشيتُم شيئًا من ذلك فأذنو ا بالصلاة (٢٠)».

# (٧) التّحصُّن بذكر الله تعالى

كما أنّ كثرة ذكر الله تعالى من أنفع الحروز التي تحول دون أذى الشّيطان لقوله عَلَيْتُ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم (٢٧٠٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٦٠٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦١١٥] ومسلم [٢٦١٠] والتّرمذي [٣٤٥٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٨ / ٣٨٩].

<sup>(</sup>٥) انظر المنهل العذب المورود [ج ٤ ص ١٧٦].

<sup>(</sup>٦) انظر أكام المرجان للشبلي [ص ٣١].

من حديث الحارث الأشعرى «وآمُرُكُمْ أَنْ تَذْكُرُوا اللهُ؛ فَإِنَّ مَثَلَ ذَلكَ كَمَثَل رَجُلِ خَرَجَ الْعَدُوُ فِي أَثَرِهِ سِرَاعًا حَتَّى إِذَا أَتَى عَلَى حَصْن حَصِين فَأَحْرَزَ نَفْسَهُ مِنْهُمْ، كَذَلكَ الْعَبْدُ الْعَبْدُ لَعُرِزُ نَفْسَهُ مِنَ الشَّيْطَان إِلاَّ بذكرِ الله (أ)». و جاء عُند أحمد بلفظ «وَإِنَّ الْعَبْدَ أَحْصَنُ مَا يَكُونُ مِنَ الشَّيْطَان إِذَا كَانَ فَى ذكر الله عَزَّ وَجَلَّ».

[وقد أُخبر النبى عَلَيْ في هذا الحَديث أنّ العبد لا يُحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله تعالى، وهذا بعينه هو الذى دلت عليه سورة [قل أعوذ برب الناس] فإنه وصف الشيطان فيها بأنه الخناس، والخناس الذى إذا ذكر العبد ربّه تعالى انخنس وتجمّع وانقبض، وإذا غفل عن ذكر الله التقم القلب وألقى إليه الوساوس التي هي مبادىء الشّر كلّه، فما أحرز العبد نفسه من الشّيطان بمثل ذكر الله تعالى (٢)].

ومن الأدعية التى لا تحتمع معها المضرة أبدا قول النبي عَلَيْهُ من حديث عثمان بن عقان «مَا منْ عَبْد يَقُولُ في صَبَاحٍ كُلِّ يَوْمٍ وَمَسَاء كُلِّ لَيْلَة : بسم الله الذي لا يَضُرُّ مَعَ اسْمِه شَيْءٌ في الأَرْضِ ولا فِي السَّمَاء وهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ثَلاَثَ مُرَّاتٍ لَمْ يَضَرَّهُ شَيْءٌ (٣)».

### (٨) إمساك فضول النَّظر والكلام يحول دون نرنح الشَّيطان

وإمساك فضول النظر والكلام والطّعام ومخالطة النّاس من أهم المقاصد الإيمانية التى تحول دون تسلُّط الشّيطان على المسلم فلا يناله إلاّ من هذه الأبواب الأربعة، و (أولها): فضول النّظر الذى يدعو إلى الاستحسان، و (الثّاني) وقوع صورة المنظور إليه في القلب و (الثّالث) الاشتغال به، و (الرابع) الفكرة في الظّفَر به.

فمبدأ الفتنة من فضول النّظر، ويتأكّد هذا بقول النّبيِّ عَظَيْ «النَّظْرَةُ سَهْمٌ مَسْمُومٌ مِنْ سِهَامِ إِبْلِيسَ فَمَنْ تَرَكَهَا مِنْ مَخَافَةِ رَبِّهِ أَبْدَلَهُ اللّهُ إِيمَانا يَجِدُ حَلاوَتَهُ فِي قَلْبِهِ (٥)».

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [٤٠١٧] والتّرمذي [٢٨٦٣] والطبراني في الكبير [٣٤٢٧].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير المعودتين لابن القيم [ ص٧٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٣٨٨] وابن ماجه [٣١٣٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٩٩١] وافقه البخاري [٣٢٩٣].

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم بإسناد صحيح [٨٠٤٠].

وجاء قوله ﷺ عند أحمد في المسند من حديث أبي أمامة بلفظ «مَا مِنْ مُسْلَم يَنْظُرُ إِلَى مَحَاسِنِ امراً قَ أُوَّلَ مَرَّة ثُمَّ يَغُضُّ بَصَرَهُ إِلاَّ أَحْدَثَ اللهُ لَهُ عِبَادَةً يَجِدُ حَلاَوَتَهَا (١٠)».

### (٨) الوضوء والصَّلَاة من أعظم ما يُحترز به

والوضوء والصّلاة من أعظم ما يُتحرَّز به لا سيّما عند ثوران قوة الغضب والشّهوة فإنّها نسار تغلى في قلب ابن آدم كما روى التّرمذي من حديث أبي سعيد «ألا وَإِنَّ الْغَضَبَ جَمْرةً في قَلْب ابْنِ آدمَ، أَمَا رَأَيْتُمْ إِلَى حُمْرةً عَيْنيْهِ وَانْتِفَاحِ أُودَاجِهِ، فَمَنْ أَحَسَّ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلكَ فَلْيَلْصَقْ بِالأَرْض (٢)».

وَجَاء في أثر آخر «إِنَّ الشّيطان خُلقَ مِنْ نَارٍ، وَإِنَّمَا تُطْفَأُ النَّارُ بالْمَاء». فما أطفأ العبد جمرة الغضب والشّهوة بمثل الوضوء والصّلاة، فإِنّها نار والوضوء يُطفئها، والصّلاة إذا وقعت بخشوعها والإِقبال فيها على الله تعالى أذهبت أثر ذلك كله، وهذا أمر تجربته تغنى عن إقامة الدّليل عليه.

### (٩) دوام طَمَارة المرأة يمنع إيذاء الشّيطان لما

وغُسل المرأة من الحيض فور طهارتها منه من أكبر الموانع التي تحول دون تلبَّس الشيطان بها وإيذائه لها لما روى عن أنس قال «كانت بنت عوف بن عفراء مُضطجعة في بيتها قائلة (٣) إذ استيقظت وزنجي على صدرها آخذ بحلقها، قالت: فأمسكني ما شاءالله وأنا حيئذ قد حَرُمَت على الصّارة ، فبينا أنا كذلك نظرت إلى سقف البيت يَنْفَرج ، حتى نظرت إلى السّماء فإذا صحيفة صفراء تَهْوى بين السّماء والأرض حتى وقَعَت على صدرى، فنشرها وأرسل حلقى فقرأها»:

«فإذا فيها: من رَبِّ لُكَيْز إِلَى لُكَيْز، اجتنب ابنة العبد الصالح إنه لا سبيل لك عليها، ثمّ ضرب بيده على ركبتى وقال: لولا هذه الصّحيفة لكان دمّ، أى لذبحتُك، فاسودت ركبتى حتّى صارت مثل رأس الشّاة، فأتيت عائشة فذكرْتُ لها ذلكَ، فقالت لى يابنة أخى: إذا حضْت فألزمى عليك ثيابك فإنّه لا سبيل عليك إن شاء الله تعالى. [قال]: فحفظها الله بأبيها وكان استشهد يوم بدر (٤٠)».

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٢٢١٧٩].

<sup>(</sup>٢) من حديث حسن أخرجه التّرمذي [ ٢١٩١].

<sup>(</sup>٣) قوله [قائلة ] من قَالَ قَيْلاً فهو قائلٌ: نام وَسَط النّهار ومنه: «القائلةُ ، الظَّهِيرَةُ ، و «القيلولة »: نومة نصف النّهار أو الاستراحة فيه وإن لم يكن نوما . [انظر الوجيز ص ٣٣٥].

<sup>(</sup>٤) انظر عيون الأخبار لابن قُتيبة [ج ٤ ص ١١٠].

(الكتاب الثاني)

# نحو العلاج الأمثل للوقاية من أذى شياطين الانس والجنّ (أولا) مقدّمة تعريفية للعلاج النّبوس

المرض كما ذكر القرآن الكريم نوعان:

## الأول ـ مرض الأبدان

ومرض الأبدان هو المراد بقول الله تعالى ﴿وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَّجٌ ﴾ [النور: ٦١]. وقد جاء ذكره في ثلاثة مواضع هي الحج والصوم والوضوء لسرّ بديع يبيّن عظمة القرآن والاستغناء به لمن فهمه وعَقَلَهُ عن سواه، عندما بيّن الخالق جلّ شأنه أن «طب الأبدان» يقوم على ثلاثة أصول:

(أوّلها) حفظ الصّحة كما في آية الصّوم ﴿فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَر فَعَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ مَن كَابَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَر فَعِلَّةُ مِن أَيَّام أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤]. فأباح الفطر للمريض لعذر المرض، وللمسافر طلبا لحفظ صحّته وقوّته لئلا يُذهبها الصّوم في السّفر القوة وتضعف، فأباح للمسافر الفطر حفظا لصحته وقوّته عمّا يُضعفها.

(والثّاني) الاحتماء عن المؤذى كما في آية الوضوء ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَتَى أَوْعَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَلَةُ الْوَضوء ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَتَى أَوْعَلَىٰ سَفَرِ أَوْ جَلَةُ اللّهِ اللّهِ أَوْ مَا مَا مُعْيِدًا طَيّبًا ﴾ [النّساء: ٢٣]. فأباح للمريض العدول عن الماء إلى التراب حمْية له أن يصيب جسده ما يؤذيه، وهذا تنبية على الْحمْية (١)عن كلّ مؤذ له من داخل وخارج.

(القّالث) استفراغ المواد الفاسدة من الجسم كما في آية الحج ﴿فَمَن كَانَ مِنكُم مِّرِيضًا وَيِمِدَ أَذَى مِن رَّاسِهِ فَفِلْيَةٌ مِن صِيَام أَوْصَدَقة أَوْنُسُكِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]. فأباح لمن به أذى من رأسه أن يحلقها في الإحرام استُفراغًا لمَّادة الأبخرة الرّديئة التي سبّبت له الأذى في رأسه باحتقانها تحت الشّعر، فإذا حلق رأسه تفتّحت المسام فخرجت تلك الأبخرة منها [(٢)]. وهذا الاستفراغ يُقاس عليه كلّ استفراغ يُؤذى انحباسه، وما يُؤذى انحباسه عشرة: اللّم والمني إذا تهيها، والبول، والغائط، والرّيح، والقيء، والعُطاس، والنّوم، والجوع، والعطش، وكلّ واحد من هذه العشرة يُوجب حبسه داء من الأدواء بحسبه، وقد نبّه سبحانه والعطش، وكلّ واحد من هذه العشرة يُوجب حبسه داء من الأدواء بحسبه، وقد نبّه سبحانه

<sup>(</sup> ١ ) الْحِمْيَةُ : الإِقلال من الطّعام ونحوه تمّا يضرُّ وفيها القول المشتهر عن الحارث بن كَلَدة طبيب العرب [الْمَعدَةُ بَيْتُ الدَّاءِ وَالْحِمْيَةُ رَأْسُ الدَّوَاءِ]. ( ٢ ) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٦ - ٧].

وتعالى باستفراغ أدناها وهو البخار المحتقن في الرّأس على استفراغ ما هو أصعب منه كما هي طريقة القرآن في التّنبيه بالأدنى على الأعلى [(١)].

والمرض كلَّ ما خرج بالكائن الحيّ عن حدّ الصّحة والاعتدال، وهو حالة خارجة عن الطّبع ضارّة بالفعل. (قال) ابن الأعرابي [أصل المرض النّقصان، يقال: بَدنٌ مَريضٌ أي ناقص القوّة، وقَلَبٌ مَريضٌ: ناقص الدّين. و(قال) ابن عرفة [المرض في البدن فتور الأعضاء، وفي القلب فتور عن الحقّ، والمرض في اصطلاح الفقهاء هو ما يعرض للبدن فيخرجه عن الاعتدال الخاص (٢)].

والله تعالى جعل فى قوله ﴿ يَحْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ مُخْتَلِفُ أَلْوَانُهُ فِيهِ شَفَامُ لِلنَّاسِ ﴾ [التحل: ٦٩]. دليلا على جواز التعالج بشرب الدّواء وتعاطيه، وخص العسل بالذّكر فى هذه الآية لأنّ أكثر الأشربة والأدوية التى يتعالج بها النّاس أصلها من العسل ومشتقاته، كما أنّ فى قوله تعالى ﴿ فِيهِ شِفَآء لِلنَّاسِ ﴾ إخبار بأنّ العسل دواء لكثير من الأدواء حتى صار خليطا لكثير من الأدوية المؤثرة والنّاجعة.

ومن مآثر هذا الدّين العظيم أن جمع بين الطّبِّ البشرى والإِلهى، وبين طبِّ الأبدان وطبّ الأرواح، وبين الدّواء الأرضي والدّواء السّماوى ومن ذلك قوله عَلِي اللهُ عَلَيْكُمْ بِالشّفَائَيْنِ: الْعَسَلِ وَالْقُرْآنِ (٣) ». فكان طب الأبدان في [العسل] وطبّ الأرواح في [القرآن]. ويتأيد هذا بما جاءت به الأثار المروية عن رسول الله عَلَيْهُ والتي منها:

بد ما جاء عن أم قيس «عَلَيْكُمْ بِهَذَا الْعُودِ الْهِنْدِيِّ فَإِنَّ فِيهِ سَبْعَةَ أَشْفَية يُسْتَعَطُ بِهِ مِنَ الْعُنْرَةِ وَيُلَدُّ بِهِ مِنْ ذَاتِ الْجَنْبِ (٤) ». والذي يستعمل منه في الأدوية يُسمّى الكُست، أخبر عنه ابن القيم في الزّاد بأنّه حاريابس يفتح السُّدد ويكسر الرّياح، ويذهب بفضل الرّطوبة، ويُقوى الحواس ويحبس البطن، وينفع الرّطوبة، ويُقوى الحواس ويحبس البطن، وينفع من سلس البول الحادث عن بود المثانة.

بد وما ثبت في الصّحيح من حديث أبي هريرة أنّ رسول الله عَلَيْ قال «عَلَيْكُمْ بِهَدَهِ الْحَبَّة السَّوْدَاء، فَإِنَّ فيهَا شَفَاء منْ كُلِّ دَاء إِلاَّ السَّامَ (٥)». و «السَّامُ»: الموت.

\* وما جاء في حديث أبي هريرة أنّ رسول الله عَلَيَّ قال «أُخْبَرَنِي جِبْرِيلُ أَنَّ الْحَجْمَ أَنْفَعُ مَا تَدَاوَى بـه النَّاسُ<sup>(٢)</sup>».

<sup>(</sup>۱) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٧]. (۲) انظر معجم المصطلحات الفقهيّة [ج ٣ ص ٢٦٢]. (٣) أخرجه الحاكم [ ٨٩٥] وقال صحيح (٤) أخرجه البخارى [ ٣٩٦] ومسلم [ ٢٢١٤] . (٥) أخرجه البخارى [ ٣٩٨] وأورده في صحيح الجامع [ ٢١٨] وأورده في صحيح الجامع [ ٢١٨] والصّحيحة [ ٢١٨].

\* وما جاء عن أنس أن رسول الله عَلَيْهُ قال «إِذَا حُمَّ أَحَدُكُمْ فَلْيُسَنَّ عَلَيْهِ الْمَاءَ الْبَارِدَ ثَلاَثَ لَيَالِ مِنَ السَّحَر (١)». وجاء قوله عَلَيْه من حديث ابن عبّاس «الْحُمَّى مِنْ فَيْح جَهَنَّمَ فَأَبْرِدُوهًا بِالْمَاء (٢)».

يَج وعن ابنَ مسعود «عَلَيْكُمْ بالشُفَاءَيْنِ الْعَسَلِ وَالْقُرْآن (٣)» وقد حملت طائفة من أهل العزم والصّدق لفظة [شِفَآء]: على «العموم» فكانوا يستشفون بالعسل من كلّ الأوجاع، كما كانوا يشفون من عللهم ببركة القرآن وبصحّة التّصديق والإيقان.

وساق آخرون الدّلالة على أنه «ليس» على العموم لأنّ هذه اللفظة جاءت نكرة في سياق الإِنبات ولا عموم فيها باتفاق أهل اللسان ومحققى أهل العلم، وإذا كان قد تقرر في التنزيل أنّ في العسل شفاء للنّاس للدّلالة على وجوب التّداوى من كلّ داء بما تقرر له من الدّواء، فقد جاءت السُّنة بما يُؤكّد أنّ لكلّ داء دواء، وما نزل من داء إلاّ أنزل له من الدّواء، قوله عَلَيْ من حديث جابر «لِكُلِّ دَاءٍ دَواءٌ، فَإِذَا أُصِيبَ دَواءُ الدَّاءِ بَراً بإِذْنِ الله عَزَّ وَجَلَّ (٤)».

وفيه دليل علي أنّ الدّاء والدّواء من خلق الله تعالى وأنّ الشّفاء والهلاك من فعله، وأنّ ربط الأسباب بالمسببات من حكمته وحكمه على ما سبق به علمُه، وكلّ ذلك بقدر لا معْدلَ عنه ولا وزر، أمّا قوله «فَإِذَا أُصيبَ دَواءُ الدَّاء بَرأَ بإذْن الله عَزَّ وَجَلَّ»: فمعناه أنّ الله تعالى إذا شاء الشّفاء يسر دواء ذلك الدّاء، ونبّه عليه مُستَعمله فيستعمله على وجهه وفي وقته فيشفى ذلك المرض، وإذا أراد إهلاك صاحب المرض أذهل عن دوائه أو حجبه عانع عنعه فهلك صاحبه، وكل ذلك بحكمته كما سبق في علمه.

وجاء المعنى ذاته فى قوله ﷺ عند البخارى عن أبى هريرة «مَا أَنْزَلَ اللهُ دَاءً إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شَفَاءً (٥)». وجاء عند ابن ماجه بلفظ «إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ دَوَاءً (٢)». وفى المسند عن ابن مسعود رفعه «إِنَّ الله لَمْ يُنْزِلْ دَاءً إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شَفَاءً عَلَمَهُ مَنْ عَلَمَهُ وَجَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ (٧)». وقوله «عَلمَهُ مَنْ عَلمَهُ عَنْ عَلمَهُ عَنْ جَهلَهُ (٧)». وقوله «عَلمَهُ مَنْ عَلمَهُ»: فيه إِشارة إلى أَنْ بعض الأدوية لا يعلمها كل واحد، كما أنّ قوله ﷺ «وَجَهلَهُ مَنْ جَهلَهُ»: فيه دليل على أنه لا بأس بالتداوى لمن كان به داء قد اعترف

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم [٨٣٩٦] وأورده في صحيح الجامع [٤٩٧] والصّحيحة [١٣١٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [ ٨٣٩٨] وقال صحيح على شرط الشّيخين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه [ ٣٥١٥] والحاكم [ ٨٣٩٥] وقال صحيح على شرط الشَيخين.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٤٥٣٢] ومسلم [٢٢٠٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦٧٨].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٧٩٠].

<sup>(</sup>٧) أخرجه أحمد بإسناد صعيح [٣٥٧٨].

الأطباء بأنه لا دواء له وأقروا بالعجز عنه.

ثمّ يأتى قوله على من حديث أبى داود «يَاعبَادَ الله تَدَاوَوْا، فَإِنَّ الله لَمْ يَضَعْ دَاء إِلاَّ وَضَعَ لَهُ شِفَاء غَيْرَ دَاء وَاحد: الْهَرَمُ (١٠)». ليؤكّد به إِثبَات الطبّ والعلاج وأنّ التّداوى مُباح غير مكروه، إِلاَّ أَنّه استَّثنى الموت من جملة الأدواء وإن لم يكن داء بنفسه، لكن تلازمه الأدواء وهو مُفض بصاحبه إلى الهلاك، وهذا نحو من قوله في الحديث الآخر «كَفَى بالسَّلاَمة دَاءً (٢)». أي أنّ مصير السّلامة إلى الدّاء.

كما يتأكد التّحفيز على أنواع التعالج بقوله على من حديث جابر «إِنْ كَانَ في شَيْء منْ أَدُويَتكُمْ خَيْرٌ ففي شَرْطَة محْجَم، أَوْ شَرْبَة مِنْ عَسَلِ، أَوْ لَذْعَة بِنَادٍ، وَمَا أُحِبُ أَنْ اكْتَوِى (٣) ). وفيه يشير النّبي على إلى جميع ضروب المعاناة القياسية وذلك أنّ العلل منها ما يكون مفهوم السّبب ومنها ما لا يكون كذلك، فالأوّل كغلبة أحد الأخلاط التي هي الله والبلغم والصّفراء والسّوداء، فمعالجة ذلك باستفراغ ذلك الامتلاء بما يليق به من تلك المذكورات في الحديث، فمنها ما يستفرغ بإخراج الدّم بالشّرط وفي معناه: الفصد والعَلق، ومنها ما يستفرغ بالكي فإنّه يجفف ما يستفرغ بالكي فإنّه يجفف رطوبات موضع المرض وهو آخر الطبّ. . ].

[.. ويمكن أن يقال إنّ هذه المذكورات في هذا الحديث إنّ ما خُصّت بالذّكر لأنّها كانت أغلب أدويتهم وأنفع لهم من غيرها بحكم اعتيادهم عليها، ومناسبتها لغالب أمراضهم، ولا يلزم أن تكون كذلك في حقٌ غيرهم مّن يُخالفهم في بلادهم وعاداتهم وأهويتهم، ومن المعلوم بالمشاهدة اختلاف العلاجات والأدوية بحسب اختلاف البلاد والعادات وإن اتّحدت أسباب الأمراض والله تعالى أعلم (ئ).

وقوله عَلَى «وَمَا أُحبُ أَنْ اكْتَوِى ». وفي لفظ البخارى «وأَنَا أَنْهَى أُمَّتِي عَنِ الْكَيِّ (٥)»: إِنّما كان ذلك لشدة ألم الكي فإنّه يُرْبي على ألم المرض، ولذلك لا يرجع إليه إلا عند العجز عن الشّفاء بغيره من الأدوية كما فعل رسول الله على مع أبي بن كعب عندما بعث إليه طبيبا فكواه لما روى عن جابر قال «بَعَث رَسُولُ الله عَلَى إلَى أبي بْنِ كَعبٍ طَبيبا فَقَطَعَ مِنْهُ عِرْقًا ثُمَّ كَوَاهُ عَلَيْهِ (٢)». وفي رواية قال «مَرِض أبَى بن كعبٍ مَرَضًا، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٥٥] والتّرمذي بنحوه [ ٣٠٣٨ ].

<sup>(</sup>٢) قال في المفهم: رواه القضاعي في مسند الشِّهاب رقم [ ٨٦١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٠٥] وافقه البخاري [ ٥٦٩٧].

<sup>(</sup>٤) انظرالمفهم للقرطبي [ج٥ ص ٥٩٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث أخرجه البخارى [٥٦٨٠].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٧] وأبو داود [٣٨٦٤].

النَّبِيُّ طَبِيبًا فَكُواهُ عَلَى أَكْحَله (١)». والأكحل عرقٌ معروف، وروى أبو داود عن جابر أيضًا «أَنَّ النَّبِيَّ عَلِي أَكْحَلَ بُنَ مُعَاذ مِنْ رَمِيته (٢)». (قال) الخليل: هو عرقُ الحياة، يقال: في كلّ عضو منه شعبة لها اسم على حَدة، فإذا قطع في اليد لم يرقأ الدّم، وقيل إنّه يقال له في اليد أكحل، وفي الفخذ النَّسَا، وفي الظّهر الأبهرُ.

وفى أمْرالنّبى ﷺ بكَى لُبى بن كعب وسعد ابن معاذ من رميته دليل على جواز الكى والعمل به إذا ظنّ الإنسانُ منفعته ودعت الحاجة إليه، فيُحمل نهيه ﷺ عن الكى على ما إذا أمكن أن يُستغنى عنه بغيره من الأدوية، فمن فعله فى محله وعلى شرطه لم يكن ذلك مكروها فى حقّه ولا مُنقصا له من فضله.

كما يُستفاد من إرسال النبى ﷺ الطبيب إلى أبى بن كعب أنّ الواجب في عمل العلاج الآيباشره إلا من كان معروفا به، خبيرا بممارسته، ولذلك أحاله النبي ﷺ على الحارث ابن كَلَدة ووصف له النبى ﷺ الدّواء وكيفية العمل به، ويؤكّد ذلك ما أخرجه مالك عن زيد بن أسلم مرسلا «أنَّ النَّبِي ﷺ قَالَ لرَجُليْن أَيُّكُمَا أَطَبُّ ؟ قَالاَ يَارسُولَ الله أَو في الطّبِّ خَيْرٌ ؟ قَالَ أَنْزَلَ الدَّوَاءَ الله أَنْ في الطّب خيرٌ ؟ قَالَ أَنْزَلَ الدَّوَاءَ الله عَلى الطّب الحكيم فيه.

والذى يُطبِّب النّاس ويُعالجهم ولم يُعلم منه طبِّ فهو ضامن لما يحدث من نتائج لما رواه ابن ماجه عن عبد الله بن عمرو أنّ رسول الله على قال «مَنْ تَطَبَّب وَلَم يُعلَم منه طب قَبْل ذَلك فَهُو صَامن (1) . (قال) الخطّابي [لا أعلم خلافا في المُعالج إذا تعدى فتلف المريض كان ضامنا ، والمتعاطى علما أو عملا لا يعرفه: مُتَعَد ، فإذا تولد من فعله التّلف ضَمن الدّية وسبط عن القود ، لأنّه لا يستبد بذلك دون إذن المريض ، وجناية الطّبيب في قول عامة الفقهاء على عاقلته (٥)].

والطّبُّ علم يُعرف به حفظ الصّحة وبُرء المرض وهو علاج الجسم والنّفس من [طَبّبَ المريض طَبًا]: دَاوَاهُ وَعَالْجَهُ. و[طَبّبَهُ]: أَحْكُمَ علاجه ومُدَاوَاته. و[الطّبَابَةُ]: حرفة الطّبيب وهو الذي يعالج المرضى ونحوهم، وجمع القلّة منه أطبّه، والكثرة أطبّاء. (قال) أبو السّعادات [الطّبيب في الأصل الحاذق بالأمور العارف بها (٢)].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٣١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٩٦].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ [ ١٦٩٥] ورُوى موصُولًا عن الشّيخين .

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أخرجه أبو داود [٤٥٨٦].

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٣٩].

<sup>(</sup>٦) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٢٢٤].

ولا يكون التداوى إلا بالطاهر الحلال ولا يجوز بالنّجس والحرام، والدّواء الخبيث قد يكون خبثه لنجاسته وحرمته كالخمر والبول والعَذرة ولحم غير المأكول لقوله على من حديث ابن مسعود «إنَّ الله لَمْ يَجْعَلْ شَفَاءَكُمْ فيما حَرَّم عَلَيْكُمْ (١)». وفي السنّن عن أبي هريرة قال «نَهَى رَسُولُ الله عَنْ عَنَ الدَّواء النّجَبيث (٢)». ولما سئل رسول الله عن الخمر يُجعل في الدّواء قال «إنَّها دَاءٌ ولَيْسَتْ بالدَّواء (٣)».

وفى قوله ﷺ من حديث زيد بن أسلم وَ الْنُولَ الدُّواءَ اللَّدى أَنْزَلَ الأَدُواءَ». إِثبات الأسباب والمسبّبات، وأنّ كلّ داء له ضد من الدّواء يعالج بضده، وأنّ النّبى ﷺ عَلَقَ البُرء بموافقة الدّاء للدّواء، وهذا قدر زائد على مجرد وجوده، فإنّ الدّواء متى جاوز درجة الدّاء في الكيفيّة، أو زاد في الكميّة على ما ينبغي، نقله إلى داء آخر، ومتى قصر عنها لم يف بمقاومته وكان علاجا قاصرا [(ئ)].

ومتى لم يقع اللداوى على الدواء أو لم يقع الدواء على الدّاء لم يحصل الشفاء، ولم يكن الزّمان صالحا لذلك الدّواء لم ينفع، ومتى كان البدن غير قابل له أو القوة عاجزة عن حمله أو ثمّ مانع يمنع من تأثيره، لم يحصل البرء لعدم المصادفة، ومتى ثمّت المصادفة حصل البرء بإذن الله تعالى ولابدّ.

وإذا كان البُرء من أمراض البدن يترتب على مدى فاعلية الدواء وأثره في مجابهة الدّاء، فلا تتأكّد هذه الفاعلية ولا يتحقّق تمامها إلا باليقين الرّاسخ في القلب أنّ «الشّافي» من كلّ مرض هو الخالق سبحانه وهو المعنى الإيماني الذي سجّله القرآن على لسان إبراهيم عليه السّلام ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَسْتَفِينِ ﴾ [الشّعراء: ٨٠].

إنّه القول الذي يحمل مضمون الكفالة الحانية الرّفيقة التي يستشعرها نبي الله إبراهيم في الصّحّة والمرض، ويتأدّب من خلالها بأدب النّبوّة الرّفيع السّامي، فلا ينسب مرضه إلى ربّه تعالى وخالقه وهو يعلم أنّه بمشيئته سبحانه يمرض ويصح، فيأتي قوله ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ ﴾ على حسب مُقتضى الأدب في لغة الخطاب للتّأكيد على عدّة معان جليلة:

(أوّلها) أنّ كثيرا من أسباب المرض تحدث بتفريط من الإِنسان ذاته في مطعمه ومشربه ، فكان لابدّ وأن ينسب المرض إلى نفسه بقوله ﴿وَإِذَا مَرِضْتُ ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى مُعلقا قبل رقم [٢١٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٧٠] والترمذي [ ٢٠٤٥].

<sup>(</sup>٣) حديث حسن صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٧٣].

<sup>(</sup>٤) انظر زاد المعاد [ج٤ ص١٤ ـ بتصرف].

(والثّاني) أنّ المرض إِنّما يحدُث باستيلاء بعض الأخلاط على بعض، ويحصل هذا بسبّب ما بينهما من التّنافر الطّبيعي، أمّا الصّحة فإِنّها تحصل عند بقاء الأخلاط على اعتدالها، ولهذا السّبب أضاف إبراهيم عَلَي الشّفاء إلى معبوده وخالقه جلّ شأنه بقوله تعالى خفهو يَشْفِين ﴾ .

(الثّالث) أنّ الشّفاء محبوب وهو أصل من أصول النّعم، والمرض مكروه لكومه ابتلاء واختبار، لذلك كان مقصود إبراهيم عَلى تعديد النّعم وإظهارها، فجاء ذكره لربّه تعالى في مقام الإنعام والإفضال آنه هو الذي يُطعمه ويسقيه، وإذا مرض فهو بقدرته سبحانه يشفيه، ولم يذكره في مقام الابتلاء تأدّبا منه حين يبتليه.

## الثّانــــ أمراض القلوب

ولا يتم الشفاء من أمراض القلوب إلا بالركون إلى جناب الله تعالى وعفوه وما سنة نبينا الأكرم على وسرعه من الأدوية الإلهية الدّاعية إلى الاستعانة في البرء بالله وحده وتحقيق التوكُّل عليه، وحُسن التفويض إليه، وكمال الاعتراف بأنّ ناصية المرء في يده سبحانه وتعالى يصرفه كيف شاء، والبراءة من الحول والقوة وتفويضهما إلى من هما بيده، فيتعزّى به عن كلّ مصيبة، ويستشفى به من أدواء صدره، فيكون جلاء حزنه وشفاء بهمة وغمّه وبذلك جاء قوله على من حديث عائشة «عالجيها بكتاب الله». فكان من أول ما يُشْفَى به من عمى الضّلالة وظلمة الجهالة ويُهتدى به من حيرة القلب وضيق النفس المعالجات التّالية:

# {أولا} ـ الصَّلاة التى هَى شَفَاء ونور

وذلك لكونها أمر إلهى متعبَّد به فهى تدفع الأمراض ببركتها وبما فيها من المظاهر التعبُّدية المتمثّلة فى الرّكوع والسّجود والقراءة والذّكر وبما تشتمله من الخشوع والتّضرُع وتجمع ذلك أو أكثره إذ يحضر العبد فيها الخوف والرّجاء والأمل والتّذكُر لأمور الآخرة وأحوالها.

وكثيرا ما تَسُرُّ الصّلاةُ النّفسَ وتُنهب عنها الهمَّ والحزَن؛ وتُذيب الآمال الخائبة؛ ونكشف عن الأوهام الكاذبة؛ ويصفو فيها النّهن؛ وتُطفىء نار الغضب؛ وتُحقّق الحبّ للخلق والتّواضع للخالق سبحانه؛ وترقّق القلب؛ وتحبّب في العفو؛ وتعمّق محاسبة النّفس؛ لا سيّما إن طال التّهجُد وصدقت المناجاة ليلا عندما تهجع العيون وتهدأ الأصوات كما في حديث سالم بن أبي الجعد أنّ رجلا قال: [لَيْتَنِي صَلَيْتُ فَاسْتَرَحْتُ !]. فكأنّهم عابوا ذلك عليه فقال سمعتُ رسول الله عَلِي يقول «يَا بِلاَلُ أُرِحْنَا بِالصَّلاَةِ (١٠)». ولفظه عند أبي داود «قُمْ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبوداود [ ٤٩٨٦].

يَابِلاَلُ فَأْرِحْنَا بِالصَّلاَةِ». وقوله ﷺ «وَجُعلَتْ قُرُّةُ عَيْنِي فِي الصَّلاَةِ ('')». وجاء عند أحمد بلفظ «وَجُعلَ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلاَة ('')»

والصَّلاة مُجلبة للرَّزق ؛ حافظة للصَحَّة ؛ دافعة للأذى ؛ مُطردة للأدواء ؛ مُقوِّية للقلب ؛ مُبيَّضة للوجه ؛ مُذهبة للكسل ؛ مُنشِّطة للجوارح ؛ شارحة للصَّدر ؛ مُغذِّية للرَّوح ؛ منوِّرة للقلب ؛ حافظة للنَعمة ؛ دافعة للنقمة ؛ حالبة للبركة ؛ مُبعدة من الشيطان ؛ مُقربة من الرَّحمن ؛ مُزيلة للهموم والأحزان ؛ ودليل ذلك ما روى عن حذيفة بن اليمان تَعَظِّقَة قال «كَانَ النَّبيُّ عَلِيه إذَا حَزَبَهُ أَمْرٌ صَلَى (٣) ». أى إذا نابه أمر واشتد عليه قام إلى الصَلاة .

ومن هذا ندب بعضهم صلاة ركعتين عقب المصيبة وكان ابن عبّاس يفعل ذلك ويقول: نفعل ما أمرزا الله به في قوله ﴿وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰة ﴾. وعلى الجملة فللصّلاة تأثير عجيب في دفع شرور الدّنيا وجلب خيرى الدّنيا والآخرة لا سيّما إذا أعطيت حقّها من التّكميل ظاهرا باستيفاء هيئاتها وسُننها وباطنا باستحضار روحها وخشوعها.

## (ثانیا) ـ الصّیام تهذیب للنّفوس

هو جُنَّة من أدواء الروح والقلب والبدن؛ منافعه كثيرة وتأثيره عجيب في حفظ الصّحة وإذابة الفضلات وحبس النفس عن تناول مؤذيّاتها، لا سيّما إذا كان باعتدال وقصد؛ وفي الصّيام من إراحة القوى والأعضاء ما يحفظ عليها قواها؛ فإذا راعى الصّائم فيه ما ينبغي مراعاته طبعا وشرعا عَظُمَ انتفاع قلبه وبدنه به وحبَس عنه المواد الغريبة الفاسدة ، وأزال المواد الرّديئة الحاصلة كلِّ بحسب كماله ونقصانه.

ولما كان الصّوم جُنَّة بين العبد وبين ما يُؤذي قلبه وبدنه عاجلا وآجلا فإِنَّ قوله تعالى ﴿يَكُنُّهُ اللَّهِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَعَلَهُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَعَلَى ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ كُتِبَعَمَّ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. يشير إلى أمرين:

(الأوّل) أنّ أحد مقصودي الصّيام الجُنّةُ والوقاية وهي حمْية عظيمة النّفع لقوله عَلَيْهُ من حديث أبي هريرة «الصّيامُ جُنَّةٌ وحصْنٌ حَصِينٌ من النّار( أَ ) ». وقوله عَلَيْهُ من حديث عثمان بن أبي العاص وَ عَلَيْهُ «الصَّوْمُ جُنَّةٌ مَنَ النَّارِ كَجُنَّةَ أَحَدكُمْ مِنَ الْقَتَالِ ( ٥ ) ». كما أمر عَيْنَة من اشتدت عليه شهوة النّكاح ولا قُدرة له عليه بالصّيام وجعله [ و جَاء ] لهذه الشّهوة

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٣٩٥٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٢٩٩١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٣١٩٢].

<sup>(</sup> ٤ ) أخرجه أحمد بإسناد حسن [٩١٩٧] والطّبراني بلفظ قريب [٧٦٠٨].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٢٢٣٠] وأحمد [١٦٢٣١].

فقال «وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ (١)». أى يُذهب بالشّهوة ويمنع منها؛ ولمّا كانت مصالح الصّوم مشهودة بالعقول السّليمة والفِطر المستقيمة شرعه الله تعالى لعباده رحمة بهم وإحسانا إليهم وحمْية لهم وجُنَّةً.

(والثّانى) أنّ المقصود من الصّيام حبسَ النّفس عن الشّهوات وفطامَها عن المألوفات وتعديل قوّتها الشَّهوانيّة لتستعدّ لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها ؛ وقبول ما تزكو به ثمّا فيه حياتها الأبديّة ؛ ويكسر الجوع والظّمأ من حدَّتها وسوْرَتها .

## (ثالثـا) ـ القـر أن الكريـم شفاء ورحمة

ويتأكّد ذلك بقوله تعالى ﴿ يَ آلَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتْكُم مَّ وَعِظَةٌ مِن رَّيِّكُمْ وَشِفَآهُ لِمَا فِي ٱلصَّدُورِ وَهُدَى وَرَجْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧]. وقول الله تعالى ﴿ وَلُلَهُ مِن ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآهُ وَامُنُواْ هُدَى وَشِفَآهُ ﴾ [فصلت: ٤٤]. وقوله تعالى ﴿ وَنُنزِلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآهُ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: ٨٢]. واختلف العلماء في كون القرآن الكريم شفاء على ثلاثة أقوال:

(أحدها) أنّه شفاء للقلوب بزوال الجهل عنها، وإزالة الرّيب وكشف غطاء القلب من مرض الجهل لفهم المعجزات والأمور الدّالة على وجود الله تعالى.

﴿ وَالثَّانِي ﴾ أنَّه شفاء من الأمراض الظَّاهرة بالرَّقي والتَّعوُّ ذات ونحوها .

(والثّالث) أنّ في قراءته شفاء ورحمة للمؤمنين، وتفريجا لكروبهم، وتطهيرا لعيوبهم وهو مدلول قوله تعالى (قُلُ هُوَ لِلَّدِيرِ) ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَآتُ : أي بما فيه من البيان للفرائض والأحكام.

ولمّا كان من أعظم أمراض القلب الشّرك والذّنوب، والغفلة، والاستهانة بمحابّه ومراضيه، وترك التّفويض إليه سبحانه، وقلة الاعتماد عليه، والرّكون إلى ما سواه، والسّخط بمقدوره، والشّك في وعده ووعيده، جاء القرآن شفاء من ذلك كله ورحمة لهؤلاء الذين خالطت قلوبهم بشاشة الإيمان، فأشرقت وتفتّحت لتلقّي ما في هذا القرآن من روح وطمأنينة وأمان، كما أنّ في تلاوته الشّفاء من الوسوسة والقلق والحيْرة، فهو يصل القلب بالله تعالى فيسكن ويطمئن، فالقلق مرض، والحيْرة نصب، والوسوسة داء، ومن ثمّ فهو شفاء ورحمة للمؤمنين.

ومن ثمُّ فهو شفاء ورحمة للمؤمنين.

فالقرآن هو الشّفاء التّام من جميع الأدواء القلبيّة والبدنيّة، وأدواء الدّنيا والآخرة، وإذا أحسن العليل التداوى به ووضعه على دائه بصدق وإيجان وقبول تامّ واعتقاد جازم، واستيفاء لشروطه لم يقاومه الدّاء أبدا، وكيف تقاوم الأدواء كلام ربّ العالمين الذى لو نزل على الجبال لصدّعها أو على الأرض لقطعها، فما من مرض من أمراض القلوب والأبدان إلا وفي كتاب الله تعالى سبيل للدّلالة على دوائه وسببه والحِمْية منه، ولا يتحقّق ذلك إلاّ لمن رزقه الله فهما في قرآنه ويقينا في تنزيله.

أمّا الأدوية القلبيّة فإنّه يذكرها مُفصَّلة ويذكر أسباب أدوائها وعلاجها كما في قول الله تعالى ﴿ أُولَمْ يَكُفُهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَـٰبَيُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَرَحْمَةً وَفِكَرَكُ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾[العنكبوت: ١٥]. فمن لم يشفه القرآن فلا شفاه الله ، ومن لم يكفه فلا كفاه الله .

وإذا تأمّلت أمراض القلب وجدت هذه الأمور وأمثالها هى وأسبابها لا سبب لها سواها، فدواؤه الذى لا دواء له سواه ما تضمنته هذه العلاجات النّبوية من الأمور المضادّة لهذه الأدواء، فإنّ المرض يُزَال بالضّدِّ والصّحة تُحفظ بالمثل.

ثمّ يتفرّع من القرآن الكريم الوقاية والعلاج بأمّ الكتاب والشّافية التي هي من أعظم سُورالقرآن قدرًا وأرفعها أجرا وأكثرها مثوبة وهي :

### [۱] ـ سورة الغائحة

وهى الشفاء التّام والدّواء النّافع والرّقية النّاجعة ومفتاح الغنى والفلاح؛ وحافظة القوّة ودافعة الهمّ والغمّ والخوف والحزن لمن عرف مقدارها وأعطاها حقها وأحسن تنزيلها على دائه، وعرف وجه الاستشفاء والتداوى بها والسّر الذى لأجله كانت كذلك. وجاء في فضلها ما أخرجه البخارى عن أبى سعيد بن المعلَّى أنّ رسول الله عَنَّ قال «أَلاَ أَعلَمكَ أَعْظَمَ سُورَة في الْقُرْآن قَبْلَ أَنْ تَخْرُجَ منَ الْمَسْجِد؟ فَأَخَذَ بيدى؛ فَلَما أَرْدْنَا أَنْ نَخْرُجَ فَي الْقُرْآن الله إنَّكَ قُلْتَ لأَعلَمنَّكَ أَعْظَمَ سُورَة في الْقُرْآن ! قَالَ أَرْدُنَا أَنْ نَخْرُجَ قُلْدَى أُوتيته أَنْ ! قَالَ ﴿ اللهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴾ هي السَّبْعُ الْمَثَاني وَالْقُرْآنُ الْعَظيمُ الّذي أُوتيته أَنْ الْمَارِدَ اللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ هي السَّبْعُ الْمَثَاني وَالْقُرْآنُ الْعَظيمُ الّذي أُوتيته أَنْ الْمَارِدَ اللهِ وَبِ اللهِ وَبِ اللهِ وَبُ اللهُ اللهِ وَالْقُرْآنُ الْعَظيمُ اللهِ وَالْقُرْآنُ الْعَظيمُ اللهِ وَالْقُرْآنُ الْعَظيمُ اللهِ وَالْقُرْآنُ الْعَلْمَ اللهِ وَالْقُرْآنُ الْعَظيمُ اللهِ وَالْقُرْآنُ الْعَلْمُ اللهِ وَالْقُرْقَ اللهُ اللهِ وَالْعُرْفَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ وَالْقُرْقَ اللهُ اللهُ وَالْعُرْقَ اللهُ الله

والمراد بالعظيم في قوله «أعْظَمَ سُورَة» : عظم القدر بالثّواب المترتّب على قراءتها وإن كان غيرها أطول منها ؛ وذلك لاعتبارها مبدأ القرآن ومجمع علومه ؛ ولاحتوائها على الثّناء على الله تعالى والإقرار بعبادته والإخلاص له ؛ وسُؤال الهداية منه والإشارة إلى الاعتراف بالعجز عن القيام بنعمه ؛ وإلى شأن المعاد وبيان عاقبة الجاحدين ؛ إلى غير ذلك تما يقتضى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٠٠٦] وأبو داود [١٤٥٨].

أنّها كلّها موضع الرّقية [(١)].

ويتأكّد هذا بما جاء في حديث أبي سعيد عن الرّجل الذي رَقَى سَيِّدَ الْحَيِّ بالفاتحة قال «فَجَعَلَ يَقْراً بأم الْقُران وَيَجْمَعُ بُزَاقَهُ وَيَتْفُلُ فَبَراً الرَّجُلُ، فَأَتُواْ بِالشَّاء فَقَالُوا لاَ تَأْخُذْهُ حَتَّى نَسْأَلُ النَّبِيَ عَلَيُّ فَسَأَلُوهُ فَضَحِكَ وقَالَ وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ ؟ خَذُوهَا وَاضْرَبُوا لَى بسَهُم (٢)». وفي رواية للبخارى «فَانَطَلَقَ يَتْفُلُ عَلَيْه وَيَقْراً الْحَمْدُ الله رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَكَأَنَّمَا نَشَطَ مَنْ عَقَال ، فَانْطَلَقَ يَمْشي وَمَا بِه قَلَبَةٌ». أي أَنَّه نَشِط وَحُلَّ ما به وقام بسرعة، وقيل للعلّة «قَلَبَةٌ» لأنَّ الذي تصيبَه يُقْلَبُ من جنب إلى جَنب ليُعلم منه موضع الدّاء وقيل للعلّة «قَلَبَةٌ» لأنَّ الذي تُصيبَه يُقْلَبُ من جنب إلى جَنب ليُعلم منه موضع الدّاء [قاله ابن الأعرابي]. وفي رواية مسلم قال الرّجل «مَا رَقِيتُ إلاَّ بِفَاتَحَة الْكَتَاب، فَتَبَسَّمَ رَسُولُ كَانُ يُدْرِيه أَنَّهَا رُقْيَةٌ». وفي رواية «فَأَتَيْنَا النَّبِي عَلَيْكَ فَذَكَرَنَّا ذَلِكَ لَهُ ، فَقَالَ مَا كَانَ يُدْرِيه أَنَّها رُقْيَةٌ».

وقوله «وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقَيَةٌ ؟» أى من أعلمك أنّها رُقية ، وهى كلمة تقال عند التّعجُّب من الشّىء وتستعمل في تعظيم الأمر أيضا ، وزاد سليمان بن قتة في روايته بعد قوله : وما يدري أنّها رقية «قُلْتُ أَلْقي في رُوعي» : أي في نفسى . وعند الدّارقطني من هذا الوجه «فَقُلْتُ يَارَسُولَ الله شَيْءً أَلْقي في رُوعي» . وهو الظّاهر في أنّه لم يكن عنده علم مُتقدّم بمشروعيّة «الرَّقي بالفاتحة» . ولهذا قال له أصحابه لمّا رجع على سبيل التّعجُّب من إقدامه على الرّقية «مَا كُنْتَ تُحْسَنُ الرُّقْيَةَ!» .

(قال) النّووى [قوله ﷺ «وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقْبَةٌ ؟». فيه التّصريح بأنّها رقية فيستحب أن يُقرأ بها على اللّديغ والمريض وسائر أصحاب الأسقام والعاهات (٣)]. وفيه جواز الرّقية بكتاب الله تعالى، والاجتهاد عند فقد النّص، وبيان عظمة القرآن في صدور الصّحابة خصوصا الفاتحة، ولم يُذكر في الحديث عدد ما قُرىء من الفاتحة لكن ذلك جاءت الإشارة إليه في رواية الأعمش وأنه «سبع مراّت». ووقع في حديث جابر «ثَلاَثَ مَراًت» والحكم فيه للزّائد.

وقد قيل [إنّ موضع الرّقية منها قوله تعالى ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾ والآ ريب أنّ الكلمتين من أقوى أجزاء هذا الدّواء؛ فإنّ فيهما من عمّوم التفويض والتوكُل؛ والالتجاء والاستعانة؛ والافتقار والطّلب؛ والجمع بين أغلى الغايات وهي عبادة الله وحده وأشرف الوسائل وهي الاستعانة به على عبادته ما ليس في غيرهما (أ) . وحقيق بسورة هذا بعضُ شأنها أن يُستشفى بها من كلّ داء والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ٨ ص ٢٧٦]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٧٤٩] ومسلم [ ٢٢٠١] وأبو داود [ ٣٩٠٠]. (٤) انظر ناوى مسلم [ ٢٧٠].

# ثمّ جاء الهدى النّبوى بالتّرغيب في التّحصُّن بسورة جليلة وببعض آياتها وهي: (٢) ـ ســـورة البقرة سنام القرآن

وهذه السورة فضلها عظيم وثوابها جسيم ويقال لها فسطاط القرآن وذلك لعظم ثوابها وبهاثها؛ وكثرة أحكامها ومواعظها؛ ومن ذلك ما رواه مسلم عن أبي أمامة الباهلي قال «سَمعْتُ رَسُولَ الله عَهُ يَقُولُ: اقْرَأُوا سُورَةَ الْبَقَرَةَ فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ وَلاَ يَسْتَطيعُهَا الْبَطَلَةُ (١)». قَالَ مُعَاوِيَةُ «بَلَغَني أَنَّ الْبُطَلَةَ: السَّحَرَةُ».

كما جاء في فضلها قوله ﷺ «لا تَجْعَلُوا بَيُوتَكُمْ مَقَابِرَ ،إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْفُرُ مِنَ الْبَيْتِ الَّذِي تُقْرَأُ فيهِ سُورَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةَ الْبَقْرَةَ الْبَقْرَةَ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقْرَةُ الْبَقَرَةُ اللهُ اللهُ واللهُ والل

ثمَ يتفرَّع من سورة البقرة في الفضل ما ذُكر عن سيَدة آي القرآن وهي:
(٣) آيــة الكرسس الحافظة عين كلّ شو

وهى قول الله تعالى ﴿ اللهُ لا إِلَهُ إِلاَ هُو الْحَى الْقَيْومُ لا تَأْخُدُهُ سِنَةٌ وَلا نَومٌ لَهُ مَا فِي السَّمَنواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا اللهِ ي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيء مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَكَآء وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَنواتِ وَالْأَرْضَ وَلا يَخُودُهُ وَفَظُهُمَا وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وقيل في شرفها أنّ اسم الله تعالى تكرّر فيها بين مضمر وظاهر ثماني عشرة مرّة وأنّها تضمّنت التّوحيد والصّفات العلا؛ ومن ذلك قوله ﷺ لأَبَى بن كعب «يا أَبَا الْمُنْذرِ وَأَنّها تضمّنت التّوحيد والصّفات العلا؛ ومن ذلك قوله ﷺ لأَبَى بن كعب «يا أَبَا الْمُنْذرِ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ! قَالَ يَا أَبَا الْمُنْذَرِ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ! قَالَ يَا أَبَا الْمُنْذَرِ اللّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَىُّ الْقَيُّومُ. قَالَ فَصْرَبَ في صَدْرى وَقَالَ وَالله ليَهْنكَ الْعلْمُ أَبَا الْمُنْذر (٢) ».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٤٠٨] والحاكم [٢١١١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٧٨٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٨٩٠١] والتّرمذي [ ٢٨٧٧].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه الحاكم [٢٠٩٨] وأورده في الصّحيحة [٥٨٨].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٦١٦] وأحمد [٢١٩١٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨١٠] وأبوداود [ ١٤٦٠].

وقوله على ذلك فيه منقبة عظيمة لأبى تَرْقَطْتُهُ ودليل على كثرة علمه؛ وفيه تبجيل العالم فضلاء أصحابه وتكنيتهم؛ وجواز مدح الإنسان في وجهه إن كان فيه مصلحة ولم يُخف عليه إعجابا ونحوه لكمال نفسه ورسوخه في التقوى.

كما يتعلّق بالآية الكريمة:

(١) إِنَّما تميّزت بكونها «أعظم» لما جمعت من أصول الأسماء والصّفات من الإلهيّة والوحدانيّة والحياة والعلم والقدرة والإرادة وهذه السّبعة أصول الأسماء والصّفات.

( ٢ ) أَنَّ قوله «أَىُّ آيَة مِنْ كَتَابِ اللهِ مَعَكَ أَعْظَمُ ؟»: فيه حجّة للقول بجواز تفضيل بعض آيات القرآن على بعض وتفضيله على سائر كتب الله تعالى .

(٣) أنّ ما ورد من إطلاق [أعظم وأفضل] على بعض الآيات والسّور يرجع إلى عظم أجر قارئيء ذلك وجزيل ثوابه، وأنّ القواب المتعلّق بها أكثر وهو معنى الحديث [(١٠].

ولمّا جاء في فصل هذه الآية الكريمة ما رُوى عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال «سُورَةُ الْبَقَرَةِ فيها آيَةٌ سَيِّدُ أَى الْقُرْآن ؛ لاَ تُقْرأ في بَيْت وَفيه شَيْطَانٌ إِلاَّ خَرَجَ مِنْهُ ؛ آيةُ الْكُرْسِيِّ (٢) ﴿ . وجاء في رواية الْجنِّيِ الذي كان يسرق مَن جَرِين التّمر عن أبي بن كعب قال «مَا يُجيرُنا مِنْكُمْ ؟ قَالَ تَقْرأ آيَةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ سُورةِ الْبَقَرة [الله لاَ إِله إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ] قَالَ نَعَمْ ، قَالَ إِذَا قَرأَتَهَا غَدْوةً أَجَرتَ مَنَا حَتَّى تُمْسَى ؛ وَإِذَا قَرأَتَهَا عَدْوتَ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ فَأَخْبَرْتُهُ بِذَلِكَ تُمْسَى أَجِرْتَ مِنَّا حَتَّى تُصْبِح ؛ قَالَ أَبِي : فَغَدَوتَ إِلَى رَسُولِ الله عَلَيْ فَأَخْبَرْتُهُ بِذَلِكَ فَقَالَ صَدَقَ الْخَبِيثُ وَهُو كَذُوبٌ ».

# (Σ) ـ خواتيم سورة البقرة حصن حصين

ولقد بين النبي ع الله عظم شأن التحصُّن من الشّرور قبل وقوعها بالآيتين من آخر سورة

<sup>(</sup>١) انظر نوى مسلم [ج ٣ ص ٣٥٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم [٢٠٩٧] وافقه الذَّهبي في التَّلخيص: صحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم [٢١٠٣] وافقه الذَّهبي صحيح.

البقرة بقوله عند الشّيخين «مَنْ قَرَأَ الآيَتَيْنِ مِنْ آخِرِ سُورَة الْبَقَرَة فِي لَيْلَة كَفَتَاهُ (١)». وجاء في رواية ابن مسعود «الآيتَان منْ آخِرِ سُورَة الْبَقَرَة مَنْ قَرَأَهُمَا فَي لَيْلَة كَفَتَاهُ (٢)». أي دفعتا عنه شرّ الإنس والجنّ؛ وحفظته من شرّ الآفات فلا تضرّه؛ ومن الشّيطان فلا يكون له عليه سلطان. [قال] في الفتح: [وكآنهما اختصتا بذلك لما تضمّنتاه من الثّناء على الصّحابة الأخيار بجميل انقيادهم إلى الله تعالى وابتهالهم ورجوعهم إليه وما حصل لهم من الإجابة إلى مطلوبهم (٣)].

# (٥) ـ المعــوُذات رقية السّماء لأهل الأرض

المعودات [بكسر الواو] جمع مُعَودة أى محصنة والمراد بها سورة الإخلاص والفلق والناس وسُمِّيت بذلك لأنها تُحَصنُ صاحبها من كل سوء وشر ويُحترز بقراءتها من كل عين وحسد وسحر ؛ لما رواه عروة عن عائشة «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيُّ كَانَ إِذَا أَوَى إِلَى فراشه كُلَّ لَيْلَة جَمعَ كَفَيْهُ ثُمَّ نَفَتُ فيهِ مَا فَقَرَأُ فيهِ مَا ﴿ قُلُ هُو ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ و﴿ قُلُ آعُودُ بِرَّبَ ٱلفَلَقَ ﴾ و﴿ قُلُ آعُودُ بِرَبِّ ٱلفَلَقَ ﴾ و﴿ قُلُ اللهِ وَوجُهِهِ وَمَا أَعُودُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ . ثُمَّ يُمْسَحُ بِهِ مَا مَا اسْتَطَاعَ مِنْ جَسَدِه ؛ يَبْدَأُ بِهِ مَا عَلَى رأسه ووجهه وما أَقْبَلُ مَنْ جَسَده ؛ يَبْدَأُ بِهِ مَا عَلَى رأسه ووجهه وما أَقْبَلُ مَنْ جَسَده ؛ يَبْدَأُ بِهِ مَا عَلَى رأسه ووجهه وما أَقْبَلُ مَنْ جَسَده ؛ يَبْدَأُ بِهِ مَا عَلَى رأسه ووجهه وما

ويأتى ذكر سورة الإخلاص مع المعوِّذتين تغليبا لما اشتملت عليه من صفة الله تعالى وإن لم يصرِّح فيها بلفظ التعويذ، وقد أخرج أصحاب السُّنن من حديث عبد الله بن خبيب قال «قَالَ لِي رَسُولُ الله عَلَي قُلْ وَ اللهُ أَحَدٌّ وَالْمُعَوِّذَتَيْنِ حِينَ تُمْسِى وَتُصْبِحُ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ تَكُفيكَ مَنْ كُلِّ شَيْء (٥)».

والله عَز وجل جعل سورة الإخلاص جزءا من أجزاء القرآن إذ جعله على ثلاثة أقسام: قصص وأحكام وصفات لله تعالى؛ و ﴿ قُلْ هُو ٱللهُ أَحَدُ ﴾: متمحضة للصفات فهي النّلث لقوله عَلى من حديث قتادة كَرْ فَيْ اللهُ جَزّاً اللهُ حَزّاً اللهُ عَزاء ؛ فَجَعَلَ قُلْ هُو اللهُ أَحَدٌ جُزْاً مَنْ أَجْزاء ؛ فَجَعَلَ قُلْ هُو الله أَحَدٌ جُزْاً مَنْ أَجْزاء الْقُرْآن (٢)». وقوله عَلى من حديث أبى سعيد كَرْ الله الله والله عنده إنّها لَتَعْدلُ ثُلُثَ الْقُرْآن (٧)». وقيل معناه أنّ ثواب قراءتها يضاعف بقدر ثواب قراءة ثلث القرآن بغير تضعيف .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٠٥١] ومسلم (٨٠٨) وأبو داود [١٣٩٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٠٠٩] ومسلم (٨٠٧) .

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم[ج٨ص٦٧٣].

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٠١٧].

<sup>(</sup>٥) حديث حسن أُخرجه التّرمذي [٣٥٧٥] وأبو داود [٥٠٨٢].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨١١] وأبو داود [٦٤٦١].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٠١٣].

وفى الأحاديث دلالة على فضل هذه السورة لما تضمّنته من تنزيه الله تعالى عن كلّ ما لا يليق به، ولأنّها مع قصرها جامعة لصفات الله الأحديّة، ومتضمّنة لنفى كلّ ما لا يليق بجلاله سبحانه من الوالد والولد والنظير ؛ فليس هناك من يمنعه كالوالد ؛ ولا من يساويه كالكفء ؛ ولا من يعينه كالولد ؛ وهذه أصول مجامع التّوحيد الاعتقاديّة ؛ وفيها أنّ الله تعالى يُعطى على العمل الكثير .

أمّا سورتا [الفلق والنّاس] فقد أخبر رسول الله عَلَي بأنه لم ير مثلهن قط في الفضل لقوله عَلَيْ أَنْ لَلْ عَلَي أَن لَمْ عَلَى آيَاتٌ لَمْ يُر مثلُهُ وَ قُطُ الْمُعَوِّذَ تَيْن (١)». ويتأيّد هذا بحديث أبي سعيد وَ فَكُن رَسُولُ الله عَلَي يَتَعَوَّذُ مِنْ عَيْنِ الْجَانُ وَمِنْ عَيْنِ الإِنسَان، فَلَمَا نَزلَت المُعَوِّذُ مَنْ عَيْنِ الْجَانُ وَمِنْ عَيْنِ الإِنسَان، فَلَمَا نَزلَت المُعَوِّذَ تَان أَخَذَهُما وَتَرك مَا سوى ذَلك (٢)». وفيه دليل على أن العين الحاسدة تقع من المنتعوذات والأذكار إمّا أن تمنع وقوع هذه الأسباب، وإمّا أن تحول بينها وبين كمال تأثيرها بحسب كمال التّعود وقوته وضعفه.

[فسورة النّاس مشتملة على الاستعاذة من الشّر الذي هو سبب الذّنوب والمعاصى كلّها، وهو الشّر الدّاخل في الإنسان الذي هو منشأ العقوبات في الدُّنيا والآخرة، كما تضمنت الاستعاذة من الشّر الذي هو سبب ظُلم العبد لنفسه وهو شرّ من داخل، أمّا سورة الفلق فقد تضمنت الاستعاذة من الشّر الذي هو ظُلم الغير له بالسّحر والحسد وهو شرّ من خارج.

فالشّر الأوّل لا يدخل تحت التّكليف ولا يُطلب منه الكفّ عنه لأنّه ليس من كسبه، أمّا الشّر الثّاني في سورة النّاس فيدخل تحت التكليف ويتعلّق به النّهي، فهذا [شرّ المعائب] والأوّل [شرّ المصائب] والشّر كله يرجع إلى العيوب والمصائب ولا ثالث لهما، فسورة الفلق تتضمّن الاستعاذة من شرّ العيوب التي أصلها كلّها نابع من الوسوسة].

ومقصود الكلام عن هاتين السورتين بيان عظيم منفعتهما وشدة الحاجة إليهما وأنّه لا يستغنى عنهما أحد قط ، وأنّ لهما تأثيرا خاصًا في دفع السّحر والعين وسائر الشّرور، وأنّ حاجة العبد إلى الاستعادة بهاتين السّورتين أعظم من حاجته إلى الطعام والشّراب واللّباس عندما تضمّنت هاتان السّورتان ثلاثة أصول هي:

به [نفس الاستعادة] وما تصرّف منها يدلّ على التحرّز والتحصُّن والنّجاة، وحقيقة معناها الهروب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه.

\* [والمستعاذبه] وهو سبحانه الذي لا ينبغي الاستعاذة إلا به، ولا يستعاذ بأحد من

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٧٦٥ / ٨١٤] والتّرمذي [ ٢٩٠٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٨٤٦].

خلقه، بل هو الذي يُعيذ المستعيذين ويعصمهم من شر ما استعاذوا منه.

به [والمستعاذ منه] تعمّ كلّ مخلوق فيه شرّ وكلّ شرّ في الدّنيا والآخرة، وشرّ شياطين الإنس والجنّ، وشرّ السباع والهوام وغير ذلك ممّا أشارت إليه الآيات.

وبععرفة ذلك تُعرف شدة الحاجة والضّرورة في حياة المسلم إلى هاتين السّورتين، ولهذا جعل رسول الله عَلى الاستعادة بهاتين السُّورتين وقاية من شرّ الوسواس ومن شرّ ما تحمله النفوس الخبيشة المؤذية بحسدها ونظرها عندما أوصى عقبة بن عامر بقراءتهما عقب كلّ صلاة، وفي هذا سرّ عظيم في استدفاع الشّرور العالقة بالعين الحاسدة من الصّلاة إلى الصّلاة خمس مرّات في اليوم والليلة وقال «مَا سَألَ سَأتُل بمثْلهِمَا وَلاَ اسْتَعَاذَ مُسْتَعيذٌ بمثلهما الله ما على أي تحصّن بهتلهما ؛ واختصتا بذلك لاشتمالهما على الجوامع في المستعاذ به والمستعاذ منه.

ويُستفاد كما سبق عرضه من خلال هذا البحث أنّ ما نشره الدّجّالون والمشعوذون تحت مسمّى [علاج بالقرآن] مستغلّين أوجاع النّاس وآلامهم من ناحية، وضعف دينهم وعقيدتهم من ناحية أخرى، يبيعون لهم الوهم ويستنزفون أموالهم ويفسدون عليهم إيمانهم، إنّ مسمّى العلاج بالقرآن له بريق مُغر مؤثّر في قلوب النّاس، وما دام الأمر كذلك فما أسهل الادّعاء بما لم يقرّه شرع الدّين نصبًا واحتيالاً.

نعم القرآن يعالج كما بينت الآيات وأنّه شفاء ورحمة للمؤمنين، ولكنّه العلاج الذى يشفى همّ الصّدور وفساد النّفوس وقساوة القلوب وخراب الضّمائر فقط، وليس العلل والأوجاع والأسقام العضوية كما يدّعى هؤلاء المشعوذون، ولعلّ ما يؤكّد ذلك أن جعل الله تعالى للأمراض العضوية أدوية وعلاجات في غير القرآن عندما جاءت السُّنة بما يؤكّد أنّ لكلّ داء دواء، وما نزل من داء إلا أنزل الله له شفاء لقوله عَلَيْ من حديث جابر رَوَعَ فَيَ لَكُلّ دَاء دَواء، فَإِذَا أصيبَ دَواء الدَّاء بَرأ بإذْن الله عَزَّ وَجَلَّ (٢)». فهناك تداو وهناك دواء لا يقرره إلا المتخصّصون بما أفاء الله عليهم من علم ويقين.

إِنّ إسناد النّاس كلّ ما يُعانونه من مُشكلات نفسيّة أو اجتماعيّة أو صحيّة إلى السّحر والمسّ الشّيطانى والأعمال السُفلية هو محض أوهام وأباطيل تتعارض مع صحيح العقيدة وتُوقِعُ أصحابها فى الشّرك دون أن يعلموا، فالأمراض والمشكلات الاجتماعية واقع مُعَاش، والعَلاج منها يكمن فى إزالة أسبابها بما يوافق شرع الله تعالى وليس بالدّجل والشّعوذة والنّصب والاحتيال كما يزعم المبطلون.

<sup>(</sup>١) حديث حسن صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٥٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٤٥٣٢] ومسلم [٢٢٠٤].

#### (ثانیا)

## السّحر بين الحقيقةوالتّخييل

#### (۱) مقدّمة تعريفيّة

السّحر قراءة قديمة في حياة البشر سطّرت الشّياطين عزائمه الشّركيّة ورسمت طلاسمه الكُفريّة كذبا وزورا؛ وألقت إلى بنى آدم أنّ ما فعله نبى الله في مُلكه من ركوب البحر وتسخير الريّح والطّير كان سحرا، وانساق لهذا الخداع السفْلةُ من اليهود وأحبارهم فأقبلوا على تعليمه وإشاعته بين النّاس، ولمّا بعث الله رسولنا محمّدا عَلَيْ أنزل عليه عذر سليمان وأظهر براءته ممّا رُمي به ونسبته إليه اليهود من اكتساب السّحر، وسجّل عليهم نوعا آخر من قبائحهم وأفعالهم الدَّنيئة، وهو اشتغالهم بالسّحر واستعماله وإقبالهم عليه ودعاؤهم النّاس إليه فقال تعالى:

﴿ وَآتَ بَعُواْ مَا تَتَلُواْ آلشَّ عَلَىٰ مُلْك سُلَيْمَنَ وَمَا حَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ آلشَّ عَلَى اللهِ سُلَيْمَنَ وَمَا حَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ آلشَّ عَلَى الْمَلْحَيْنِ بِسَابِلَ هَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَ آرِينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بِإِنْ اللّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَعْدُواْ بِهِ قَالَ اللّهِ عَلْمُونُ مَا شَكَرَوْا بِهِ قَالَتُهُمُ لَوْ وَلَقَلْهُ مَا لَكُونِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَلَيْفَسَ مَا سَكَرَوْا بِهِ قَالَهُمُ لَوْ وَلَقَلْمُونَ مَا سَكَرَوْا بِهِ قَالِمَ الْعَلَى وَلَيْفَاسُ مَا شَكَرَوْا بِهِ قَالْمُونَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَيْفُسَلُ مَا شَكَرَوْا بِهِ قَالْمُونَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَلَيْفُسَلُ مَا سَكُواْ بِهِ قَالْمُونَ عَلَى اللّهُ وَلَيْفُسُهُمْ لَوْ وَلَيْفُسُهُمْ لَوْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

وفى قوله تعالى ﴿وَآتَبُعُواْ ﴾ إخبار منه سبحانه بهؤلاء الذين نبذوا الكتاب واتبعوا ما تقولته الشياطين كذبا وافتراء على مُلك سليمان لأنهم كانوا يقرءون من كتب السحر ويقولون إنما وجُد ذلك الملك بسبب هذا العلم، فكانت تلاوتهم لتلك الكتب كالافتراء على مُلك سليمان الذي يتضمن النبوة وتحت النبوة الكتاب المنزل عليه والشريعة، وفي قوله تعالى ﴿ وَمَا حَكَفَرَ سُلَيْمَنُ ﴾ تنزيه له عليه السلام من الكفر وذلك يدل على أن القوم نسبوه إلى الكفر والسحر ومن ذلك:

( ١ ) ما رُوى عن بعض أحبار اليهود أنّهم قالوا ألا تعجبون من محمّد ﷺ يزعم أنّ سليمان كان نبيًا وما كان إلاّ ساحرا فأنزل الله هذه الآية.

(٢) أنّ السّحرة من اليهود زعموا أنّهم أخذوا السّحر عن سليمان فنزَهه الله تعالى عنه، ثمّ بيّن سُبحانه أنّ الذي برّأه منه لاصق بغيره فقال ﴿وَلَكِنَّ ٱلشَّهَاطِينَ كَفْرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾

وفي إضافة اليهود السّحر إلى سليمان ذكر العلماء عدّة وجوه:

(أحدها) أنّهم أرادوا ذلك تفخيما لشأن السّحر وتعظيما لأمره وترغيبا للقوم في قبول ذلك منهم حتى زعموا أنّ السّحر أنرل على لسان الملكين إلى سليمان فردّ الله تعالى عليهم ذلك وكشف كذبهم فيه.

(والنّانى) أنّ اليهود ما كانوا يُقرُّون بنبوّة سليمان بل كانوا يقولون إنّما وجد ذلك المُلْك بسبب السّحر إشارة إلى ما كتبته الشّياطين من السّحر ودفنته تحت كرسى سليمان؛ فلمّا مات اننزعوه وقالوا لأوليائهم من الإنس: إن كان تسلّط سليمان بهذا فتعلّموه! فأبطل الله تعالى هذا القول منهم.

(والنّالث) أنّ الله تعالى لـمّا سخّر الجنّ لسليمان كان يُخالطهم ويستفيد منهم أسرارا عجيبة فغلب على الظنون أنّه عليه السّلام استفاد السّحر منهم ['''].

وإعمالا لما جاء به الذكر الحكيم فإنك ترى الدّجاجلة إلى اليوم يتلون أقساما وعزائم ويخطّون خطوطا وطلاسم، ويُسمّون ذلك خاتم سليمان وعهوده، ويزعمون أنها تقى حاملها من اعتداء الجنّ ومسّ العفاريت، ولاشك أنّ ما قالوه على سليمان وملكم من خبر السّحر والكفر مكذوب افتراه أهل الأهواء وقد قصّه الله تعالى علينا لنعتبر بما افتراه هؤلاء النّاس على أنبياء الله ورسله صلوات الله عليهم أجمعين.

وإذا قال أهل الجهل بالدّين أليس السّحر قد ذُكر في القرآن؟ نقول نعم! ولكن هذا الذّكر قد جاء للموعظة والاعتبار لا لبيان التّاريخ وحكايته، ولا للحمل على الاعتفاء بجزئيّات الأخبار عند الغابرين، وإنّما يحكى من عقائدهم الحقّ والباطل، ومن نفائيدهم الصّادق والكاذب، ومن عاداتهم النّافع والصّار، لتتأكّد الأمّة الرّاشدة بعد ذلك أنّ [حكاية القرآن] عن السّحر لا تعدو موضع العبرة ولا تتجاوز موطن الهداية [ (٢٠٠٠)].

والسياق القرآني الكريم يقف بنا أمام أكثر من دلالة تكشف حقيقة هذا الخداع. وتبيّن أنّ حكاية السحر لا يتبنّاها في عالم النّاس إلاّ الشياطين وأقرانهم من اليهود الذين يُمثّلون محور الشّر والإيذاء في حياة البشر، فليس [الشّر ] إلاّ إلحاق الضّرر والألم بالغير عن طريق السّحر، وليس [الإيذاء] إلاّ ترجمة مريرة لما يعانيه المرء من اضطراب نفسه وانفعال مشاعره، فحقيقة الضّرر كل ألم لا نفع يوازيه، وحقيقة النّفع كلّ لذّة لا يتعقّبها عقاب ولا تلحق فيه ندامة، والضّرر وعدم المنفعة في السّحر متحقّق [(٣)].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخرالرّازي [ج ٣ ص ٢٢١].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير المنار [ج ١ ص ٣٣٠].

<sup>(</sup>٣) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ١ ص ٣٦].

# (٢) السّحر فى القرآن الكريم

وجاء ذكر السّحر في مواضع متعدِّدة في القرآن وأكثره في قصّة موسى وفرعون كما ذُكر في الكلام عن اليهود، وإذا أردنا فهمه من عُرْف اللّغة وجدنا أنّ السّحر عند العرب: كلّ ما لَطُفَ مَأْخَذُهُ ودَقَّ وَخَفِي، وقالوا: سَحَرَهُ بمعنى خَدَعَهُ وعلله، أو هو كلّ أمر يُتَخَيَّلُ على غير حقيقته من [سَحَرَ يَسْحَرُ سَحْرًا]: سلبه لُبّهُ واستماله، وفسره «جمهور العلماء» بأنه أمر خارق للعادة يظهر من «نفس شريرة» بمباشرة أعمال مخصوصة.

وعليه فإن لفظ «السّحْرِ» في عُرف الشّرع مختصّ بكلّ أمر يخفي سببه ويُتخيّلُ على غير حقيقته ويجرى مجرى التّمويه والخداع، ومتى أُطلق ولم يقيّد أفاد ذمّ فاعله [(١)]. وحكى الأزهرى عن الفرّاء وغيره أنّ أصل السّحر في اللّغة «الصّرْفُ» أي صرف الشّيء عن جهته إلى غيرها ومنه قوله تعالى ﴿سَحَرُوٓا أَعَيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرَهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرِ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: ١١٦]: أي مَوَّهُوا عليهم وخَيَّلُوا لهم وقلبوا أعينهم عن صحة إدراكُها بما يُتَحَيِّلُ من التّمويه الذي جرى مجرى الشّعوذة وخفّة اليد.

فكأنّ السّاحر لمّا رأى الباطل في صورة الحقّ وخيّل الشّيء على غير حقيقته قد سحر الشّيء عن وجهه أى صَرفَه [(٢)]. (قال) القرطبي [وقيل أصله الاستمالة وكلّ من استمالك فقد سحرك]. ومنه قوله تعالى ﴿بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مُسْحُرُونَ ﴾ [الحجر: ١٥]: أى سُحرٌنا فَأَزْلْنَا بِالتّخييلِ عن معرفتنا. (وقال) الجوهرى [السّحرُ الأُخْلَةُ، وكلّ ما لَطُفَ مَاخذه ودق فهو «سحر». وسحرٌه بمعنى خَدَعه ]. وقال ابن مسعود [كُنّا نُسَمّى ماخذه وفي الْجَاهِليَّة الْعضهُ، والْعضهُ عنْد الْعَرَب شدَّةُ الْبَهْت وَتَمْوِيهُ الْكَذب (٢)].

ومن السّحر البيان في فطنة لقول النّبى عَلَيْكَ «إِنَّ مِنَ الْبَيَانَ لَسحْرًا ( \* ) ». أى السّحر الكلامى وهو غرابته ولطافته وعُذوبته المؤثّرة في القلوب المحوّلة إياها من حال إلى حال. [أو] هو الذي يُميل من يسمعه إلى قبول قوله وإن كان بغير حقّ، وهو في الحديث بمعنى الخديعة وإخراج الباطل في صورة الحق [ ( \* ) ] من قولهم «سَحَرَهُ بِكَلاَمِه»: استماله برقته وحسن تركيبه ؛ وفيه قولان:

<sup>(</sup>١) انظر المصباح المنير [ص ٢٦٨].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ ج٧ ص ٢٥٩].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٢ ص ٤٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٦٧] ومسلم [٨٦٩].

<sup>(</sup>٥) معجم الصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٢٤٩] والموسوعة الفقهيّة [٢٣ / ٢٣].

(الأوّل) أنّه ذمّ لأنّه إمالة القلوب وصرفها بمقاطع الكلام إليه حتى يكسب من الإِثم به كما يكسب بالسّحر.

(الثّاني) أنّه مدح لأنّ الله تعالى امتنّ على عباده بتعليمهم البيان وشبّهه بالسّحر لميل القلوب إليه ، وأصل السّحر الصّرف؛ فالبيان يصرف القلوب ويُميلها إلى ما يدعو إليه وهذا هو الصّحيح الختار [(١)].

واختلفت تعريفات الفقهاء للسّحر نظرا لاختلاف تصوّراتهم لحقيقته، فمن قائل أنّ السّحر عمل «تُقُرِّب» فيه إلى الشّيطان وبمعونة منه [(٢)]. وسُمّى السّحر سحرا لأنّه يُزيل الصّحة إلى المرض. [أو] هو إخراج الشّىء في أحسن معارضه حتّى يفتن. [أو] هو علم يُستفاد به حصول مَلكة نفسانية يُقتدر بها على أفعال غريبة. [أو] هو مزاولة النفوس الخبيثة لأقوال أو أفعال ينشأ عنها أمور خارقة للعادة [(٣)]. (قال) ابن القيّم في الزّاد [والسّحر مركّب من تأثيرات الأرواح الخبيثة وانفعال القوى الطّبيعيّة عنها، وهو أشدّ ما يكون من السّحر ولا سيّما في الموضع الذي انتهى السّحر إليه (٤)].

# (٣) سُحر اليهودي للنبِي ﷺ

لمّا استُعملت اليهود السّحر مع رسول الله عَلَيْكَ كانت ظواهر ذلك من جنسٍ ما كان يعتريه من الأسقام والأوجاع باعتباره مرض من الأمراض وإصابته به كإصابته بالسّم لا فرق بينهما ، وقد جاء في ذلك عدّة روايات عن عائشة رضى الله عنها :

(الأولي) رواية ابن عيينة عند البخارى «كَانَ رَسُولُ الله عَلِي سُحرَ حَتَّى كَانَ يَرَى أَنَّهَ يَأْتِي النَسَاءَ وَلاَ يَأْتِيهِنَّ، قَالَ سُفْيَانُ - أَحَدُ رِجَالِ السَّنَد - وَهَذَا أَشَدُ مَا يَكُونُ مِنَ السَّحْرِ إِذَا كَانَ كَذَا، قَالَ يَاعَائشَةُ أَعَلَمْت أَنَّ الله قَدْ أَفْتَانِي فَيِمَا اسْتَفْتَيْتُهُ فِيه ؟ أَتَانَى لَلسَّحْرِ إِذَا كَانَ كَذَا، قَالَ يَاعَائشَةُ أَعَلَمْت أَنَّ الله قَدْ أَفْتَانِي فَيِمَا اسْتَفْتَيْتُهُ فِيه ؟ أَتَانَى رَجُلانَ ، فَقَعَدَ أَحَدُهُمَا عِنْدَ رَأْسِي للآخَرِ مَا بَالُ الرَّجُلِ؟ وَقَالَ الله عَنْدَ رَأْسِي للآخَرِ مَا بَالُ الرَّجُلِ؟ وَقَالَ مَطْبُوبٌ، قَالَ وَمَنْ طَبَّهُ؟ قَالَ لَيكُ بُنُ الأَعْصَمِ ، رَجُلٌ مِنْ بَنِي زُرِيْقِ حَلِيفٌ لَيهُودَ كَانَ مُنَافِقًا ، قَالَ وَفِيمَ ؟ قَالَ فِي مُشَط وَمُشَاطَة ، قَالَ وَأَيْنَ ؟ قَالَ فِي جُفَّ طَلْعَة ذَكِر كَانَ مُنَافِقًا ، قَالَ وَفِيمَ ؟ قَالَ في مُشَط وَمُشَاطَة ، قَالَ وَأَيْنَ ؟ قَالَ فِي جُفَّ طَلْعَة ذَكر كَانَ مُنَافِقًا ، قَالَ وَفِيمَ ؟ قَالَ في مُشَط وَمُشَاطَة ، قَالَ وَأَيْنَ ؟ قَالَ في جُفَ طَلْعَة ذَكر تَعْفَى السَّعَ فَى بَشُو وَاكُنَ مَاءَهَا لَعَلَا هَذَه البُعْرُ حَتَّى اسْتَخْرَجَه ، فَقَالَ هَذَه الْبُعْرُ وَيْنَ أَرْدُولُ الله فَقَدْ شَفَانِي وَأَكْرَ هُ أَنْ أَثِيرَ عَلَى أَحَد فَالًا فَالَا فَالله فَقَدْ شَفَانِي وَأَكْرَهُ أَنْ أُرْدِ عَلَى أَحَد مَنَ النَّاسِ شَرًا (٥) . .

<sup>(</sup>۱) انظر نووی مسلم [ج ۳ ص ۲۲۹]. (۲) انظر لسنان العسرب [2/81]. (۳) انظر منعنجم المسطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ۲ ص 2/8]. (٤) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص 2/8]. (٥) حديث صحيح أخرجه البخاری [2/8] ومسلم [2/8].

(والفّانية) رواية البخارى عن هشام «سَحَرَ رَسُولَ الله عَلَيْ رَجُلٌ مِنْ بَنِى زُرَيْقٍ يُقَالُ لَهُ لَبِيدُ بْنُ الْأَعْصَمِ، قَالَتْ حَتَّى كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ يُخَيَّلُ إِلَيْهُ أَنَّهُ كَانَ يَفْعَلُ الشَّيْءُ وَمَا فَعَلُهُ، حَتَّى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْم أَوْ ذَاتَ لَيْلَة وَهُو عَنْدَى ، لَكَنَّهُ دَعَا وَدَعَا ، ثُمَّ قَالَ يَاعَائشَةُ وَمَا فَعَلُهُ ، حَتَّى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْم أَوْ ذَاتَ لَيْلَة وَهُو عَنْدَى ، لَكَنَّهُ دَعَا وَدَعَا ، ثُمَّ قَالَ يَاعَائشَةُ أَشَعَرْتَ أَنَّ اللّهَ اَفْتَانِي فِيمَا اسْتَفْتَيْتُهُ فِيه ؟ أَتَانِى رُجُلَانَ فَقَعَدَ أَحَدُهُمَا عَنْدَ رَأْسِي وَالأَخْرُ عَنْدَ رَجْلَى ، فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِه : مَا وَجَعُ الرَّجُلِ ؟ قَالَ مَطْبُوبٌ ، قَالَ مَنْ طَبّهُ ؟ قَالَ لَيَدَ بُنُ الْأَعْصَمِ ، قَالَ فِي أَى شَىء قَالَ فِي مُشْطَ وَمُشَاطَة ، قَالَ وَجُفٌ طَلْع نَحْلَة لَكَارَ وَأَنِنَ هُو؟ قَالَ فِي بِعْرِ ذُرُوانَ ، فَأَتَاهَا رَسُولُ الله عَلَى فَي نَاسٍ مِنْ أَصْحَابِه ، فَكَر ؟ قَالَ وَأَيْنَ هُو؟ قَالَ فِي بِعْرِ ذُرُوانَ ، فَأَتَاهَا رَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْقِ فَي نَاسٍ مِنْ أَصْحَابِه ، فَكَل وَكُو فَقَالَ يَاعَائشَة : لَكَأَنَّ مَاءَهَا نَقَاعَة الْحَنَّاء ؛ وَكَأَنَّ رُؤُوسَ نَخْلَهَا رَءُوسُ الشَّيْطِ وَمُ الشَّيَاطِين ، قُلْتَ فَوَالَ الله قَالَ : قَدْ عَافَانِي الله وَكُوهُ مَا عَلَى النَّاسِ فَيه شَرَا فَامُ الله أَفُلا أَسْتَخْرَجُتُهُ ؟ قَالَ : قَدْ عَافَانِي الله وَكُوهُ مُ مُشَاطَة الْكَتَانَ ». وقال اللّه عُري الشَّعْ وَابِن عَيينة عن هشام «في مُشَاطَة الْكَتَان». قَالُ : الْمُشَاطَة مَا يَخْرُجُ مِنَ الشَّعْ إِذَا مُشِطَ ، وَالْمُشَاطَة : مَنْ مُشَاطَة الْكَتَانَ ».

(الثّالثة) ما جاء في رواية أبي أسامة عن عاتشة « قُلْتُ يَارَسُولَ الله: أَفَأَخْرَجْتَهُ؟ قَالَ لاَ ، أَمَّا أَنَا فَقَدْ عَافَانِي اللهُ وَشَفَانِي ، وَخَشيتُ أَنْ أَ شَوِّرَ عَلَى النَّاسِ منه شَرًّا ، وَأَمَرَ بِهَا فَدُفَنَتْ ( ٢ ) ». وقوله عَلَى النَّاسِ منه شَرًّا ، وَأَمَرَ بِهَا فَدُفَنَتْ ( ٢ ) ». وقوله عَلِي «جَاءَنِي رَجُلاًن»: أي ملكان في صورة رجلين ، وظاهره أنّ ذلك كان في اليقظة ويحمد أن يكون مناماً ورُؤيا الأنبياء وحي .

ويُشار من خلال هذه الرّوايات إلى الدّلالات التّالية:

(١) أنّ مُجمل ما لحق بالنبى ﷺ من مرض السّحر أنّه كان يُخيّلُ إِليه أنّه وَطَيءَ وَجِاته ولم يكن وطأهن لرواية البخارى «حَتَّى كَانَ يَرَى أَنَّهُ يَأْتِي النِّسَاءَ وَلاَ يَأْتِيهِنَ». وجاء في رواية مسلم «كَانَ يُخَيَّلُ إِلَيْه أَنَّهُ يَفْعَلُ الشَّيْءَ وَمَا يَفْعَلُهُ». وفَي رواية الكشميهني «أَنَّهُ فَعَلَ الشَّيْءَ وَمَا فَعَلَهُ». وجَاء من طريق هشام عن عائشة «أَنَّ النَّبِي ﷺ الكشميهني «أَنَّهُ فَعَلَ الشَّيْءَ وَمَا فَعَلَهُ». وجَاء من طريق هشام عن عائشة «أَنَّ النَّبِي ﷺ سُحر حَتَّى كَانَ يُخيَّلُ إِلَيْه أَنَّهُ صَنَعَ شَيْئًا وَلَمْ يَصْنَعُهُ (٣)». وكل الروايات تحمل الدّلالة على أنّ الذي اعترى رسول الله عَنْ شيء من التّخيل وأنّ الذي ناله من ضرر السّحر قدر ما ينال المريض من ضرر الحمّى.

(٢) أنّ مقصود قول أمّ المؤمنين للنّبي عَلَي «أَفَلاَ أَحْرَقْتَهُ ؟». وفي الرّواية الثّانية «أَفَلاَ أَحْرَقْتَهُ ؟». وفي الرّواية الثّانية «أَفَاخُرَجْتَهُ». طلب إخراج السّحر وإحراقه، إلاّ أنّ رسول الله عَلي أمر بدفنه وأخبر أنّ الله تعالى قد عافاه وأنّه يخاف من إخراجه وإحراقه وإشاعة هذا ضررا وشرّا على المسلمين من تَذَكّرِ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٦٣] وأحمد [٢٤٢٢٨] وابن ماجه [٢٨٧٢].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري[٧٦٦] ومسلم [٧١٨٩] وأحمد [٧٤٢٢].

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري [٣١٧٥] وأحمد [٢٤١٩].

السّحر أو تعلُّمه أو شيوعه والحديث فيه أو إِيذاء فاعله، وهذا من باب ترك مصلحة لخوف مفسدة أعظم منها وهو من أهم قواعد الإسلام [(١)].

(٣) أنّ حصول اليهود على بعض آثار النبى عَلَى من مُشْط وَمُشَاطَة ، قد تم عن طريق الدَّسِّ والمكر والخديعة وهو الأمر الذى أشار إليه القشيرى في تفسيره «أنَّ عُلاَما منَ الْيَهُود كَانَ يَحْدُمُ النَّبِيَ عَلَيْهُ فَدَسَّتْ إِلَيْهِ الْيَهُودُ وَلَمْ يَزَالُوا به حَتَى أَخَذَ مُشَاطَة رَأْسِ النَبِي عَلِيهُ وَ كَانَ يَحْدُمُ النَّبِي عَلِيهُ وَلَا يَعْدُرُوهُ بِهَا ، وكَانَ الَّذِي تَولَى ذَلِكَ لَبِيدُ وَأَخَذَ عَدَّةَ أَسْنَانَ مِنْ مُشْطِه ، فَأَعْطَاهَا الْيَهُودَ فَسَحَرُوهُ بِهَا ، وكَانَ الَّذِي تَولَى ذَلِكَ لَبِيدُ ابْنُ الأَعْصَمِ الْيَهُودِيِّ (٢) .

(٤) أنّ ما جاء عن استخراج «المشط والمشاطة» التي احتوت سحر اليهودى في الرّواية الأولى، والإِشارة إلى عدم استخراجها في الرّواية الثّالثة فإنّه لا تنافى بينهما إذ قد يُظن في الظّاهر تعارضهما:

\* فالرواية الأولى تشير إلى أنّه تم استخراجه من البئر حتّى رآه عَلَي وعلمه ثمّ دفنه بعد أن شُفى.

\* والرواية الثّالثة تضمنّت قول عائشة «أَفَلاَ اسْتَخْرَجْتَهُ»: أَى هلاَّ أَخرِجته للنّاس حتى يروه ويعاينوه، فأخبرها عَلَيُهُ بالمانع له من ذلك وهو أنّ المسلمين لم يكونوا ليسكتوا عن ذلك فيقع الإنكار ويغضب للسّاحر قومه فيحدث الشّر، وقد حصل المقصود بالشّفاء والمعافاة، فأمر بها فدفنت ولم يستخرجها للنّاس.

فالاستخراج الواقع غير الذي سألت عنه عائشة ، والذي يدلّ عليه أنّ رسول الله عَيَّة إِنّها جاء إلى البئر ليستخرجها منه ولم يجيء لينظر إليها ثمّ ينصرف إذ لا غرض له في ذلك والله تعالى أعلم [(٣)].

ورغم أنّ الرّوايات التي جاءت في سحر اليهودى للنّبي عَلَيْهُ من الصّحيح المتّفق عليه فقد ذهب البعض إلى القول بأنّ هذه الرّوايات تخالف أصل العصمة النّبوية في العقل والتّبليغ، ولا تستقيم مع الاعتقاد الصّحيح بأنّ كلّ فعل من أفعاله عَلَيْهُ وكلّ قول من أقواله سُنّة وشريعة، وأنّ ذلك يُنقص من مقام النّبوة ويُشكّك فيها، كما أنّها تصطدم بنفي القرآن عن الرّسول عَلَيْهُ أنّه مسحور، وقالوا أنّ أحاديث الآحاد لا يُؤخذ بها في أمر العقيدة والمرجع في ذلك هو القرآن الكريم، كما أنّ التّواتر شرط للأخذ بالأحاديث في أصول الاعتقاد.

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج٧ ص ٤٣٣].

<sup>(</sup>٢) نقلا عن تفسير القرطبي [ج ٢٠ ص ٢٥٤].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير المعودتين [ص ٢٨].

وهذا كلّه مردود عليهم لأنّ الدّليل قد قام على صدق النّبي عَلَيْ فيما يُبلّغه عن الله تعالى وعلى عصمته في التّبليغ، والمعجزات شاهدات بتصديقه، فتجويز ما قام الدّليل على خلافه باطل وذلك لكثير من الوجوه منها:

(١) أنّ الله تعالى أثبت في القرآن أنّ السّحر الذي حصل لموسى عليه السّلام هو التّخييل كما في قول الله تعالى ﴿ يُخَيَّلُ الله مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾ [طه: ٦٦]. وهكذا خُيلَ للنّبي عَلِيَّةُ أَنّه فعل الشّيء ولم يفعله، لقول عاتشة عند أحمد «سُحرَ النّبيُ عَلِيَّةً فَيُخَيَّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ قَدْ صَنَعَ شَيْئًا وَلَمْ يَصْنَعُهُ (١)». وبعض الرّوايات تبيّن أنّ هذا الشّيء هو إتيان الزّوجة.

(٢) ثم لبث النبى عَلَيْ على ذلك أيّامًا وقيل أشهرًا حتى أعلمه جبريل عليه السّلام بأمر الله تعالى بمكان السّحر فاستخرجه كما أخبر في رُؤياه، وقرأ المعودتين فانحلت عُقده و وهب عنه السّوء بفضل الله وحفظه.

(٣) أنّ هذه الأحداث وقعت قبل نزول المعوّذتين وقبل أن يُعْلِمَ النّبيُّ عَلَيْ الْأُمَّةُ أَنَّ مِن قرأ آية الكرسي أو المعوِّذتين لم يقربه شيطان أبدا يومه ذاك، وكان هذا من التحصينات الكبرى التي لم يستطع اليهود بعدها أن يفعلوا شيئا.

(٤) أنّ ما وقع من السّحر إنّما تسلَّط على جسده الشّريف وظواهر جوارحه لا على تمييزه ومعتقده، لكونه على عُرضة لما يعترض البشر من طوارى، فغير بعيد أن يخيّل إليه أمر من أمور الدّنيا ما لا حقيقة له مع عصمته عن مثل ذلك في أمور الدّين.

وإذا كان المراد بالحديث أنه كان عَلَي يُخَيَّلُ إليه أنه وطىء زوجاته ولم يكن وطأهن، فإن كثيرا من هذا يقع تخيله للإنسان في المنام فلا يبعد أن يُخيّل إليه في المقظة ولا حقيقة له، وقيل إنه كان يُخيَّلُ إليه أنه فعله وما فعله، ولكن لا يعتقد صحة ما يتخيّله.

(٥) أنّ ما وقع للنبى عَلَيْ من السّحر إنّ ما هو أمر عارض كسائر الأعراض البشرية الجائزة فى حقّ الأنبياء عليهم السّلام فلا ينافى العصمة، وقد تدارك الله تعالى نبيه عَلَيْ وأرسل إليه الملكين الكريمين فأخبراه بمكان السّجر واسم صانعه فلم ينل منه ما قصده السّاحر وقد قال تعالى ﴿ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧].

 فى مرضه، ووقع حين انفكت قدمه وجُحشَ شقّه، وهذا من البلاء الذى يزيده الله تعالى به رفعة فى درجاته ونيل كرامته، فأشد النّاس بلاء الأنبياء، وليس ببدع أن يُبتلى النّبى عَلَيْهُ من بعض أعدائه بنوع من السّحر كما ابتُلى بالذى رماه فشجّه، بل كان هذا من كماله وعلو شأنه عند الله تعالى.

(٣) كما أن كشف السماء لسحر لبيد بن الأعصم معجزة من معجزات النُبوّة لما وقع في مرسل عبد الرّحمن بن كعب عند ابن سعد «فَقَالَتْ أُخْتُ لَبِيد بْنِ الأَعْصَمِ إِنْ يَكُنْ نَبِيًّا فَسَيُخْبُرْ، وَإِلاَّ فَسَيُذْهِلْهُ هَذَا السِّحْرُ حَتَّى يَذْهَبَ عَقْلُهُ (١) ». فَوقع الشِّقُ الأول كما في هذا الحديث الصّحيح بإخبار جبريل عليه السّلام له بذلك لما جاء عن زيد بن أرقم قال «سحَرَ النَّبيَ عَلِيهُ رَجُلٌ مِنَ الْيَهُود، فَاشْتَكَى لذَلكَ أَيَّامًا، فَأَتَاهُ جبريلُ عَلَيْهِ السَّلامُ فَقَالَ: إِنَّ رَجُلًا مِنَ الْيَهُود سَحَرَكَ، عَقَدَ لَك عُقَدًا في بعثر كَذَا وَكَذَا وَكَذَا (٢) ».

(قال) المهلب [صون النبى عَلَيْ من الشياطين لا يمنع إرادتهم كيده، فقد مضى فى الصّحيح أنّ شيطانا أراد أن يُفسد عليه صلاته فأمكنه الله منه، فكذلك السَحر وما ناله من ضرره فإنّه لا يُدخل نقصًا على ما يتعلّق بالتّبليغ، بل هو من جنس ما كان يناله من ضرر سائر الأمراض من ضعف عن الكلام، أو عجز عن بعض الفعل، أو حدوت تخيّل لا يستمر، بل يزول ويبطل الله كيد الشّيطان، واستُدلّ على أنّ الذي أصابه كان من جنس المرض بقوله عَلَيْ في آخر الحديث «أمّا أنا فقَد شَفَاني الله »].

(٧) كما أجمع الرواة على أن هذا السّحر لم يكن له أى أثر على عقله على الله بكان تأثيره في جسمه كغيره من الأمراض الجسمية، وقد وقع السّحر لموسى عليه السّلام فكان يُحيَّل إليه في رأى العين كما قال تعالى ﴿فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُحَيَّلُ النّهِمِن سِحْرِهِمْ لَيُحيَّلُ إليه في مرتبته لَمَّهَا تَسْعَى ﴾ [طه: ٢٦]. فكان هذا السّحر من الأعراض التي لا تُؤدّى إلى نقص في مرتبته العلية ودرجته الرفيعة بدليل:

\* أنّه عَلَى الشهدت به وطأة المرض لجأ إلي الدّعاء كما في حديث مسلم «حَتَّى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ أَوْ ذَاتَ لَيْلَةً دَعَا رَسُولُ الله عَلَى ثُمَّ دَعَا ». أى إظهار العجز والافتقار وعلما منه بأنَّ الله هو الكاشف للكُرَب والأضرار، وقياما بعبادة الدُّعاء عند الاضطرار.

\* ثُمَّ إِنّه عَلَى فُوض أمره إلى الله في مبدأ المرض ثمّ تداوى لقوله عَلَى «يَاعَائشَةُ أَعَلَمْتِ أَنَّ الله قَدْ أَفْتَانِي فِيمَا اسْتَفْتَاءَ وَ استفتاء ، أَى أَجَابِنِي فِيمَا دعوته ، فسمّى الدّعاء: استفتاء ، والجواب: فتيا لأنّ الدّاعي طالب والمُجيبُ مُسعفٌ فاستُعير أحدهما للآخر.

<sup>(</sup>١) نقلا عن فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٣٨].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩١٦٣] والنسائي [١٩٠١] .

بد أن كل ما جاء في الروايات من أنه يُخيَّل إليه فعل شيء لم يفعله ونحوه فمحمول على التَّخيُّل بالبصر لا لخلل تطرق إلى العقل، وليس في ذلك ما يُدخل لبسًا على الرسالة ولا طعنًا لأهل الضّلاَلة [(١)].

(٨) أمّا عن قولهم [إنّ سحر الأنبياء ينافى حماية الله تعالى لهم فإنّه سبحانه كما يحميهم ويصونهم ويحفظهم ويتولاهم، فإنّه يبتليهم بما شاء من أذى الكفّار لهم ليستوجبوا كمال كرامته، وليتسلّى بهم من بعدهم من أجمهم وخلفاتهم إذا أذوا من النّاس فرأوا ما جرى على الرّسل والأنبياء صبروا ورضوا وتأسوا بهم، أمّا الكفّار فيستوجبون ما أعد لهم من النّكال العاجل والعقوبة الآجلة، فيمحقهم بسبب بغيهم وعدوانهم فيعجّل تطهير الأرض منهم، فهذا من بعض حكمته تعالى في ابتلاء أنبيائه ورسله بإيذاء قومهم، فله الحكمة البالغة والنّعمة السّابغة ولا إله غيره ولا ربّ سواه (٢٠)].

#### ماذا عن مصير لبيد بن الأعصم بعد فعلته الشُّنعاء؟

اختلفت الرّوايات التى جاءت فى هذه المسألة وعمّا أنزله رسول الله عَلَيْ بساحر اليهود لبيد بن الأعصم فى مُقابل فعلته هل قُتل أم لم يُقتل! فذهب الأكثرون إلى أنّه لم يُقتل لما وقع فى حديث عُمرة عن عائشة «فَقيل يَارَسُولَ الله لَوْ قَتَلْتَهُ؟ قَالَ: مَا وَرَاءَهُ مِنْ عَذَابِ اللهُ أَشَدُ». وجاء فى رواية «فَأَخَذَهُ النَّبِيُّ عَلَيْ فَاعْتَرَفَ فَعَفَا عَنْهُ». وفى حديث زيد بن الله أشد ". وجاء فى رواية «فَأَخَذَهُ النَّبِيُّ عَلَيْ فَاعْتَرَفَ فَعَفَا عَنْهُ». وفى حديث زيد بن أرقم «فَمَا ذَكَرَ لذَلكَ اليه ودى ولا رَآهُ في وَجْهِه قَط حَتَى مَاتَ (٣)». وجاء فى تفسير القرطبى «قَالُوا «يَارَسُولَ الله أَلا نَقْتُلُ الْخَبِيثَ ؟ فَقَالَ أَمًا أَنَا فَلَقَدْ شَفَانِى اللهُ وَأَكْرَهُ أَنْ أَلَي النَّهُ وَأَكْرَهُ أَنْ

وقد عنون البخارى لهذا في صحيحه بقوله [هل يُعفي عن الذَّمِّي إذا سَحَرَ؟]. ثم أورِد قول ابن وهب موصولا عن ابن شهاب عندما «سُئل: أَعَلَى مَنْ سَحَرَ مَنْ أَهْلِ الْعَهْدَقَتْلٌ؟ قَالَ: بَلَغَسَا أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَدْ صُنِعَ لَهُ ذَلكَ فَلَمْ يَقْتُلْ مَنْ صَنَعَهُ، وَكَانَ مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ (٥)». (قال) ابن بطال [لا يُقتل ساحر أهل العهد لكن يُعاقب إلاّ إِن قَتَل بسحره فيُقتل، أو أحدث حَدَثا يؤخذ به وهو قول الجمهور (٢)].

وكان رسول الله عَلَي لا يحب أن ينتقم لنفسه فجاء عدم قتله للبيد من جنس ما راعاه من منع قتل المنافقين حيث قال «لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّداً يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ». وعندما استفهمته عائشه عمّا سيُوقعه به من عقاب على ما صنع من السّحر فأجابها بالامتناع ونبّه

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسلم [ج ٤ ص ٢٢٥]. (٢) انظر تفسيس المعوّذتين لابن القيّم [ص ٣١]. (٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٦٩١٣]. (٥) ذكره البخارى موصولا قبل رقم [٣١٧]. (٥) ذكره البخارى موصولا قبل رقم [٣١٧]. (٦) انظر الفتح [ج ٦ ص ٣١٩].

على سببه وهو خوف وقوع شر بينهم وبين اليهود لأجل العهد، فلو قتله لصارت فتنة وهو الأمر الذي حكم به رسول الله عَلَيْكُ .

# هدیه ﷺ فی علاج مرضه بالسّدر

لمّا ثقُل على رسول الله عَلَي المرض حتى جعله يُنكر بصره بحيث أنّه كان إذا رأى الشّىء يُخيَّل له أنه على غير صفته ؛ فإذا تأمّله عرف حقيقته لما ورد في مرسل سعيد بن المسيّب «حَتَّى كَادَ يُنْكُرُ بَصَرَهُ». وما جاء في رواية عمرة عن عائشة عند البيهقي «فَكَانَ يَلُورُ وَلاَ يَدْرِى مَا وَجَعُهُ». وفي حديث ابن عبّاس عند ابن سعد «مَرِضَ النّبيُ عَلَي وَأُخذَ عَنِ النّسَاءُ وَالطّعَامِ وَالشّرَابِ فَهَبَطَ عَلَيْه مَلْكَان » الحديث ، وجاء عند النسائي «فَاشْتكَى لذَلكَ أَيّامًا». عندئذ سلك عَلَيْه في مسألة العلاج من هذا السّحر مسلكين:

(أوّلهما) تفويض الأمر لربّه تعالى والرّكون إلى جنابه.

(والثَّاني) تعاطى الأسباب التي تؤدّى إلى شفائه بعدما احتسب أجره في صبره على بلائه.

ثمّ لمّا استمرّ الأمر وخشى من تماديه أن يضعفه عن عبادة ربّه عمَد إلى ثلاثة أمور كلّ منها في غاية الكمال:

(أوّلها) عندما جنح رسول الله عَلَيْ إلى التداوي ممّا أصابه بالحجَامَة لما أخرجه أبو عبيد من مرسل ابن أبى ليلي قال «أَنَّ النَّبِي عَلَيْ احْتجَمَ عَلَى رَأْسه بِقَرْن حِينَ طُب (١)». (قال) الأصمعى: [وقوله «طُبّ» يعنى «سُحر» ومنه رَجُلٌ مَطْبُوبٌ، وكان استعمال الحجامة مناسبا لما قد يكون من انفعال الطبيعة إذا ما هيجت الأخلاط وظهر أثر ذلك في عضو من الأعضاء، وكان النبى عَلَيْ قد بنى الأمر أوّلا على أنّه مرض وأنّه عن مادّة مالت إلى الدّماغ وغلبت على البطن المقدّم منه فغيرت مزاجه فرأى أنّ استعمال الحِجَامَة إذ ذاك من أبلغ الأدوية وأنفع المعالجة فاحتجم (٢٠)].

(النّانى) ثمّ لمّا اشتبه عليه الأمر لجا عَلِيّه إلى ربّه تعالى بالدُّعاء والرّجاء أن يُطلعه على حقيقة ما هو فيه لما وقع في رواية ابن نمير عند مسلم «حَتَى إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْم أَوْ ذَاتَ لَيْلَة دَعَا رَسُولُ الله عَلَيْ ثُمّ دَعَا ». وجاء عند البخارى من حديث عائشة «لَكَنّهُ دَعًا وَدَعًا». وفيها بيان استحباب الدُّعاء عند حصول الأمور المكروهات وتكريره والالتجاء إلى الله تعالى في دفع ذلك؛ فاستجاب الله له وكشف ما به لما وقع في رواية عمرة عنائشة من قوله عَلَيْ «إِنَّ اللهُ أَنْ اللهُ أَفْتَانِي فِيمَا استَفْتَيْتُهُ فيه»: أي أجابني عما سألته عنه.

<sup>(</sup>١) انظر غريب الحديث [٥٠٥] والفائق [٣/ ١٧٩].

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٧٦].

(النّالث) لمّا أخبر الوحيُ رسولَ الله عَلَيْ أنّه قد سُحرَ عدَل إلى العلاج الحقيقى وهو استخراج السّحر وإيطاله، فدله الملكان الكريمان على مكانه فاستخرجه كما في رواية ابن عيينة «فَأْتَى النّبِيُّ عَلِيُ الْبِعْرَ حَتَّى اسْتَخْرَجَهُ». والْمُثبَت استخراج الْجُف والمنفى استخراج ما حواه لما جاء في رواية عمرة «فَاسْتَخْرَجَجُفَّ طَلْعَة مِنْ تَحْت رَاعُوفَة». وجاء في المسند «فَبعَث رَسُولُ الله عَلَيْ عَليًا رَضِيَ الله عَنْهُ فَاسْتَخْرَجَها فَجَاء بِهَا فَحَلَلها (١)». في المسند «فَبعَث رَسُولُ الله عَلَيْ عَليًا رَضِيَ الله عَنْه فَاسْتَخْرَجَها فَجَاء بِها فَحَلَلها (١)». أي عرف عناصر الجُف وكشف خباياها ثمّ تخلص منها ؛ وكأنّ السّر في ذلك أن لا يراه الناس في نقلمه من أراد استعمال السّحر.

# (Σ) حقيقة السّحر في الكتاب والسُّنّة

مذهب أهل السُّنَة وعلماء الأمّة على إثبات السّحر وأن له حقيقة كحقيقة غيره من الأشياء لدلالة الكتاب والسُّنَة على ذلك، وقد ذكره الله تعالى في كتابه الكريم وأنزل سورة الفلق للاحتراز منه، وأنه يتعلم، وأنه تما يكفّر به، وأنه تما يفرق بين المرء وزوجه، وجاء في حديث سحر النبي عَلَي أن أشياء قد دُفنت واستُخرجت، وهذه كلها أمور لا تكون فيما لا حقيقة له وكيف يُتعلم ما لا حقيقة له وقد جاء في التنزيل ﴿ يُعَلِمُونَ النَّاسَ السِّحرَ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ وَيَتَعلمُ مَا يَضُرُهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ ﴾ .

وغير بعيد في العقل أن يخرق الله تعالى العادة عند النّطق بكلام مُلفَّق أو تركيب أجسام أو المزج بين قوى على ترتيب لا يعرفه إلا السّاحر، ومن شاهد من الأجسام ما هو قتّال كالسّموم، وما هو مُسقم كالأدوية الحارة، وما هو مُصحِّح كالأدوية المضادة للمرض، لم يبعد في العقل أن ينفرد السّاحر بعلم قوى فعالة أو كلام مُهلك أو يؤدّى إلى التّفرقة [(٢)]. ولكن ثبت وراء ذلك أمور جوزها العقل وورد بها السّمع منها:

(١) ما جاء في آية البقرة من ذكر السّحر وتعليمه ﴿ يُعَلّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسَّحْرِ ﴾ ولو لم يكن له حقيقة لم يكن تعليمه ولا أخبر تعالى في قرآنه أنَّهم يعلمونه النّاس ومنه قوله ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴾ [طه: ٧١]. فدل على أنّ للسّحر حقيقة لا يُلركها إلا العارف بها كقوله تعالى ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّسَخَّرِ عَلِيمٍ ﴾ [الشُّعَراء: ٣٧].

(٢) ما جاء في قوله تعالى ﴿ وَمَا هُم بِضَآ إِينَ بِمِه مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ والاستثناء فيه يدل على حصول الآثار بسببه.

(٣) ماجاء من قوله تعلى في قصة سحرة فرعون ﴿ قَالَ أَلْقُوا ۖ فَلَمَّا أَلْقُواْ سَحَرُ وَالْعَيْثِ

<sup>(1)</sup> أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٩١٦٣].

<sup>(</sup>۲) انظر نووی مسلم [۷ ص ٤٣١].

ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ﴾ [الأعراف: ١١٦]. لأنّه كان كثيرا عندهم وليس بعظيم على الحقيقة.

(٤) تأثَّر رسول الله عَلِيُّ بالسّحر ومرضه منه حتى جاء في الحديث «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُّ يُكُّ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَفْعَلُ الشَّيْءَ وَمَا يَفْعَلُهُ».

(٥) اتّفاق المفسّرين على أنّ سبب نزول [سُورتا الفلق والنّاس] ما كان من سحر لبيد بن الأعصم لقوله عَلِي من حديث عقبة وأُنْزَلَ الله عَلَى آيات لَمْ يُرَ مِثْلُهُن (١)». فذكر السّورتين ، وكان من حكمة ذلك أنّ من تحصّن بهما لن يقربه شيطان ولا يُؤذيه حسد ولا سحر.

(٦) قوله عَلَيْ لَمَّا حُلَّ السّحرُ «أَمًّا وَاللهِ فَقَدْ شَفَانِي (٢)». والشّفاء إِنّما يكون برفع العلّة وزوال المرض.

وهذه هى طبيعة السّحر كما ينبغى لنا أن نسلم بها، وهو بهذه الطّبيعة يؤتّرفى النّاس، ويُنشىء لهم مشاعر وفق إيحائه؛ مشاعر تُخيفهم وتُؤذيهم وتُوجّههم الوجهة التى يريدها السّاحر، وعند هذا الحدّ نقف فى فهم طبيعة السّحر والنّفث فى العُقد، وهى شرّ يُستعاذ منه بالله تعالى ويُلجأ منه إلى حماه.

ومجموع النصوص القرآنية تشير إلى أنّ السّحر هو كلّ ما دق ولطف وخفى سببه، وأنّه عَقْدٌ ورُقًى وكلام يتكلّم به فاعله،أو يكتبه، أو يعمل شيئا يُؤثّر في بدن المسحور أو قلبه أو عقله من غير مباشرة له، وهو أنواع مختلفة وحكم الإقدام عليه يختلف باختلاف هذه الأنواع، كما يختلف الحكم بوجود حقيقة له في الواقع وعدم وجودها باختلاف أنواعه، ومن السّحر ما يقتل ومنه ما يُمرض، ومنه ما يأخذ الرّجل عن امرأته في منعه عن وطئها، ومنه ما يُفرّقُ بين المرء وزوجه وما يُبغّض أحدهما في الآخر أو يحبب بين الاثنين [(٣)].

ويُطلق السّحر أيضا على التّخييل وإيهام النّاظر إلى الشّىء أنّه يتحرّك مثلا مع أنّه لا يتحرّك حتى يراه الحاضر رؤية وهميّة تختلف عن حقيقته ويعتقد على خلاف واقعه، ومثال ذلك ما فعله السّحرة بمشهد من موسى عليه السّلام وفرعون لعنه الله، ورميهم بالحبال والعصى حتّى خيّل للحاضرين أنّها تسعى مع أنّها ثابتة لم تتحرّك، فهذا لاحقيقة له بل هو إيهام وتدجيل، فالحبال والعصى لم تتحوّل عن حقيقتها وإن رآها النّاظرون في مرأى

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٨١٤] وأبو داود [٢٩٢] والتّرمذي [٢٩٠٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٦٥] ومسلم [٢١٨٩].

<sup>(</sup>٣) انظر معجم المغنى ٧١٢٥ [ج ١٠٠ ص ١٠٤].

العين حيّات تسعى لقوله تعالى في الآية ﴿يُحَيِّلُ الَّيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى﴾[طه.٦٦]. ولم يقل أنها تسعى على الحقيقة ولكن قال ﴿يُخَيِّلُ إِلَيْهِ﴾.

وهذا لاحجة لهم فيه لآنه لا يُنكر أنّ التّخييل وغيره من جملة السّحر، ويعتقد البعض أنّ السّحرصناعة علمية خفيّة يعرفها بعض النّاس ويجهلها الأكثرون منهم، فيسمّون العمل بها «سحْرًا» لخفاء «سَبَبه» ولطف «مَأْخَذه»، وأنّ السّحر كان يُؤخذ بالتّعليم وقد كان المصريّون يُطلقون لقب السّاحر على «الْعَالِم» كما في قول الله تعالى ﴿ إِنَّ هَلَا السّحَرُ عَلِيمٌ ﴾ [الأعراف: ١٠٩].

[ورغم اختلاف العلماء في تعريف السّحر والوقوف على حقيقة القوى المؤثّرة فيه فإنّه من المكابرة أن يقف إنسان لينفى ببساطة مثل هذّ القوى المجهولة في الكائن البشرى لمجرّد أنّ العلم لم يهتد بعد إلى وسيلة تجريبيّة يكتشف بها هذه القوى، وليس معنى هذا هو التّسليم بكلّ خرافة والجرى وراء كلّ أسطورة، إنّما الأسلم والأحوط أن يقف العقل الإنساني أمام هذه المجاهيل موقفا مرنا لا ينفى على الإطلاق ولا يشبت على الإطلاق، حتى يتمكّن بوسائله المتاحة له بعد ارتقاء هذه الوسائل من إدراك ما يعجز الآن عن إدراكه، أو يسلم بأنّ في الأمر شيئا فوق طاقته، ويعرف حدوده ويحسب للمجهول في هذا الكون حسابه..].

[.. والسّحر من قبيلِ هذه الأمور، وتعليم الشّياطين للنّاس من قبيل هذه الأمور، وقد تكون صورة من صُوره: القدرة على الإِيحاء والتّأثير، إِمّا في الحواسّ والأفكار، وإمّا في الأشياء والأجسام، وإن كان السّحر الذي ذكر القرآن وقوعه من سحرة فرعون كان مجرّد تخييل لا حقيقة له: ﴿ يُخَيَّلُ النّهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾. فلا مانع أن يكون مثل هذا التّأثير وسيلة للتّفريق بين المرء وزوجه، وبين الصّديق وصديقه، فالانفعالات تنشأ من التّأثرات، وإن كانت الوسائل والآثار والأسباب والمسبّبات لا تقع كلّها إلا بإذن الله تعالى (١٠)].

# (٥) بعض أنواع السّحر

السّحر حيل وأعمال يُتوصَّل إليها بالاكتساب غير إِنّها لدقتها لا يتوصّل إليها إلا آحاد النّاس، ومادّته الوقوف على خواصّ الأشياء والعلّم بوجوه تركيبها وأوقاته، وأكثرها تخييلات وإيهامات فيعظم أمره عند من لا يعرف ذلك كما في قوله تعالى عن سحرة فرعون ﴿وَجَآءُو بِسِحْرِعَظِيمِ﴾. مع أنّ حبالهم وعصيّهم لم تخرج عن كونها حبالا وعصيّا. ومن المعروف أنّ لبعض أصناف السّحر تأثيرا في القلوب كالحبّ والبغض، وإلقاء

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن [ج ١ ص ٩٧].

الخير والشّر، وفي الأبدان بالألم والسّقم [(١)].

لذلك نذكر من أنواعه ما يلى:

(١) فعْلُ ما يجمع بين المرء وزوجه ويسمّى «التّولَة»: وهي ضرب من الحرز تحبّب المرأة إلى زوجها، ومن أعراضه الشّغف والمحبّة الزّائدتان والرّغبة الشّديدة في كثرة الجماع والتّلهُف إليها، وهذا من الأمور التي نهى عنها رسول الله عَلَي بقوله «إنّ الرُقَى والتّمائم وَالتّولَة شرْك (٢)». و «التّولَة » ما يحبّب المرأة إلى زوجها من السّحر وغيره، وجعله من السّرك لاعتقادهم أنّ ذلك يُؤثّر ويفعل خلاف ما قدّره الله تعالى [(٢)]. (قال) أبو عبيد [وإنّما أراد بالرُقي والتّمائم عندى ما كان بغير لسان العربية تمّا لا يُدرى ما هو ؛ فأمّا الذي يُحبّبُ المرأة إلى زوجها فهو عندنا من السّحر (1)].

(٢) ومنه فعْلُ ما يُفرِق به بين المرء وزوجه أو يبُث البغض والكراهية بين صديقين أو شريكين، ومَن أعراضه انقلاب الأحوال من حبّ إلى بغض، وكثرة الشّكوك والظّنون، وتعاظم أسباب الخلاف، وكراهية المسحور لكلّ عمل يقوم به الطّرف الآخر، وهو المشار إليه في قوله تعالى ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِيمِهُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزُوْجِهِ ﴾ . (قال) ابن كثير [وسبب التفريق بين الزُّوجين بالسّحر ما يُخيَّلُ إلى الرّجل أو المرأة من الآخر من سُوء منظر أو خُلق أو نحو ذلك من الأسباب المقتضية للفُرقة (٥)].

(٣) ومنه سحْرُ التّخييل مثل ما خُيِّلَ إلى رسول الله عَلَيْ من شدة وطأة السّحر أنّه كان يفعل الشّيء وما فعله كما في حديث عائشة رضى الله عنها «حَتَّى كَانَ يَرَى أَنّهُ يَأْتَى النِّسَاءَ ولا يَأْتِيهِنَّ». فظهر بهذا أنّ السّحر إنّما تسلّط على جسده الطّاهر وظاهر جوارحه لا على تمييزه ومعتقده.

(٤) ومنه ما اشتُهر بين النّاس من أخذ الرّجل عن امرأته حين يبنى بها فلا يقدر على إِتيانها ، فإذا حُلَّ عقده استطاع ذلك بعد عجزه عنه حتى صار هذا الأمر متواترا لا يُمكن جحده [(٢)].

(٥) ومنه ما يُمرض ودليله قوله عَلَي لمّا حُلَّ عنه السّحر «أُمَّا وَالله فَقَدْ شَفَانِي». وفيه

<sup>(</sup>١) نقلا عن فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٣٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٣٦١٥] وأبو داود [٣٨٨٣].

<sup>(</sup>٣) انظر النّهاية [ج ١ ص ٢٠٠].

<sup>(</sup> ٤ ) انظر غريب الحديث [ج ٥ ص ٦٢].

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير ابن كثير [ج ١ ص ١٤٤].

<sup>(</sup>٦) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١٠ ص ١٠٦].

تأكيد أنّ سبب المرض الذي زال كان سببه سحر اليهودي للنّبي عَلِيَّةً .

( ٦ ) الاستعانة بخواص الأدوية مثل أن يجعل في طعامه بعض الأدوية المبلّدة المزيلة للعقل كتلك التي إذا تناولها الإنسان تبلّد عقله وقلّت فطنته.

(٧) ما يسمّى بتعليق القلب وهو أن يدّعى السّاحر أنّه قد عرف الاسم الأعظم وأن الجنّ يُطيعونه وينقادون له فى أكثر الأمور، فإذا اتّفق أن كان السّامع لذلك ضعيف العقل قليل التّمييز، اعتقد أنّه حقّ وتعلّق قلبه بذلك وحصل فى نفسه نوع من الرّعب والمخافة، فإذا حصل هذا الخوف ضعفت القوى الحسّاسة عنده فحينئذ يتمكّن السّاحر من أن يفعل ما يشاء، وإنّ من جرّب الأمور وعرف أحوال أهل العلم أدرك أنّ لتعلّق القلب أثرا عظيما فى تنفيذ الأعمال وإخفاء الأسرار [(١)].

## (٦) تأثير السّحر على المسحور

ولا يؤثّر السّحر في المسحور إلاّ بإرادة الله تعالى وفي ذلك جاء قول ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِمِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِمِ وَمَا هُم بِضَآرَيْنَ بِمِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِنْ اللَّهِ ﴾ . والمعنى المستخلص من الآية يقف بنا أمام أمرين:

(الأوّل) أنّه سبحانه أطلق الضّرر ولم يقصره على التّفريق بين المرء وزوجه، فدلّ ذلك على أنّه تعالى إنّما ذكره لأنّه من أعلى مراتبه.

(الثّانى) أنّ المراد بقوله ﴿ إِلَّا بِإِنْ اللّه ﴾ أنّ ذلك بإرادته وقضائه لا بأمره ، لأنّه تعالى لا يأمر بالفحشاء ولكنّه يقضى على أُخلَق بها [ (٢)]. فكلّ خير أو شرّ أو طاعة أو معصية أو إيمان أو كفر منزّل من عند الله لقوله عَلَيْ في الحديث «سُبْحَانَ الله ! مَاذَا أُنْزِلَ اللَّيْلَةَ منَ الْفتْنَة ؛ وَمَاذَا أُنْزِلَ مِنَ الْخَزَائِنِ (٣) ». والمراد بالإنزال إعلام الملائكة بالأمر المقدور ، أو أن النّبى عَلَيْ أوحى إليه في منامه ذاك بما سيقع بعده من الفتن فعبر عنه بالإنزال [ (٤)].

والإذن الوارد في الآية حقيقة في الأمر، والله تعالى لا يأمر بالسّحر ولأنّه أراد إظهار عيبهم وذمّهم، ولو كان قد أمرهم به لما جاز أن يذمّهم عليه، وجاء في ذلك وجوه: (أوّلها) أنّ المراد منه التّخلية، فإذا سُحرَ الإنسان فإن شاء الله منعه من هذا السّحر وإن شاء خلّى بينه وبين ضررالسّحر وهو قول الحسن.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الرازى [ج٣ ص ٢٣٠].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج٢ ص ٥٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [١١٢٦].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٢٥٤].

(والثَّاني) أنَّ المراد بالإِذن في الآية علم الله تعالى ومنه قوله ﴿ فَقُلْ ءَانَنهُكُمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ﴾ [الأنبياء: ٩ ٠ ]: يعني (أَعْلَمتُكُمْ).

(الشّالث) أنّ الضّرر الحاصل عند فعل السّحر إِنّما يحصل بخلق الله تعالى وإيجاده وإبداعه، وما كان كذلك فإنّه يصحّ أن يُضاف إلى إذن الله تعالى كما في التّنزيل الحكيم ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النّحل: ١٤٠٠].

وهذا يبيّن أنّ الأسباب تُنشىء آثارها وتُحقّق نتائجها بإذن الله تعالى ومشيئته، فالذى يفرّقون به بين المرء وزوجه لا ينشأ أثره إلاّ بإذن الله، وهو قادر على أن يُوقف هذه الخاصية فيه حين لا يأذن به سبحانه لحكمة خاصة يريدها، فهو يعمل بهذا الإذن ويمكن أن يُوقف مفعوله كما يُعطيه هذا المفعول حين يشاء.

ويؤكد القول الكريم ﴿وَمَا هُم بِصَ آرِينَ بِمِه مِنْ أَحَد ﴾ أنهم ليس لهم قوة غيبية وراء الأسباب التي ربط الله بها المسببات، فهم يفعلون بها ما يُوهمون النّاس أنّه فوق استعداد البشر، وفوق ما مُنحوا من القُوى والقُدر، فإذا اتّفق أن أصيب أحد بضرر من أعمالهم فإنّما ذلك بإذن الله أي بسبب من الأسباب التي جرت العادة بأن تحصل المسببات من ضرونفع عند حصولها بإذن الله تعالى [(٢٠)].

واختلف النّاس في القدر الذي يقع به السّحر ولهم فيه اضطراب، فقال بعضهم لا يزيد تأثيره على قدر التّفرقة بين المرء وزوجه، لأنّ الله تعالى إنّما ذكر ذلك تعظيما لما يكون عنده وتهويلا به في حقّنا، فلو وقع به أعظم منه لذكره، لأنّ المثل لا يُضرب عند المبالغة إلاّ بأعلى أحوال المذكور [(")].

ومن ذلك ما جاء فى الحديث أنّ رسول الله عَلَيْ كَان يُخَيَّلُ إليه أنه وطىء زوجاته ولم يكن وطأهن، وهو ما ورد صريحا فى رواية ابن عيينة عند البخارى ولفظه «حَتَى كَانَ يَرَى أَنَّهُ يَأْتِى النِّسَاءَ وَلاَ يَأْتِيهِنَّ». وقول سفيان فيه «وَهَذَا أَشَدُ مَا يَكُونُ مِنَ السَّحرِ إِذَا كَانَ كَذَا أَثَى النِّسَاءَ وَلا يَأْتِيهِنَّ ». وقال آخرون أنه يجوز أن يقع به أكثر من ذلك وما يقع منه فهو عادة أجراها الله تعالى ولا تفترق الأفعال فى ذلك، وذِكْرُ «التَّفْرِقَةِ» بين الزّوجين فى الآية ليس بنص فى منع الزّيادة [ (٥) ].

<sup>( 1 )</sup> انظر تفسير الفخرالرّازي [ج ٣ ص ٢٣٩].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير المنار [ج ١ ص ٣٣٤].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج٧ ص ٤٣١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٦٥] ومسلم [ ٢١٨٩].

<sup>(</sup>۵) انظر نووی مسلم [ج۷ ص ٤٣١].

ولا يُنْكَرُ عند العلماء أن يظهر على يد السّاحر خرق العادات بما ليس فى مقدور البشر من مرض وتفريق وزوال عقل، إلى غير ذلك تمّا قام الدّليل على استحالة كونه من مقدورات البشر، ومع ذلك فلا يكون السّحر موجبا لذلك ولا علّة لوقوعه ولا سببا مولّدا ولا يكون السّاحر مستقلا به.

وإنّما يخلق الله تعالى هذه الأشياء ويُحدثها عند وجود السّحر، كما يخلق الشّبَع عند الأكل والرِّىَ عند شرب الماء، وقال آخرون أنّ ذلك خرج على الأغلب، ولا يُنكر أنّ السّحر له تأثير على القلوب بالحبّ والبغض، وبإلقاء الشّرور حتى يُفَرق بين المرء وزوجه، ويحول بين المرء وقلبه، وذلك بإدخال الآلام، وعظيم الأسقام، وكلّ ذلك مُدرك بالمشاهدة [(١٠)].

# (V) السّاحر والشّيطان قرينان متلازمان

السّاحر والشّيطان قرينان اتّفقا على معصية الله تعالى وإلحاق الأذى بخلقه، وإيقاع الضّرر بهم، فيقوم السّاحر بفعل بعض الحرّمات أو الشّركيات فى مقابل طاعة الشّيطان له فيما يطلبه منه، ومن ذلك ما يكون كُفرا من فاعله إلى أن يصل الحدّ إلى قتله إذا تسبّب فى قتل أحد بسحره. ويتصل ذلك بأمرين:

# (الأمرالأول)

أنّ (للسّحْوِ» عند أهل السُّنَة والجماعة وجوداً وحقيقة وأنّ العمل به كفر إذا اعتُقد أنّ للكواكب تأثيرا في قلب الأعيان، كما أنّ حرمته ثابتة باعتباره من الكبائر بل وعَدَهُ النّبي عَلَيْ من السّبع الموبقات بقوله «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَات، قَالُوا: يَارَسُولَ الله وَمَا هُنّ ؟ قَالَ الشّرْكُ بالله، وَالسّحْرُ، وَقَتْلَ النّفْسِ الّتي حَرَّمَ الله إلاَ بالْحَق، وأكْلُ الرّبا، وأكْلُ مَال الْيَتيم، والتَّولِي يَوْمَ الزَّحْف، وَقَدْفُ المحصنات الْمُؤْمِنات الْعَافلات (٢)». وفي رواية «اجْتَنبُوا الْمُوبِقَات الشّرْكُ بالله وَالسّحْرُ (٣)». والشّاهد منه أنّ النبي عَلِي أمر باجتناب السّحر وبيّن أنّه من الكبائر المهلكات.

وجاء عن أبي هريرة كما في رواية النسائي أنّ «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَتَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكُلَ إِلَيْهِ ( أ ) ». وهو الأمر المستعاذ منه في قول الله تعالى ﴿ وَمِن شَرّ ٱلنَّفَّكُ تَ فِي ٱلْعُقَدِ ﴾، وهذا الشّر هو شرّ السّحر فإنّ النَّفَاثات في العُقدهُ تَا الله السّحر اللاتي يعقد الخيوط، وينفشن على كلّ عُقدة حتى ينعقد ما يردن من السّحر

 <sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج٢ ص ٥٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٢٧٦٦] ومسلم[٨٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٧٦٤].

<sup>(</sup>٤) أورده النّسائي بإسناد فيه ضعف [ ٠٩٠ ].

الموجب لسريان شرّهن فى الرّوح على أبلغ وجه وإخفائه، وقد جاء خبر تلك العُقد فيما رواه أحمد والنّسائى عن زيد بن أرقمٍ من قول جبريل عليه السّلام لرسول الله عَلَيْ «إِنَّ رَجُلاً مِنَ الْيَهُود سَحَرَكَ، عَقَدَ لَكَ عُقَدًا فِى بئْرِ كذَا وَكَذَا (١)».

أمّا النّفث فهو فعل الساحر وهو النّفخ مع ريق وهو دون التّفل، فإذا تكيّفت نفسه بالخبث والشّر الذى يريده بالمسحور ويستعين عليه بالأرواح الخبيشة، نفخ في تلك العُقد نفخا معه ريق، فيخرج من نَفْسه الخبيثة نَفَسٌ مُمازج للشّر والأذى مُقترن بالريق المُمازج لذلك، وقد تساعد هو والرّوح الشّيطانية على أذى المسحور فيقع فيه السّحر بإذن الله الكونى القدرى لا الأمر الشّرعي.

وتفصيل ذلك أنّ «النّفْثُ» هو تمّا تستعين به الأرواح الطّيبة والخبيثة، فكما يفعله أهل الإيمان في الرُّقِي والتّعوُّذات، فإنَ السّحرة يفعلونه كذلك عند عقدهم السّحر وعمله، وذلك لأنّ «النّفْس» تتكيّف بكيفيّة الغضب والمحاربة وترسل أنفاسها سهاما لها، وتمدّها بالنّفث والتّفْل الذي معه شيء من الريق مصاحب لكيفيّة مُؤثّرة، والسّواحر تستعين بالنّفث استعانة بيّنة وإن لم تتصل بجسم المسحور، بل تنفث على العقدة وتعقدها وتتكلّم بالسّحر، فيعمل ذلك في المسحور بتوسط الأرواح السّفليّة الخبيثة فتقابلها الرّوح الزّكية الطّيبة بكيفية الدّفع والتّكلُم بالرّقية وتستعين بالنّفْث، فأيّهما قَوِي كان الحكم له [(٢)].

واختُلف في تعريف «النَّفَّاثات» على قولين:

(الأوّل) أنّ «النَّفَّاتُ اللهُ هُنَّ السواحر السّاعيات بالأذى عن طريق خداع الحواس وخداع الأعصاب، والإيحاء إلى النفوس والتأثير في المشاعر، وهُنَّ يعقدن العقد في نحو خيط أو منديل وينفُثن فيها كتقليد من تقاليد السّحر، ثمّ شبّه النّفخ كمن يعمل من يرقى كقول الشّاعر [ (٣) ]:

أَعُوذُ بِرَبِّى مِنَ النَّافِثَاتِ فِي عُقَدِ الْعَاصِهِ الْمُعْضِهِ وَ الْعَضَهِ]: كالكذب والسَّحر والبَهتان، و[الْعَاضة]: السَّاحر.

أمّا (الثّاني) فهو أنّ النّفَاثات هنا هُنَّ الأرواح والأنفس النّفَاثات لا النّساء النّفَاثات، لأنّ تأثير السّحر إنّما هو من جهة [الأنفس الخبيثة والأرواح الشّريرة] وسلطانه إنّما يظهر منها، فلهذا ذكرت النّفَاثات في الآية بلفظ التّأنيث دون التّذكير، أمّا قولهم أنّ «النّفَاثات» هن بنات لبيد بن الأعصم فهذا مخالف لما ورد في صحيح الحديث من قول جبريل عليه

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩١٦٣] والنّسائي [٩١،٤] . (٢) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٧٩]. (٣) البيت من المتقارب وجاء برواية غويب الحديث [٢١/٣].

السلام لرسول الله عَلَيْ «إِنَّ رَجُلاً مِنَ الْيَهُودِ سَحَرَكَ (١)». ثمّ أثبتت الرّوايات بعد ذلك أن هذا اليهودي هو لبيد بن الآعصم وليس غيره.

## الشّيطان يسحر للإنسان

وكما تسحر النّفَاثات في العُقَد كذلك يعقد الشّيطان على ابن آدم ويسحر له كلما نام، ليضيع عليه صلاته ويجعله طول يومه خبيث النّفس كسلان لقوله عَلَيْهُ من حديث أبي هريرة «يَعْقدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافيَة رَأْسِ أَحَدكُم ثَلاَثَ عُقد إِذَا نَامَ، من حديث أبي هريرة «يَعْقدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافيَة رَأْسِ أَحَدكُم ثَلاَثَ عُقد إِذَا نَامَ، بِكُلِّ عُقْدة يَيضربُ عَلَيْكَ لَيْلاً طَويلاً، فَإِذَا اسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ الله انْحَلَّت عُقدة ، وَإِذَا تَوَضًا أَنْحَلَّتُ عَنْه عُقدتَان، فَإِذَا صلَّى انْحَلَّت الْعُقدُ، فَأَصْبَح نَشيطًا طَيِّبَ النَّفْس، وَقافية كلَّ شَيء آخره ومنه قافية وَإِلاً أَصْبَح خَبيثَ النَّفْسِ كَسْلاَنُ (٢٠)». والقافية آخر الرّأس، وقافية كلّ شيء آخره ومنه قافية الشُعر، واختلف العلماء في هذا العَقْد على قولين:

(الأوّل) هو عَقْدٌ حقيقي بمعنى عقد السّحر للإنسان ومنعه من القيام للطّاعة، فعلى هذا فهو قول يقوله الشّيطان يؤثّر في تثبيط النّائم كتأثير السّحر، ويحتمل أن يكون فعلا يفعله كفعل النّفَاثات في العقد كما في قوله تعالى ﴿ وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَّائِتِ فِي ٱلْعُقَدِ ﴾ [الفلق: ٤].

(والثاني) هو من عقد القلب وتصميمه، فكأنه يُوسوس في نفسه ويحدَّثه بأنَّ عليك ليلا طويلا فتأخُر عن القيام؛ أو هو مجاز كَنَّي به عن تثبيط الشيطان له عن قيام الليل فلا يجمع بين الذكر والوضوء والصّلاة [(")].

## (الأمر الثّاني)

أنّ تعلُّم السّحر وتعليمه حرام، فإن تضمّن ما يقتضى الكفر كفر، وإذا لم يكن فيه ما يقتضى الكفر عُزرَ واستتيب منه، فإن تاب قُبلت توبته [(ئ)]. وفي قوله «مَن اقْتَبَسَ عِلْمًا مِنَ النّجُومِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السّحرِ زَادَ مَا زَادَ (٥)». يُبيّن رسول الله عَلْمًا مِن المُودِي المُؤدِية إلى تعلُّم السّحر كي يحذره المسلمون، وفيه دليل على أن السّحر علم حقيقى يُتعلَّم كعلم من العلوم له أصوله التي يقوم عليها، إلا أنّ حرمة تعلُّم السّحر وتعليمه قدقامت بقوله تعالى ﴿وَلَكِنَّ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحرَ ﴾ وفيه السّحر وتعليمه قدقامت بقوله تعالى ﴿وَلَكِنَّ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحرَ ﴾ وفيه

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩١٦٣] والنسائي [٩٩١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١١٤٢] ومسلم [٧٧٦].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٣ ص ٣٢٣].

 <sup>(</sup>٤) انظر المصدر السّابق[ج٧ ص ٤٣٤].

<sup>(</sup>٥) أخرجه في صحيح الجامع [٧٧٤] والصّحيحة [٧٩٣].

اعتبار تعلُم السّحر واستخدامه من الكفر ، وإذا كان قد تأكّد أنّ السّحر لا يتمّ تحصيله إلاّ بالتّعلُم فإِنّه لا يُستعان في تحصيله كذلك إلاّ بالتّقرُّب إلى الشّيطان بارتكاب القبائح :

- (١) [قولا] كالرُّقي التي فيها ألفاظ الشّرك ومدح الشّيطان وتسخيره.
- (٢) [وعملا] كعبادة الكواكب والتزام الجنابة وأنواع النّجاسة والفسوق.
- (٣) [واعتقادا] كاستحسان ما يُوجب التَقرُّب إلى الشّيطان ومحبّته وذلك لا يستقرّ إلاّ فيمن يُناسبه في الشّر وخُبث النّفس.

وكما أنّ التّناسُب شرط للتّوافق والتّعاون، فإنّ الشّياطين لا تعاون إلّا الأشرار المماثلين لهم في الخباثة والنّجاسة قولا وعملا واعتقادا [(أ)].

## (۸) حكم العمل بالسحر

مباشرة السّحر كفر وارتداد عن الإسلام سواء كانت المباشرة من جهة تعلَّمه أو تعليمه أو العمل به، لأنّ السّحر كلام يُعَظَّمُ به غَيْرُ الله تعالى وتنسب إليه المقادير وهو قول «المالكية». كما أنّ تعلَّم السَّحر حرام بلا حلاف عند «الشَّافعية والخنبليّة». وقال «الأحناف» بكفر السّاحر بتعلَّمه السّحر وفعله سواء اعتقد تحريمه أم لا، وقد «رُوى هذا» عن عمر السّاب وعثمان بن عفّان وعبد الله بن عمر رضى الله عنهم.

وإذا أتى السّاحر فى سحره بمكفّر قُتلَ لرِدَّنه حداً، وإن ثبت أنه قَتلَ بسحره نفْسًا معصومة قَتلَ قَصَاصًا، وإن لم يأت فى سحره بمكفّر ولم يقتل نفسا ففى قتله بسحره خلاف، والصّحيح أنه يُقتل حدًّا لردّته وهذا هو قول أبى حنيفة ومالك وأحمد لكفره لسحره لدلالة قوله تعالى ﴿وَلَكِنَّ ٱلشَّيْطِيرِ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسِ ٱلسِّحرَ ﴾ على كفر السّاحر مُطلقا، وأورد البخارى فى صحيحه عن بجالة بن عبده قال «كتب عُمرُ بنُ الْخَطَّاب تَعَالَى أَنه قال «حَدَّ سَاحر وَسَاحرة ، فَقَتلُنا ثَلاثَ سَوَاحِرَ (٢)». ولما ثبت عن جندب تَعَالَى الله قال «حَدَّ السّاحر ضَرْبَةٌ بَالسَّيْف (٣)».

كَما جَاء في المُوطَا «أَنُّ حَفْصَةَ زَوْجَ النَّبِيُ عَلَيْ قَتَلَتْ جَارِيَةً لَهَا سَحَرَتْهَا وَقَدْ كَانَتْ دَبَّرَتْهَا فَأَمَرَتْ بِهَا فَقَتلَتْ ( \* ) ». وقوله «دَبَرَتْهَا » أي علَّقت حفصة عتْقَهَا على موتها ، وعلى هذا فحكم السَّاحر أنه يقتل على الصّحيح من الأقوال ؛ والذي يتَولَى إِثبات السّحر وتلك

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣١٥٦] وأبو داود [٣٠٤٣]

<sup>(</sup>٢) رواه التّرمذي وقال الصّحيح أنّه موقوف [ ١٤٦٠] والبيهقي في السُّنن [ ٨ / ١٣٦]

<sup>(</sup>٣) انظر المنهل العذب [ج ٨ ص ١٢٠].

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك بإسناد صحيح [١٥٦٧].

العقوبة هو الحاكم المعنى بشئون المسلمين درءا للمفسدة وسدًّا لباب الفوضى .

وعن تعلَّم السّحر قال أبو حيّان في البحر المحيط [وأمّا حكم تعلَّم السّحر فما كان منه يُعَظَّمُ به غير الله تعالى من الكواكب والشّياطين وإضافة ما يُحدثه الله إليها فهو كفر إجماعا لا يحلّ تعلَّمه ولا العمل به، وكذا ما قصد بتعلّمه سفك الدّماء والتفريق بين الزّوجين والأصدقاء، وأمّا إذا كان لا يعلم منه شيء من ذلك بل يُحتمل، فالظّاهر أنّه لا يحلُّ تعلَّمه ولا العمل به.

وما كان من نوع التَّخييل والدَّجل والشَّعبذة فلا ينبغى تعلّمه لأنّه من باب الباطل، وإن قصد به اللّهو واللّعب وتفريج النّاس على خفّة صنعته فيكره]. و(قال) النّووى[عمل السّحر حرام وهو من الكبائر بالإجماع، وقد يكون كفرا، وقد لا يكون كفراً بل معصية كبيرة، فإن كان فيه قول أو فعل يقتضى الكُفر كَفَرَ وإلاّ فلا، وأمّا تعلّمه وتعليمه فحرام (١٠)].

وحاصل المسألة أنّ السّحر إذا كان أقوالا وأفعالا تُنافى الدّين وتُوجبَ تكفير صاحبها كان كُفْرًا بصرف النّظر عمّا يترتّب عليه من الآثار، وإن كانت هذه الأقوال أو الأفعال مُحَرِّمة كان حراما، أمّا إن كانت جائزة فإنّه ينظر لما يترتّب عليها من الآثار، فإن كانت مُحَرِّمة كان حراما وإلا فلا.

## حرمة الذّهاب إلى السّحرة

الذهاب إلى السّحرة أمر ممنوع في الإسلام خُرمة تعاطيه وحُرمة طلبه وحُرمة تصديق أهله بل هو من أنواع الكُفر الأكبر الذي أمرنا رسول الله عَلَيْ باجتنابه لعموم قوله عَلَيْ (لَيْسَ مَنَا مَنْ تَطَيَّرَ أَوْ تُطيِّرَ لَهُ ؟ أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُسُحَّرَ أَوْ تُسُحَّرَ أَوْ تُسُحَّرَ أَوْ تُسُحَّرَ أَوْ تُسُحَّرَ أَوْ تُسُحِّرَ لَهُ ؟ أَوْ تَسَحَّرَ أَوْ تُسُحَّرَ أَوْ تُسُحِّرَ لَهُ ؟ ) . وقوله عَلِيْ في رواية البخاري عن أبي هريرة «اجْتنبُوا الْمُوبِقَاتِ الشِّرْكُ بِالله وَالسِّحْرُ (٣) » .

وجاء النّهى فى قوله [اجتنبوا] لكونه أبلغ من لفظ التّحريم والتّرك لأنّه يفيد عدم وجود القصد والتّعاطى والفعل، كما أنّ مُقارنة السّحر بالشّرك فى الحديث يشير إلى غلظة فعله وفظاعة شأنه لا سيّا وقد كُنِّى عنه بالكُفر فى قوله [فلاً تَكْفُر ]. ثمّ يأتى قول سحرة موسى ﴿إنَّا ءَامَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِر لَنَا خَطَيْنَا وَمَا أَحَرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْر ﴾ : ليُدلل على أنّ ما أكرهُوا عُليه من السُّحر وما تعلَّمُوه منه كان على درجة واحدة من الكُفر الذى يستوجب التّوبة والمغفرة والرّجوع إلى الله تعالى.

<sup>(</sup>١) انظر نووى مسلم [ج٧ ص ٤٣٢].

<sup>(</sup>٢) أخرجه في صحيح الجامع [ ٥٤٣٥] وأورده في الصّعيحة [ ٢١٩٥] عن عمران بن حصين كَرُفَّة .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٧٦٤ ] ومسلم [ ٨٩ ].

ويتصل بذلك أمران:

(الأوَّل) أنَّ التَّسبُّب بإيذاء الغير وإيصال المضرّة إليه عن طريق السَّحر من الأعمال المحرَّمة شرعا؛ ومن تسبّب في ذلك فعليه من الإثم بقدر مايقع من الأذى؛ كما يحرُم الذّهاب إلى السَّاحر لإصابة شخص مُعَيَّن لكون ذلك من أعمال الكُفر.

(الثّاني) أنّ تعاطى السّحر بكلّ صوره حرام بل هو الكُفر الأكبر فلا يجوز أن يُستعمل السّحر لإبطال سّحر مثله من استعانة بالشّياطين واستغاثة بهم وهو مقصود قوله عَلِيَّة لمّا سئل عن النَّشْرة «هُوَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ (١)». ولكن المبتلى به يُعالج بالرَّقى والأدعية الشّرعية الواردة في القرآن والثَّابِتة في صحيح السُّنَّة.

# (٩) الوقاية من السّحر

يندفع شر السّحر بالتّعوُّذ بالله تعالى والتّحصُّن بذكره واللُّجوء إليه وبتقوى الله عزّ وجلّ وأداء حقوقه ومراقبته، فمن اتّقى الله تعالى تولّى حفيظه ولم يكله إلى نفسه أو إلى غيره كما جاء قوله ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾ [آل عمران: ١٢٠]. وحفظ الله للمرء لا يكون إلاّ بحفظُه لدينه وأوامره سبحانه ومنه قول النّبي عَلِيُّ لابن عبّاس« احْفَظ الله يَحْفَظْكَ ، احْفَظ الله تَجِدْهُ تُجَاهَـكَ (٢)».

كما يندفع شرّ السِّحر بقوّة الإيمان وصدق اليقين وثبات العزيمة والتّوكّل على الله حقّ التّوكّل، وأنّ السِّحر مهما كانتُ صفتٍه فلا يضرّه إلاّ بإذن الله تعالى كما في قوله سبحانه ﴿ وَمَا هُم بِضَ آرَينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلَّا بِالنَّن ٱللَّهِ ﴾ فإن شاء الله لسحرهم أن يُؤثِّر كان ذلك ابتلاء منه سبحانه واختبارا، أو جاءً ذلكَ عَقابا للمسحور على عصيانه لربّه سبحانه وبعده عن الطّاعة والدّين، وإذا شاء أن يُبطل سحرهم حفظ المسحور من شرّهم وعصمه من كيدهم بفضله ورحمته، ويشتمل هذا الباب على عدّة مسائل:

# أوكما ـ الاحتراز من السّحر

الاحتراز هــو التَّحَفُّظُ الكِامل، ومنهحُرُزُ حُرازَةَ امتنعوتَحَصَّنَ، واحْتَرُز من كـذا وتَحَرُّزُ منـه: تَوقُّاهُ وجعل نفسه منه في حِرْزِ ووقاية، والاحتراز من السّحر وتوقّي شروره يقوم على أمرين:

# (الأول) التّحصُّن بذكر الله تعالى و آياته

أمّا [التَّحَصُّن] فهو اتّخاذ الْحصْن والوقاية والحصن هو الحفظ والحياطة والحرز، وحَصَّنَ الشَّيْءَ حَصَانَةَ فَهُو حَصِينٌ أَى مُحَّكَمَّ مَنِيعٌ، والْحَصَانَةُ [ المنعَة (٣)]. والتَّحَصُّنُ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٦٨]. (٢) من حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٥١٦].

<sup>(</sup>٣) انظر معجم مقاييس اللّغة [ص٢٦٧].

بذكر الله من أنجع الأدوية التي تحفظ من تأثير الأرواح الخبيئة، وتدفع السّحر بما يعارضه من الآيات، ويقاومه من الأذكار التي تُبطل مفعوله و تمنع المراد منه، ويتأكّد ذلك بمسألتين:

(الأولى) أنّ دخول الإنسان تحت مظلة الذكر والطّاعة يحول بينه وبين تأثير السّحر فيه أو تأثّره هو بالسّحر، لكونه محفوظا منه بأمر الله تعالى، وإذا كان القلب مُمتلئا بحبّ الله تعالى مغمورا بذكره وشُكره، وله من التّوجهات والدّعوات والأذكار والتّعوُذات ما لا يخلُ به ويطابق فيه قلبه لسانه، كان هذا من أعظم الأسباب التي تمنع نيل السّحر منه وإصابته له [(١)].

(القّانية) أنّ رسول الله عَلَيْ جعل في سورة الإخلاص والمعوِّ ذتين الكفاية لمن أراد أن يتحصّن من شرّ السّحر والاستعاذة بهن من كلّ مكروه جملة وتفصيلا، بل وجعلهن مادّة مُؤثّرة وفعّالة للاستعاذة من شرّ النّقاثات في العقد، ومن شرّ السّواحر وسحرهن وأخبر أنّ لهذه السّور شأن عظيم في الاحتراز والتّحصن من الشّرور قبل وقوعها:

ب ولهذا أوصى رسول الله عَلَي عبد الله بن خُبَيْب بقراءتهن حين يمسى وحين يصبح وقال له «قُلْ: قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ وَالْمُعَوِّ ذَتَيْنِ حِينَ تُمْسِى وَحِينَ تُصْبِحُ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ تَكْفِيكَ مِنْ كُلِّ شَىء (٢) »: أى تدفع عنك كل سوء وشر وتُغنيك عما سواهن.

\* وقوله «مَا سَأَلَ سَائِلٌ بِمِثْلِهِمَا وَلاَ اسْتَعَاذَ مُسْتَعِيذٌ بمثْلهمَا (٤)».

\* وقد ذُكر أنّه يَلِكُ سُحر في إحدى عشرة عقدة وأنّ جبريل عليه السّلام نزل عليه بالمعوّ ذتين فجعل كلّما قرأ آية منهما انحلّت عُقدة حتّى انحّلت العُقَد كلّها «فَقَامَ النّبيُ عَلِكُ كَأَنَّمَا نَشَطَ منْ عقال (٥)».

بُ وآية الكرسى ممّا أَخبر رسول الله عَلَي أنها من أعظم ما يُتحصَّن به من شرّ السّحر والشّياطين لقوله من حديث أبي هريرة «إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فراشكَ فَاقْرأْ آيَةَ الْكُرْسِيّ لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ الله حَافظٌ وَلاَ يَقْربُكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصَبِّحَ (٢)». وقوله «لَنْ يَزَالَ عَلَيْكَ مِنَ الله حَافظٌ» أَى ملائكة يحفظونه بأمر الله تعالى مِن قوله ﴿إِنكُلُّ نَفْسٍ لَمَّا

<sup>(</sup>۱) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٢٩]. (٢) حديث حسن أخرجه أبو داود [٥٠٨٢]. (٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٤٥]. (٤) حديث حسن صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٥٣]. (٥) من حديث أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٩١٦٣]. (٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [٣٢٧٥].

عَلَيْهَا حَافظٌ ﴾ [الطّارق: ٤].

بد وقال الأكثرون بالاسترقاء للصحيح المعافى لما يخاف أن يغشاه من المكروهات والهوام ودليلهم فيه حديث عائشة «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْكَ كَانَ إِذَا أُوَى إِلَى فرَاشه كُلَّ لَيْلَة ، جَمَعَ كَفَيْه ثُمَّ نَفَتَ فيهِمَا فَقَرَأُ فيهِمَا قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ، وقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ، وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا مَا اسْتَطَاعَ مِنْ جَسَده (١٠)».

ولا يكون للسّحر فاعلية وتأثير إلا على أصحاب القلوب الضّعيفة المنفعلة، والنّفوس الشّهوانية المتعلّقة بالسُّفليّات، ولهذا فإنّ غالب ما يُؤثّر في النّساء والصّبيان والجُهّال ومن ضَعُفَ حَظُه من الدَّين والتّوكُّل والتَّوحيد، ومن لا نصيب له من الأوراد الإلهيّة والدّعوات والتّعوُّذات النَّبويّة [(٢)].

والمسحور هو الذى يُعينُ على نفسه لتعلَّق قلبه بأشياء شيطانية يكثر الالتفات إليها والاهتمام بها، فيتسلَّط على قلبه بما فيه من الميل والزيغ، والأرواح الخبيثة إنما تتسلط على أرواح تجدها مستعدة لتسلَّطها عليها بميلها إلى ما يناسب تلك الأرواح، وبفراغها من الإيمان واليقين والركون إلى جنب الله، وعدم أخذها للعُدَّة التي تحاربها بها من قراءة وذكر، فتجدها فارغة لا عُدَّة معها فتتسلط عليها ويتمكن تأثيرها فيها بالسحر وغيره.

# (الثَّاني) الاحتراز من السَّحر ببعض الأعمال اليقينيَّة

إذا كان ذكر المرء لربه تعالى في كل ظروفه وأحواله من أعظم الأسباب التي تمنع إصابته بالسّحر، ومن أقوى علاجاته له بعدما يصيبه، فإنّ توقّيه لذلك يرتبط ارتباطا مباشرا بتعاطى الأسباب التي تحول دون تحقيق ضرره وفاعليته والتي منها:

## (١) الأصطباح بالتَّمر

ويتوتّق الحديث عن هذه المسألة بالهدى الصّحيح المنقول عن النبي عَيَالِيَّة عند البخارى ومسلم وغير هما من أئمّة الحديث:

\* فجاء قوله ﷺ عن سعد بن أبي وقاص «مَن اصْطَبَحَ كُلَّ يَوْمٍ تَمَرَاتٍ [ (٣) ] عَجْوَةً لَمْ يَضُرَّهُ سُمٌّ وَلاَ سِحْرُ ذَلِكَ الْيَوْمَ إِلَى اللَّيْلِ (٤) ».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٧،٥٥] وأبوداود [٥٠٥٦].

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٢٧].

<sup>(</sup>٣) التَّمْرُ: اليابس من ثَمَر النَّخيل ويُجمع على [تُمُور] وواحدته [تَمْرَةٌ] وتُجمع على [تَمَرات]. أمّا الْعَجْوَةُ فهي ما يُخْلَطُ من التَّمْر بعضه ببعض ويُطَرَّى بالعسل حتّى يأخذ شكل الكُتْلَة المتماسكة ونخلتها تسمّى [اللّينة] من قوله تعالى ﴿مَا قَطَعْتُم مِن لِينَهِ أَوْ تَرَحَّتُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَى ٓ أُصُولِهَا فَيإِذْنِ اللّهِ ﴾.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٦٨] ومسلم [٢٠٤٧].

بد وجاء في رواية بلفظ «مَنْ تَصَبِّحَ بِسَبْعِ تَمَرَاتٍ عَجْوَةً لَمْ يَضُرَّهُ ذَلِكَ الْيَوْمَ سُمِّ وَلاَ سحْرٌ (١)». أي يأكلها على الرّيق قبل أن يَطْعَمَ شيئا.

\* وفى رواية مسلم « فى عَجْوَة الْعَاليَة شَفَاءً ، أَوْ إِنَّهَا ترْيَاقٌ ، أَوَّلَ الْبُكْرَة ( ٢ ) » . ويُقصد «بالتَّرْيَاق » ما يمنعُ امتصاصَ السَّمِّ فَى المَعدة والأمعاء .

وكما جاء العدد «مُطْلَقًا» في رواية وقع «مُقيَّدًا» بالسَّبْع في غيرها، وكما قُيد المكان «بالمَدينَة» في رواية أُطلق في «غيرها»، ثم كان التقييد بالعدد والمكان فيما رواه أبو ضمرة ولفظه «مَنْ تَصَبَّح بِسَبْع تَمَرات عَجْوة مَنْ تَمْرِ الْعَالِيَة (٣)». و «الْعَالِيَةُ»: هي القرى التي في الجهة العالية من مدينة رسول الله عَيَّكُ وهي جَهة نجد.

ويُستفاد من دلالة الروايات ما يلى:

(١) أنّ السّر الذى فى العجوة من دفع ضُرِّ السّحر والسُّم يرتفع إذا دخل اللّيل فى حقّ من تناوله أوّل النّهار، ويُستفاد منه إطلاق اليوم على مابين طلوع الفجر أو الشّمس إلى غروبها ولا يستلزم دخول اللّيل.

(٢) أنّ خصوصية ذلك مرتبطة بالتَّناول أوّل النَّهار لأنّه حينئذ يكون الغالب أنّ تناوله يقع على الرّيق، فيُحتمل أن يلحق به من تناول اللّيل على الرّيق كالصّائم، وظاهر الإطلاق أيضا المواظبة على ذلك.

(٣) أنّ كون العجوة تنفع من السُّم والسّحر إنّما هو من بركة دعوة النّبي الله لتمر المدينة لا لخاصية في التّمر وهو قول الخطّابي.

(قال) القرطبى: [ظاهر الأحاديث خصوصية عجوة المدينة بدفع السَّم وإبطال السحر والمطلق منها محمول على المقيد، وهو من باب الخواص التى لا تُدرك بقياس ظنى، ومن الأئمة من تكلف لذلك فقال إنّ السَّموم إنّما تقتل لإفراط برودتها، فإذا داوم على التَّصبُّح بالعجوة تحكّمت فيه الحرارة وأعانتها الحرارة الغريزية فقاوم ذلك برودة السَّم ما لم يستحكم (1)].

أمّا عن خصوصّية التّمر فيقول ابن القيّم في الزّاد: [عجوة المدينة من أنفع تمر الحجاز، وهو صنف كريم ملذّذ متين الجسم والقوّة، وهو من ألين التّمر وألذّه، والتّمر في الأصل من أكثر الثّمار تغذية لما فيه من الجوهر الحارّ الرّطب، وأكله على الرّيق يقتل الدّود

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٠٤٨]

<sup>(</sup>٣) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٤٩].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٥١].

لما فيه من القوّة التّرياقيّة، فإذا أُدِيمَ أكْلُهُ على الرّيق خفَّف مادَّة الدّود وأضعفه وقلّله أو قتله أر (١٠]. وفيه إشارة إلى أنّ المراد نوع خاصّ من السّم وهو ما ينشأ من الدّيدان التي في البطن لا كلّ السّموم، لكنّ سياق الخبر يقتضى التّعميم لأنّه نكرة في سياق النّفي [(٢٠].

#### خصوصية السُّبع من الأعداد

جاء عدد السّمرات في أكثر الأحاديث مُقيّدا بالسّبْع كما في رواية البخارى «مَنْ أَكُلَ سَبْعَ تَمَرَات». وهذا يؤكّد أنَ خاصّية «السّبْع» قد وقعت قَدَرًا وشرعا، فالله تعالى خلق السّماوات سبعا، والأرضين سبعا في قسوله تعسالي ﴿ اللّهُ اللّهِ عَلَى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوْتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنّ ﴾ [الطّلاق: ١٢]. وأنزل الله على نبيّه عَلَى ﴿ الْحَجر: ٨٧].

ومَثْلَ التّنزيل الحكيم ما يُضاعف به صدقة المتصدِّق بحبَّة ﴿ أَنْبَتَتْ سَبَعَ سَنَابِل فِي كُلِّ سُنْبُلَة مِّاْفَةُ حَبَّةٌ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٦١]. والسّنابل التي رأهاصاحب يوسف عَلَى سَبعا: ﴿ إِنِي آرَى سَبْعَ بَقَرَ تِ سِمَان يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلَت خُضْرٍ وَلَّكُ لَهُ الرّيح على قوم عاد سبع ليال، ويدخل الجُنة من هذه الأمّة بُغير حساب سبعون ألفا.

ثم شرع الخالق سبحانه لعباده الطواف سبعا، والسّعى بين الصّفا والمروة سبعا، ورمى الجمار سَبْعًا سَبْعًا، وتكبيرات العيدين سبعا في الأولى وخمسا في الثّانية، ومن لم يجد الهدى صام بعد الحجّ سبعًا، وقال رسول الله عَلَيْ «مُرُوا أُولاَدَكُمْ بِالصَّلاةِ لسَبْع». وأمر عَلَيْ في مرضه أن يُصب عليه من سبع قرب لما ذكره البخارى من قوله «هَريقُوا عَلَى من سبع قرب لما ذكره البخارى من قوله «هَريقُوا عَلَى من سبع قرب لم تُحلَل أُوكِيتُهُنّ ، لَعلَى أَعْهَدُ إِلَى النَّاسِ(٣)». والوكاء هو ما يُشد به فم القربة على ما فيها من ماء ، (قال) الخطابي [ يشبه أن يكون خص السّبع تبركا بهذا العدد لأن له دخولا في كثير من أمور الشريعة وأصل الخلقة (٤)].

[ولاريب أنّ لهذا العدد خاصية ليست لغيره، من الأعداد، والسبعة جمعت معانى العدد كله وخواصه، فإنّ العندد شفع ووتر، والشفع أوّل وثان، والوتر كنذلك، فهذه أربع مراتب: شفع أول وثان ووتر أوّل وثان، ولا تجتمع هذه المراتب فى أقلّ من سبعة، وهى عدد كامل جامع لمراتب العدد الأربعة، أى الشّفع والوتر والأوائل والشّواني، ونعنى بالوتر

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٢٩٢].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٥١].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [١٩٨ و ١٧٨ ] ومسلم [٢١٨].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١ ص ٣٦٣].

الأول الثّلاثة، وبالوتر الثّاني الخمسة، وبالشّفع الأول الاثنين، وبالثّاني الأربعة. ].

[..كما أنّ للأطبّاء اعتناء عظيما بالسبعة، والله تعالى أعلم بحكمته وشرعه وقدره فى تخصيص هذا العدد من هذا البلد من هذه البقعة بعينها من السبم والسّحر، بحيث تمنع إصابته من الخواص التى لو قالها بقراط وجالينوس وغيرهما من الأطباء، لتلقّاها عنهم النّاس بالقبول والانقياد.

فكيف الحال وقد قال هذا الكلام صاحبُ الوحى والرِّسالة عَلَيْكَ والذى كلامه هو اليقين والبرهان، وعلاجه هو المجع الأدوية والأشفية، وأنفعها للقلوب والأبدان والمعاش والمعاد، فإن في أمره وعلاجه الشفاء الكامل الذى لا يغادر سَقَمَا إلاّ أبراً ه ولا مَرَضًا إلاّ شُفى بأمر ربّه تعالى [(١٠)].

## (٢) دفن الشّعر وقل مات الأصابع

لمّا كان من مركّبات السّحر وعمله الحصول على بعض الآثار الخاصّة بمن أريد سحره، مثل شعره أو ثوبه، كما تحصّل عليه اليهودى من [مُشْط ومُشَاطَة] رسول الله عَلَيْ وعقد عليها سحره، فإنّه يُستحبّ أن يُتحفّظ على ما يُزالُ مَن هذه الشّعور والأظفار ومد اراتها عن الأنظار لكونها أجزاء من الآدمى ينبغى احترامها وتكريمها وذلك لاعتبارين مهمّين:

(الأوّل) أنّ جسد المؤمن ذو حرمة فما سقط منه وزال عنه فحظُه من الحُرمة قائم، فيحقّ أن يدفنه كما لو أنّه مات، فإذا مات بعضه فأيضا تقوم حُرمته ويتمّ دفنه، أو التّحفَّظ عليه بوسائل أخرى كى لا يتفرَّق أو يقع في مزابل القذارة، كما أمر النّبي عَلِيّه بدفن دمه حيث احتجم، ويُقاس هذا على قول عائشة «كَانَ رَسُولُ الله عَلِيّة يَأْمُر بدَفْن سَبْعة أَشْيَاء مِنَ الإِنْسَان: الشَّعْرِ وَلطَّفْرِ والنَّم وَالْحَيْضَة وَالسِّنِّ وَالْقُلْفَة وَالْمَسَيمة ( ٢٠ )». و «الْمَشيمة أَنْ الطّبقة الخارجية لغشاء الجنين.

(الثّانى) عدم تعريض ما يُزال من جسد الإنسان للأيدى حتّى لا يتمّ استخدامه فيما يضر من أعمال السّحر، والحيلولة دون وصول السّاحر إلى شيء من ذلك، لما ورد من قوله وحتَّى لاَ يَتَلَعَّبَ به سَحَرَةُ بني آدَمُ (٣)». كي لا تكون عرضة لأعمال السّحر وغيرها.

(قال) النووى [يستحب دفن ما أخذ من الشّعور والأظفار ومواراته في الأرض، نُقل ذلك عن ابن عمر واتّفق عليه أصحابنا (٤٠). كما يُمكن التّخلّص من هذه الآثار بالوسائل

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٩٨ ـ ٠٠٠]. (٢) رواه هشام بن عروة عن عائشةرضى الله عنها [انظر تفسير القرطبي ج ٢ ص ١٠٠]. (٣) أخرجه البيهقي من حديث وائل بن حجر. (٤) انظر المجموع شرح المهذّب [١/ ١٨٩٩].

الأخرى المتاحة بما لا يلوّث البيئة أو يضرّ أحدا من النّاس.

## الثَّانية ـ العلاج من السَّحر

والعلاج من السّحر يتضمّن استخراج السّحر وإبطاله واستفراغ المحلّ الذى يصل إليه أذى السّحر، كما يشمل ذلك حلّ السّحر عن المسحور والتّعريف بالنَّشْرة الجائزة ، وغير الجائزة ، ويأتى ذكر ذلك تفصيلا على النّحو التّالى:

#### (۱) استخراج السّحر وإبطاله

يُقصدُ بالسّحر هنا [العمل] الذي هوأ ثر المسحور له من شعر أو ثوب وهو الذي عقد عليه السّاحر ونفث فيه بسحره ودَفَنه في مكان غير معلوم للنّاس، والحديث عن ذلك يتطلّب استدعاء الرّواية الصّحيحة التي أوردها الإمام أحمد في مسنده عن زيد بن أرقم قال «سَحَرَ النَّبي عَلَيْهُ رَجُلٌ مِنَ الْيَهُود، قَالَ: فَاشْتَكَى لذَلكَ أَيّامًا، قَالَ: فَجَاءَ جبْريلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَقَالَ: إِنَّ رَجُلاً مِنَ الْيَهُود سَحَركَ، عَقَدَ لَكَ عُقَدًا في بنْرِ كَذَا وَكذَا، فَأْرسَلْ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَقَالَ: فَعَاهُ وَكُذَا، فَأَرْسَلْ إِلَيْهَا مَنْ يَجِيءُ بها، فَجَاء بِهَا إِلَيْهَا مَنْ يَجِيءُ بها، فَجَاء بِهَا فَحَلَا مَنْ عَقَالَ (١٠) ».

#### ومن دلالات الحديث:

١ - أنّ السّاحر يستعين في سحره بأثر من آثار المسحور له ويتمثّل ذلك في بقايا بعض شعره أو جزء من ملابسه، لذلك جاء سحر اليهودي لرسول الله عَيْكُ في [مُشْط ومُشاطة وَجُفٌ طَلْع نَخْلَة ذكر]. أمّا المُشط فمعروف والمُشاطة هي الشّعر الذي يسقط من الرّاس أو اللّحية عند تسريحه، أمّا الجُفُ فهو وعاء طلعة النّخل وهو الغشاء الذي يكون عليه ويُطلق على الذّكر والأنثى، ولذا قيده في الحديث بقوله «طَلْعة ذكر (٢٠)». وهو محاذكر في الكتاب بقوله تعالى ﴿وَالنَّهُ مَا اللّهُ لَا اللّهُ لَنْ ضِيدٌ ﴾ [سورة ق: ١٠].

والطَّلْعُ ما يطلَع من النَّخلة ثم يصير ثَمَراً إِذا كانت أنثى، وإِن كانت ذكراً لم يصر ثَمَراً بِل يُؤكل طَريًا، ويُترك على النّخلة أياما معلومة حتى يصير فيه شيء أبيض مثل الدقيق وله رائحة ذكيّة فيلُقَّح به الأنثى. وفي القاموس الطَّلعُ عُلاَفُ الْعُنقُود وهو ما يبدو من ثَمَر النَّخْلِ في أوّل ظهوره، وطَلْعُ النَّخْلِ من يَطْلُعُ طُلُوعًا وأَطْلَعَ وَطَلَعَ : بِدَا طَلْعُهُ وهو الرَّطَنُ أوّل ما يَنشَقُّ عنه بالجُفِّ، وإذالة ذلك عنه وجعلُ الفُحَّالَ [(٣)] فيه

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩١٦٣] والنّسائي [٤٠٩١].

<sup>(</sup> ٢ ) وطلَّعَة ذَكَرٍه: جاءت في المحكم [ ٧٠ / ٢٠ ] بتنوين وطَلَّعَة ، واختار السَيرافي في ذات العبارة إضافة وطَلَّعَة ، إلى ذَكر ً.

<sup>(</sup>٣) الفُحَالُ، بضمّ الفاء وتشديد الحاء: ذَكرُ النّخل وجمعه فحاحيل. [انظر تحرير التّنبيه ص٣٠٤].

هو التَّلقْيحُ، فإذا انعقد فهو البلح [(١)].

٧ ـ كما أنّ الساحر يحتاج إلى أن يُخفى سحره فيما يصعب الوصول إليه من الأماكن، ولذلك جاء اختيار اليهودى لموضع إخفاء السحر «أَسْفَلَ» بئر ذروان فى بنى زُريق إمعانًا فى تخبئته والحيلولة دون الوصول إليه، كما استغلّوا ماء البئر وتغيّر لونها للسّمويه على ذلك إمّا لردائته بطول مُكثه، وإمّا لما خالطه من الأشياء التي ألقيت فيه، ولقد ذكر رسول الله عَلَي هذه البئر بقوله «هذه الْبِئرُ الَّتِي أُرِيتُهَا وَكَأَنَّ مَاءَهَا نُقَاعَةُ الْحنَّاء وَكَأَنَّ نَخْلَهَا رُءُوسُ الشَّيَاطين».

ونقاعة الحنّاء: الماء الذي خرج فيه لونها إذا نقعت فيه، وتشبيهه نخلها برؤوس الشّياطين يعني أنّها مُستكرهة مُستقبحة المنظر والخبر، وهذا على عادة العرب إذا استقبحوا شيئا شبّهوه بأنياب أغوال أو رؤوس الشّياطين، ويعني ذلك والله أعلم أنّ هذه الأرض التى فيها النّخل والبئر خراب لا تعمر لرداءتها، فبئرها معطّلة ونخلها مقطوع الأغصان ومقشّر اللّحاء، وتغيّر ماء البئر إمّا لطول إقامته وإمّا لما خالطه ممّا ألقى فيه.

٣- يتسنى للمسحور إذا ما عرف بذلك أن يبحث عن مكان السّحر أو يكلف من يستطيع استخراجه وهو ما صحّ عن رسول الله عَليه عندما سأل ربّه تعالى في ذلك، فَدُلَّ عليه فاستخرجه من «بئر ذَرُوانَ» كما في حديث عائشة قالت «فَأتَى النّبِيُ عَلَيْهُ الْبِئْر حَتَى اسْتخرجه أستخرجه أستخراج ما حواه، فلمّا استخرجه رسول الله عَليه ذهب ما به حتى كأنّه أنشط من عقال.

إذا ما أتيحت له فرصة وجود السّحر وجب عليه أن يحلّله لقوله «فَجَاء بها فَحَلَلهَا». أى أنّ عُقَدَه لا تُحلُّ إِلا بالتّعوُّذ عليه ثمّ تفكيك عناصره أو حرقه حتى يتلاشى أثره ثمّ يُدفن لما ورد فى الحديث من قوله عَنَاهُ «فَأَمَرْتُ بِهَا فَدُفنَتْ (٢)». وهذا من أبلغ ما يُعَالَجُ به المسحور من سحره، وهو بمنزلة إزالة المادة الخبيثة وقلعها من الجسد [(٣)].

أمًا الذي استُخرج من البئر فقد ذكرت فيه روايتان:

(الأولى) ما جاء في رواية عمرة عن عائشة «فَنزَلَ رَجُلٌ فَاسْتَخْرَجَهُ». وفيه من الزيادة أنّه «وَجَدَ في الطَّلْعَة تمثَالاً منْ شَمْع، تمثَال رَسُول الله عَلَا وَإِذَا فيه إِبَرٌ مَغْرُوزَةٌ، وَإِذَا وَتَرٌ فيه إِحْدَى عَشْرَة عُقْدَةً، فَنزَلَ جُبْرِيلُ بِالْمُعَوِّذَتَيْنَ، فَكُلَّمَا قَرَأ آيَة انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ، وَكُلَّمًا نَزَعَ إِبْرَةً وَجَدَلَهَا رَسُولُ الله عَلَا أَنَمُ يَجِدُ بَعْدَهَا رَاحَةً (٤٠)».

 <sup>(</sup>١) انظر الإفصاح في فقه اللّغة [٢/٤٤٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٦٣] ومسلم [٢١٨٩].

<sup>(</sup>٣) نقلا عن فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٤٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في دلائل النَّبوُّة [ج ٦ ص ٢٤٨].

وجاء في حديث زيد بن أرقم عند أحمد «سَحَرَ النَّبِيَ عَلَيْهُ رَجُلاٌ مِنَ الْيَهُود فَاشْتَكِي لِلْمَاهُ اللَّهُ أَيَّامًا ؛ فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَقَالَ إِنَّ رَجُلاً مِنَ الْيَهُود سَحَرَكَ ، عَقَدَ لَكَ عُقَدَا فَي بِعْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَقَالَ إِنَّ رَجُلاً مِنَ الْيَهُود سَحَرَكَ ، عَقَدَ لَكَ عُقَدَا فَي بِعْرِكُنَا ، فَأَرْسُلَ إِلَيْهَا مَنْ يَجِيءُ بَهَا ؛ فَبَعْثَ رَسُولُ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكَ فَاسْتَخْرَجَهَا فَجَاءَ بِهَا فَحَلَلهَا ؛ قَالَ فَقَامَ رَسُولُ الله عَلَيْ كَأَنْمَا نُشِطَ مِنْ عِقَالٍ (١٠)». (قال) في النهاية [إنّها هو أنشط أي حُلَ (٢٠)].

(الشّانية) ما جاء عند البخارى من رواية عروة عن عائشة رضى الله عنها أنّ سحر لبيد كان «في جُفّ طَلْعَة ذَكَرٍ تَحْتَ رَاعُوفَة في بنُو ذَرْوَانَ». و(قال) أبو عبيد [في حديث النّبي عَظَة حَينَ سُحرَ «أَنَّهُ جُعلَ سحْرُهُ في جُفّ طَلْعَة وَدُفنَ تَحْتَ رَاعُوفَة الْبنو (٣)». «قال»: أمّا قُوله «رَاعُوفَة الْبنو » فَإِنّها صَحرة تُترك في أسفل البئر إذا احْتُفرت تكون ظاهرة هناك فإذا أرادوا تنقية البئر جلس المنقى عليها (٤)].

#### ومن الدّلالات التي يحملها حديث عائشة:

( 1 ) أنّ الله عزّ وجلّ بإعلامه ملائكته وإخباره نبيَّه عَلَيْهُ مكان السِّحر وكشفه له أراد أن يردّ كيد الكافرين ويكشف له حقد الحاقدين ويدفع عنه بغض الكارهين ويحفظه من شـرّ المعاندين الظّالمين من قوله ﴿وَٱللَّهُ مُتِمَّ نُورِمِ وَلَوْ حَكَرةَ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ ·

(٢) أنّ الأشياء التي دفنها ساحر اليهود وأمْرُ النّبي عَيَ للله للعض الصّحابة بنزح ماء البئر، ورفعهم الرّاعوفة واستخراجهم للجُفّ الذي يحتوى المشاطة والوَتَر الذي عقدوا عليه سحرهم من تحتها، تُؤكّد أنّ استخراج عمله وحله من أهم علاجات السّحر التي صرّح بها الشّارع الحكيم عَلَيْ من قوله «فَاسْتَخْرَجَهَا فَجَاءَ بها».

(٣) أَنّ في قوله عَلِي ﴿ وَأَكْرَهُ أَنْ أَثْيرَ عَلَى أَحَد مِنَ النَّاسِ شَرًّا ﴾ الخشية من إخراجه وإشاعته فيتعلّمه من أراد استعمال السّحر ونشّره والحديث فيه ، وهو من باب ترك مصلحة لخوف مفسدة أعظم منها وهذا من أهم قواعد الإسلام التي تُؤكّد أنّ درء المفاسد مقدّم على جلب المصالح .

## (٢) استغرانج المحل الذس يصل إليه أذس السَّمر

من المعروف أنّ للسّحر تأثيره الفاعل في طبيعة الإنسان وتهييج أخلاطها وتشويش مزاجها بإذن الله تعالى، فإذا ظهر أثره في عضو وأمكن استفراغ المادة الرّديئة ولا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٩٩١٦] وأحمد [١٩١٦٣].

<sup>(</sup>٢) انظر سُنن النّسائي [ج ٤ ص ٣١ ـ هامش].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبوعبيد في غريب الحديث [ج ٢ رقم ١٧٧ ص ١١٢].

<sup>(</sup>٤) انظرغريب الحديث [ج ٢ ص ١١٩].

سيّما في الموضع الذي انتهى السّحر إليه وذلك عن طريق الاحتجام فإنّ ذلك من أنفع المعالجات إذا استُعملت على القانون الذي ينبغي [(١)].

ويتأيّد هذا بما ذكره أبو عبيد في «غريب الحديث» بإسناده عن عبد الرّحمن بن أبي ليلى «أَنَّ النَّبِيَ عَلِيَّةَ احْتَجَمَ عَلَى رَأْسه بِقَرْن حِينَ طُبُ (٢)». (قال) الأصمعي: قوله «طُبِ» يعنى «سُحر » ومنه رَجُلٌ مَطْبُوبٌ ، وإنّما كُنِّي عن السّحر بالطّبُ تفاؤلا كما كُنِّي عن اللّديغ بالسّليم (٣)].

(قال) القرطبى: [إِنَّمَا قيل للسَحر طِبُّ لأَنَّ أصل الطّبِّ الحَدَق بالشّيء والتَّفطُّن له، فلمّا كان كلّ من علاج المرض والسَّحر إِنَّما يتأتّى عن فطنة وحَدَق أطلق على كلّ منهما هذا الاسم (٤)].

وعللوا سبب الْحجَامَة بأنّ مادّة السّحر الذي أصيب به رسول الله عَلَيْ انتهت إلى أنه كان يُخيَّلُ إليه أنّه فعل الشّيء [ولم يفعله] ظن أنّ ذلك عن مادّة دمويّة أو غيرها مالت إلى جهة الدُّماغ وغلبت على البطن المقدَّم منه فأزالت مزاجه عن الحالة الطبيعية له، وكان استعمال الحجامة إذ ذاك من أبلغ الأدوية وأنفع المعالجات فاحتجم، وكان ذلك قبل أن يُوحى إليه أنّ ذلك من السّحر.

فلمّا جاءه الوحى من الله تعالى وأخبره أنّه قد سُحرَ عدل إلى العلاج الحقيقى وهو استخراج السّحر وإبطاله ، فسأل الله تعالى فَدَلُهُ على مكانه فاستخرجه فقام كأنّما أنشط من عقال ، وكان غاية هذا السّحر فيه إنّما هو في جسده وظاهر جوارحه لا على عقله وقلبه ، ولذلك لم يكن يعتقد صحّة ما يُخيَّلُ إليه من إتيان النّساء بل يعلم أنّه خيال لا حقيقة له ، ومثلُ هذا قد يحدث من بعض الأمراض [(٥)].

وتتم الْحِجَامَة بامتصاص الدَّم بالخُجَم بعد تشريط الجلد وقد تكون جافة دون دماء ، وهى علاج قديم عرفته العرب [استفراغا للدّم] من بعض المواضع العرقية وتبريدا للمزاج ، ومن الصّحيح الذي جاء فيها ما أخرجه البخاري عن ابن عبّاس «أنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ احْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرَمٌ في رأْسه منْ شَقيقَة كَانَتْ به (٢)».

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٢٦].

<sup>(</sup>٢) انظر غريب الحديث [٥٠٥].

<sup>(</sup>٣) انظر غريب الحديث [ج ٣ ص ١١].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٣٩].

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٢٦].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٠١] ومسلم [١٢٠٢] مختصرا.

الأمراض المزمنة وسببه أبخرة مرتفعة أو أخلاط حارة أو باردة ترتفع إلى الدّماغ، فإن لم تجد منفذا أحدث الصّداع فإن مال إلى أحد شقّى الرّأس أحدث الشّقيقة، وفي قول النّبي عَلَيْكُ عن جابر «إِنْ كَانَ في شَيْء منْ أَدْوِيَتكُمْ خَيْرٌ فَفِي شَرْطَة مِحْجَمِ، أو شربة مِنْ عَسَل، أوْ لَذْعَة بِنَار، وَمَا أُحِب أَنَّ أَكْتُوى (١٠)».

(قال) النّووى [وهذا من بديع الطّب عند أهله، لأنّ الأمراض الامتلائية إِمَا أنّ تكون دموية أو صفراوية أو سوداوية أو بلغمية، فإن كانت دموية فشفاؤها إخراج الدّم، وإن كانت من الثّلاثة الباقية فشفاؤها بالإسهال المسهّل اللآئق لكلّ خلط منها، فكأنّه نبّه في الحديث بالعسل على المسهّلات وبالحجامة على إخراج الدّم بها، وبالفصد ووضع العلق وغيرها ثمّا في معناها، وذكر الكيّ لأنّه يُستعمل عند عدم نفع الأدوية المشروبة ونحوها فأخرُ الطّبّ الْكَيّ "٢)].

كما جاء عن جابر بن عبد الله « أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ اسْتَأْذَنتْ رَسُولَ الله عَلَيْ في الْحِجَامَة، فَأَمَرَ النَّبِيُّ عَلِي أَبَا طَيْبَةَ أَنْ يَحْجُمُهَا (٣)». قَالَ حَسِبْتُ أَنَّهُ قَالَ «كَانَ أَخَاهَا مِنَ الرَّضَاعَة أَوْ عُلاَمًا لَمْ يَحْتَلَمْ». أمّا الحديث عن كيفية الحجَامة ومواضعها من الجسد وأوقاتها المستحبّة فيها ومنافعها فيرجع فيه إلى كتب السُّنَة وأهل التّخصيص في هذا العلم.

## (<sup>m</sup>) حلّ السِّحر عن المسحور

وهذا الباب بتضمّن الإشارة إلى ثلاث مسائل:

# (الأولى) حكم حلّ السّحر عن المسحور

اختلف أكثر العلماء في سُؤال السَّاحر [حلّ السَّحرَ] عن المسحور، فأجازه سعيد ابن المسيّب على ما ذكره البخارى معلقًا عن قتادة «قُلْتُ لسَعيد بْن الْسَيَّب رَجُلِّ به طبّ أَوْ يُؤَخَّذُ عَنِ امْرَأَته أَيْحَلُّ عَنْهُ أَوْ يُنشَّرُ ؟ قَالَ لاَ بَأْسَ بِهَ، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِه الإِصْلاَحَ، طبّ أَوْ يُنفّعُ فَلَم مَن يُدَاوِيه فَقَالَ فَأَما مَا يَنْفَعُ فَلَمْ يُنْهُ عَنْهُ (٤)». كما جاء موصولاً عن قتادة بلفظ «يَلْتَمسُ مَنْ يُدَاوِيه فَقَالَ إِنْمَا نَهَى الله عَمَّا يَنْفَعُ ». وقال الشَّعبى «لاَ بَأْسَ بالنَّشَّرَة الْعَرَبيَّة (٥٠)».

وقد سُئل الإمام أحمد عمن يُطلق السَّحر عن المسحور فقال [لا بأس به وهو المعتمد]. وأخرج الطّبرى في التّهذيب عن قتادة عن سعيد بن المسيب «أَنَّهُ كَانَ لاَ يَرَى بَأْسًا إِذَا كَانَ بِالرَّجُلِ سِحرٌ أَنْ يَمْشِيَ إِلَى مَنْ يُطْلِقْ عَنْهُ؟ فَقَالَ هُوَ صَلاَحٌ». و(قال) ابن قدامة

<sup>(</sup>١) حليث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٠٢] ومسلم[٢٢٠٥]. (٢) انظر نووي مسلم [ج ٧ ص ٥٥٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٠٦] وأبو داود [ ٤١٠٥]. ( ٤ ) ذكره البخارى مُعَلَّقًا عن قتادة قبل رقم [ ٥٧٦٥]. (٥) انظر تفسير القرطبي [ ج ٢ ص ٤٨].

[أمّا من يحلّ السّحر فإن كان بشيء من القرآن أو بشيء من الذّكر والأقسام أو الكلام الذي لا بأس به فلا بأس به، وإن كان بشيء من السّحر فقد توقّف أحمد ابن حنبل عنه (١)].

## (الثّانية) كيفية حلّ السّحر

وفى ذلك ذكر العلماء أنّ من وسائل حلّ السّحر ما يُسمَّى «بالنَّشْرَة» وهى رُقية يُعالج بها من يظنّ أنّ به سحرا أو مسًّا من الشّيطان، وقيل لها ذلك لأنّه يكشف بها عنه ما خالطه من الدّاء، يقال [نَشَّر عَنِ الْمَرِيضِ] رَقَاهُ حَتَّى يَفِيقَ، والتَّنْشِيرُ: التَّعْوِيذَةُ بالنَّشْرَةِ أَى الرقية .

والنُّشْرَةُ عند أهل العلم نوعان:

(الأوّل) النَّشْرَةُ الجائزة وهى حلّ السّحر بالقرآن والتّعوُّذ والأذكار المشروعة والدّعوات المباحة، وتأتى مشروعيّتها من حديث جابر رَوْقَيْقَ عند مسلم مرفوعا «مَنِ اسْتَطَاعَ منْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَفْعَلُ (٢)». كما ورد مُسَمَّاهَا والإشارة إليها في بعض الرّوايات والتى منها ما ذكره البخارى عن عائشة رضى الله عنها قالت «فَقَلْتُ أَفَلاَ -أَى تَنشَّرْتَ -فَقَال أَمَا وَالله فَقَدْ شَفَانِي (٣)». وجاء عند أحمد في المسند بلفظ «فَقَالَتْ عَائِشَةُ لَوْ أَنَّكَ؟ كَأَنَّهَا تَعْنى أَنْ يَتَنَشَر (٤)». أي يُعالج من السّحر.

وفى النَّشْرَةِ قال الشّافعي: لا بأس بالنَّشرة وهى ضرب من الرُّقية والعلاج لأنّه يُنشَّرُ بها عنه ما خامره من الدَّاء فيكشف أو يُزال، ومَّن صرّح بالنُّشرة كذلك المزني والطبرى وغيرهما. (قال) أبو عبيد [في حَديث النَّبي عَلَيُ حَينَ قَالَ «فَلَعَلَّ طِبًّا أَصَابَهُ ثُمَّ نَشَرَهُ بِقُلْ أَعُوذُ برَبِّ النَّاس (٥) ». أي رَقَاهُ بالقرآن والتّعرُّذ.

(والثّاني) النُّشْرَةُ الْحُرَّمة وهي حلّ السّحر بالسّحر من استعانة بالشّياطين واستغاثة بهم وإرضائهم، فيتقرَّب النّاشر والمنتشر إلى الشّيطان بما يحبّ فيبطل عمله عن المسحور، ولعلّ هذا الذي قصده رسول الله عَلَيْكُ من قوله «النّشْرَةُ منْ عَمَل الشَّيْطَان (٢٠)».

وفيه يُضيف النّبي عَلَي النُّشْرَة إلى الشّيطان وهي معروفة مشهورة عند أهل التّعزيم، وقال الحسن [هي من السّحر، وهذا محمول على أنها أشياء خارجة عن كتاب الله تعالى وأذكاره

<sup>(</sup>١) انظر المغنى لابن قدامة [ج ١٠ ص ١١٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم (٢١٩٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٦٥].

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٢٨].

<sup>(</sup>٥) انظر غريب الحديث لأبي عبيد [رقم ٣٣٢] والفائق [٢/ ٣٥٣].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٦٨] والبيهقي [٩/ ٣٥١].

وعن المداواة المعروفة التي هي من جنس المباح (١) ]. (قال) في الفتح: [ويُجاب عنه بأنّه إشارة إلى أصل النُّشْرة ويختلف الحكم فيها بالقصد، فمن قصد بها خيرا كان خيرا وإلا فهو شرّ، ولكن أن تكون النُّشْرةُ نوعين فهذا هو الصّواب (٢) ].

أمّا إذا تُحُصَّلَ على [العمل] بعد استخراجه فإنَّ عُقَدَهُ لا تُحَلُّ إِلاَ بِالتَّعوَّ ذَعليها لما في رواية ابن عبّاس «وأَخْرَجُوا الْجُفَّ فَإِذَا مُشَاطَةُ رَأْسِ إِنْسَانِ وَأَسْنَانِ مِنْ مُشْط، وَإِذَا وَتَرَّ مَعْقُودٌ فِيه إِحْدَى عَشْرَةَ عُقْدَةً مُغَرَّزَةً بِالإِبرِ فَأَنْزَلَ اللهُ المُعُودُ تَيْنِ وَهُمَا وَإِذَا وَتَرَّ مَعْشُوةَ آيَةً عَلَى عَدَد تلك الْعُقَد وأَمرَ أَنْ يَتَعَوَّذُ بِهِمَا، فَجَعَلَ كُلَّما قَرَأَ آيَةً انْحَلَّ عُقْدَةً وَوَجَدَ النَّبِي عَلَى عَدَد تلك الْعُقَد وأَمرَ أَنْ يَتَعَوَّذُ بِهِمَا، فَجَعَلَ كُلَّما قَرَأَ آيَةً انْحَلَّ عُقْدةً وَوَجَدَ النَّبِي عَلَى عَد رَعَى انْحَلَّ الْعُقْدةُ الأَخِيرةُ فَكَأَنَّما أَنْشِط مِنْ عِقَال (٣)». أي تحرّر من أثر السّحر بعد فَك عُقَده.

وجاء في تفسير القرطبي [فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى هَاتَيْنِ السُّورَتَيْنِ وَهِمَا إِحْدَى عَشْرَةَ آيَةً عَلَى عَدَد تلْكَ الْعُقَد، وأَمِر أَنْ يُتَعَوِّذُ بِهِمَا، فَجَعَلَ كُلَّمَا قَرَأَ آيَةً انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ وَرَجَدَ النَّبِيُّ عَلَيْ خَفَّةً، حَتَى انْحَلَّتِ الْعُقْدَةُ الْأَخِيرَةُ فَكَأَنَّمَا أَنْشَطَ مِنْ عِقَالٍ، وَوَجَدَ النَّبِيُ عَلَيْ خِفَّةً، حَتَى انْحَلَّتِ الْعُقْدَةُ الْأَخِيرَةُ فَكَأَنَّمَا أَنْشَطَ مِنْ عِقَالٍ، وَقَالَ لَيْسَ بِهِ بَأْسٌ، وَجَعَلَ جبريلُ يَرْقَى رَسُولَ الله يَلِي فَيَقُولُ «بسْمِ الله أَرْقيكَ، منْ كُلُ شَيْء يُؤْذَيكَ، منْ شَرِّ حَاسَد وَعَيْنِ وَالله يَشْفَيكَ». فَقَالُوا «يَارَسُولَ اللهَ أَلاَ نَقْتُلُ الْخَبِيثَ؟ فَقَالُوا «يَارَسُولَ اللهَ أَلاَ نَقْتُلُ الْخَبِيثَ؟ فَقَالُوا «يَارَسُولَ اللهَ أَلاَ نَقْتُلُ الْخَبِيثَ؟ فَقَالُ أَمَّا أَنَا فَلَقَدْ شَفَانِي الله وَأَكْرَهُ أَنَّ أَثِيرَ عَلَى النَّاسِ شَرًا (\* كُ)].

#### المأخوذ عن زوجته المشكلة والحلّ

من الظواهر المرضية المنتشرة في الكثير من الأوساط ما يسمّى «بالرَّبط» ويتمثّل هذا في عجز الرّجل المستو الخلقة عن إتيان زوجته ولا يصل إلى جماعها فإنّ ذلك يُسمَّى «مَرْبُوطا». فإن أعتقد أنّ هذا من نتيجة السّحرسمّى بالأُخْذَةُ - بضمّ الهمزة - وهي الكلام الذي يقوله السّاحر أوهى الرُّقية نفسها، و «الأُخْذَةُ» التي تأخذ العين حتّى يظن أنّ الأمر كما هو وليس كذلك، و «المُؤْخِذُ» المحدث للبغضة بالسّحر، ومنه «رَجُلٌ مُؤْخَذٌ» ممنوع عن النساء محبوس عنهن [(٥)].

والمأخوذ إذا ما اقترب من زوجته وأراد ها تعطّلت مراكز الإثارة الجنسية في المخ عنده فلا يتهيّأ لذلك ويصعب عليه مزاولة الأمر ؛ وللأطبّاء المتخصّصين تفسير لهذه الظّاهرة يخالف تفسير العامّة من النّاس، عندما شخّصوا هذا «الرّبط» على أنه ضعف جنسى مُؤقت ناجم عن كثير من الضّغوط المؤثّرة في هذا الجانب ثمّ قسّموا هذه الأسباب إلى قسمين:

(الأوّل) أسباب نفسية منها:

<sup>(</sup>١) نقلا عن نووى مسلم [ ج ٧ ص ٤٣٦ ]. (٢) انظر فتح البارى[ ج ١٠ ص ٢٤٤ ]. (٣) أخرجه البيهقى في الدّلائل. (٤) نقلا عن تفسير القرطبي [ ج ٠٠ ص ٢٠٥ ]. (٥) انظر الموسوعة الفقهيّة [٣٦ / ٣٦ ].

(١) الاستسلام للوَهْم الذى يكون سببا للعجز عندما يخاف معظم الشباب ليلة البناء من صعوبة فض البكارة فيخشون عدم التوفيق في تلك الفترة الحاسمة تما يؤدى إلى حدوث هذا العجز نتيجة للأعصاب المرتجفة والإرشادات الخاطئة.

(٢) إِنَّ للتخوُّف من الإِخفاق أثره المباشر في افتقاد الثقة بالنَّفس ممَّا يسبّب ضعف قدرة الرَّجل في تهيئة نفسه لهذا الظرف!.

(٣) إِنَّ الاكتئاب النَّفسي واحد من أهم أسباب ضعف الانتصاب ومن علاماته فقدان الشَّهية للطعام والإمساك والإرهاق.

وعلاج هذه الحالات يكمن في انتظام وظيفة الروادع العصبية للإنسان لأن هذا العجز لا علاقة له بتركيبه العضوى، وعلى المصاب أن ينظر إلى داخل نفسه ويبحث عن السبب الحقيقي الذي أوقعه في العجز، وفي أكثر الأحيان تمثّل الرهبة من الموقف والخوف من الإقدام على المسائل والتّعب الذّهني والجسدى والأرق النفسي عوامل ضاغطة تحول دون تحقيق الأماني المرغوبة ساعتها، وذلك لأنّ النّاحية الجنسية هي محصّلة لعوامل كثيرة أهمها صحة المرء النّفسية والجسمانيّة.

(الثّاني) أسباب مرضيّة منها:

( ١ ) عجز ناجم عن ضعف الغُدد التناسليّة وهو من الأسباب الرّئيسية في هذه المشكلة، لأنّ قلّة إفراز الهرمون يؤخّر وظيفة الدّم في إجراء الانتصاب،

(٢) عجز ناجم عن التدخين الذى يُؤتّر سلبا على انقباض الأوعية الدّموية المغذية للعضو الذّكرى، ذلك لأنّ النّيكوتين يزيد من إفراز مادّة الأدرينالين التى تساعد على انقباض العضلات المحيطة بالكهوف فى الجسم الكهفى للعضو الذّكرى فيمنع دخول الدّم إليه مسبّبا عدم الانتصاب، فالتّدخين قاتل للعضو الذّكرى.

(٣) كما أنّ الإصابة بمرض السكر تؤدّى إلى التهاب العصب اللاإرادى المغذى للأعضاء التناسلية وبالتّالي يضعف الانتصاب.

وفى هذه الحالات يُعالج الطبيب مريضه فيفحص سبب العجز، فإذا كان ناشئا عن تشويش فى نظام الروادع العصبية يزيله فى الحال، وإذا كان ناجما عن وهن فى الجهاز العصبى يصف له فترة من الراحة، وفى حالة كون المهيّجات ضعيفة قليلة ينصح بزيادة حساسيتها، أمّا إذا كان العجز ناجما عن نقص فى الهرمون أو فى إفراز العُدد الصّماء وليس عجزا عرضيًا فإنّه يعالجه بتنشيط وظيفة الخصيتين.

هذا ما وصل إليه أهل الطبِّ والمعرفة في مسألة [الربط] أو افتقاد الرّجل لقدراته الجنسية سواء كان ذلك نفسيًا أو عضويًا، أمّا ما سطّره الأقدمون عن هذه الظاهرة

فلم يخرج عن كونه عمل من أعمال السّحر يريد السّاحر من خلاله أن يسلب المرء رجولته ويحكم ذلك عند أهل هذا الاعتقاد كثير من الشّعوذة والمتاجرة بعيدا عن حقائق العلم الحديث.

ولقد أشار بعض العلماء في كتبهم إلى طرق تستوعب بعض الأعمال اليقينية التي يمكن من خلالها علاج مثل هذه الحالات نذكرها هنا على عهدتهم ومنها:

(١) ما أخرجه عبدالرزَّاق من طريق الشَّعبي قال [لا بَاْسَ بِالنَّشْرَة الْعَرَبِيَّة الَّتِي إِذَا وَطَئَتُ لاَ تَضُرَّهُ، وَهِي أَنْ يَخْرُجَ الإِنْسَانُ فِي مَوْضِع عِضَاه فَيَأْخُذُ عَنْ يَمينه وَعَنْ شَمَالِه مِنْ كُلِّ ثُمَّ يَدُقَّهُ وَيَقْرَأُ فِيه ثُمَّ يَغْتَسَلُ بِه (١) ] : يقصد «بَوْضِع عِضَاهَ»: كُلُ شَجر لَه شَوك صغر أو كبر، والواحدة [عَضَاهَة]. وهو ما جاء ذكره في حديث جابر عند مسلم قال «غَزُونَا مَع رَسُولِ الله عَنِيَ غَزْوة قبل نَجْد فَأَدْركَنَا رَسُولُ الله عَنِي في وَاد كُثِيرِ الْعَضَاه (٢) » الحديث. وهو شجر عظيم له شوك وقيل أعظم الشّجر، ويُقصد وبالله تَعلى أعلم.

(٢) ما ذكره ابن بطّال عن وهب بن منبّه قال «يَأْخُذَ سَبْعَ وَرَقَات مِنْ سَدْرِ - نَبِق الْحُدَ سَبْعَ وَرَقَات مِنْ سَدْرِ نَبِق الْحَادِ فَيَدُونَ فَيهُ آيَةَ الْكُرسِيِّ، ثُمَّ يَحْسُو مِنْهُ تَلاَثَ حَسَوات ثُمَّ يَغْتَسِلُ بِهِ فَإِنَّهُ يَذْهَبُ عَنْهُ كُلَّ مَا بِهِ، وَهُو جَيِّدٌ للرَّجُلِ إِذَا حُبِسَ عَنْ أَهُلَاثَ حَسَوات ثُمَّ يَغْتَسِلُ بِهِ فَإِنَّهُ يَذْهَبُ عَنْهُ كُلَّ مَا بِهِ، وَهُو جَيِّدٌ للرَّجُلِ إِذَا حُبِسَ عَنْ أَهُله (٣)». وقوله «ثُمَّ يَحْسُو مَنْهُ»: أي يشرب منه ثلاث جُرْعَات، والحُسْوة مصدر بمعنى المرَّة على الفيم ممّا يُحْسَى.

### الغرق بين المعجزة والكرامة والسّحر

ذكر العلماء أنَّ الفرق بين المعجزة والكرامة والسَّحر عدَّة أمور:

(أحدها) أنّ السّحر إِنّما يظهر من نفس شرّيرة خبيشة، والكرامة إِنّما تظهر من نفس كريمة مُؤمنة دائمة الطاعات المتجنّبة عن السّيّئات.

(الثّاني) أنّ السّحر أعمال مخصو صة معيّنة من السّيئات وإِنّما يحصل بذلك، وليس في الكرامة أعمال مخصوصة وإِنّما تحصل بفضل الله تعالى بمواظبة الشّريعة.

(الثَّالث) أنَّ السَّحر لا يحصل إلاَّ بالتَّعليم والتَّلمذة والكرامة ليست كذلك.

(الرابع) أنّ السّحر لا يكون مُوافقاً لمطالب الطّالبين بل مخصوص بمطالب معيّنة محدودة، والكرامة موافقة لمطالب الطالبين وليس لها مطالب مخصوصة.

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٤٤]. (٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٤٣].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ ج ٢ ص ٥٠].

(الخامس) أنّ السّحر مخصوص بأزمنة معيّنة أو أمكنة معيّنة أو شرائط مخصوصة، و الكرامة لا يتعيّن لها زمان ولا مكان ولا شرائط.

(السّادس) أنّ السّحر يحصل ببذل جهد السّاحر في الإِتيان به، والكرامة ليس فيها بذل الجهد والمشقّة وإن ظهرت ألف مرّة.

(السّابع) أنّ السّاحر يفسق ويتّصف بالرّجس فربّما لا يغتسل من الجنابة ولا يستنجى من الغائط ولا يطهّر القياب الملبوسة بالنّجاسات لأنّ له تأثيرا بليغا بالاتصاف بتلك الأمور، وهذا هو الرّجس في الظّاهر، وأمّا في الباطن فهو إذا سَحَر كَفَر، فإنَ العامل بالسّحر كافر.

(الشّامن) أنّ السّاحر لا يأمر إلاّ بما هو خلاف الشّرع والملّة، وصاحب الكرامة لا يأمر إلاّ بما هو مُوافق له، إلى غير ذلك من وجوه المفارقة، فإذا ظهر الفرق بين الكرامة والسّحر ظهر بينه وبين المعجزة أيضا [(١)].

#### (ثالثـا)

#### الحسد تلك العداوة الغاجرة للإنسان

الحسد هو شدة الأسى على شىء يكون لغير الحاسد، ويأتى ذلك باختلاف القلب على النّاس وكراهية نعم الله عليهم، وهو بخلاف الغبطة فإنّه تمنّى مثلها من غير حبّ زوالها من المغبوط، والتّحقيق أنّ الحسد هو البغض والكراهة لما يراه الحاسد من حُسن حال الحسود وهو عند العلماء قسمان:

(أحدهما) حقيقي وهو تمنّى زوال نعمة الله تعالى عن المسلم وهذا حرام بإجماع الأمّة مع النّصوص الصّحيحة وهو الذى ذمّه الله فى كتابه بقوله جلّ شأنه ﴿أَمْرِيحُسُدُونَ النّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَ نَهُمُ ٱللّهُ مِن فَضْلِقِ ﴾ [النّساء: ٥٤].

وإنّما كان ذلك مذموما لأنّ فيه تسفيه الحقّ سبحانه وأنّه أنعم على من لا يستحق، وإذا أبغض الحاسد نعم الله على عباده فإنّه يتألّم ويتأذّى بوجود ما يبغضه فيكون ذلك مرضا في قلبه، فيلتذّ بزوال النّعمة عنه وإن لم يحصل له نفع بزوالها، لكن نفعه يتحقّق بتمنّى زوال النّعمة عن غيره بقلبه وهو ما أمر الله نبيّه عَلَيْ أن يستعيذ منه بقوله تعالى ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ عَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ٢٥٠] ودستور العلماء [٢ / ١٦٥].

(والشّاني) مَجَازى وهو ما جاء تعريفه في قوله عَلَيْ «لا حَسَدَ إِلاَّ في اثْنتَيْن: رَجُلُ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَهُو رَجُلُ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَهُو رَجُلُ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَهُو يَعُوهُ إِنَاءَ النَّهَارِ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَهُو يَعُوهُ آنَاءَ اللَّهُ اللهُ عَالاً فَهُو يَعُوهُ آنَاءَ اللَّهُ إِلاَّ في خصلتين، يُنْفَقُهُ آنَاءَ اللَّهْ إِلاَّ في خصلتين، والحسد فيه بمعنى الغبطة وحقيقتها أن يتمنى المرء أن يكون له ما لأخيه المسلم من الخير والنّعمة، ولا يُزال عنه هذا الخير، وقد يجوز أن يُسمّى هذا منافسة ومنه قوله تعالى ﴿ وَقِي ذَا لِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُتَنَافِسُونَ ﴾ [المطفّفين: ٢٦].

والتنافس نزعة فطرية تدعو إلى بذل الجهد في سبيل التفوق، يقال: نَافَسَ في الشَّيْء: بَالَغِ فيه ورَغَب، وتَنَافَسَ الْقَوْمُ في كذا: تَسَابَقُوا فيه وَتَبَارَوْا دون أن يُلْحَق الشَّيْء: بَالَغِ فيه ورغَب، وتَنَافَسَ الْقَوْمُ في كذا: تَسَابَقُوا فيه وَتَبَاوُس ويُرغَّب فيه، بَعْضَهُمُ الضَّررَ ببعض، ومن هذا قولهم: «شَيْء نفيسٌ» أي هو أهل أن يُتنافس ويُرغَّب فيه، وقد كان الصّحابة يُسابق بعضهم بعضا بالقُربات ولا يُؤثر الرّجل منهم غيره بها، ومن ذلك قول عمر تعرفي الله مَا سَابَقَنِي أَبُو بَكْرٍ إِلَى خَيْرٍ إِلاَ سَبَقَنِي إِلَيْهِ، حَتَّى قَالَ وَالله لاَ أَسَابِقُكَ إِلَى خَيْرٍ أَبَدًا».

ومن الحسد أن يكره المرء تمينًز غيره عليه فيحب أن يكون مثله أو أفضل منه، وهذا الذي سمَّاه عَلَيْهُ حسدا في الحديث المتفق عليه «لا تَحَاسُدَ إِلاَّ فِي اثْنَتَيْنِ». وفيه «فَهُو يَقُولُ لَوْ أُوتِيتُ مثْلَ مَا أُوتِي هَذَا لَفَعَلْتُ كَمَا يَفْعَلُ (٢)». وسُمِّى ذلك حسدا لأن مبدأ هذا الحبَّ هو نظره إلى إنعام الله على الغير وكراهته أن يتفضّل عليه، ولولا وجود ذلك الغير لم يحبّ ذلك، وهذا يترتب على واحد من أمرين [(٣)]:

(١) لو كان مبدأ ذلك كراهته أن يتفضّل عليه الغير كان حسدا، لأنّها كراهة تتبعها محبّة.

( ٢ ) أمّا من أحبّ أن يُنعم الله عليه مع عدم التفاته إلى أحوال النّاس فهذا ليس عنده من الحسد شيء.

وقول النّبي عَلَي في الحديث «لا حَسَدَ إِلاَّ فِي اثْنَتَيْنِ»: يقف بنا أمام خصلتين عظيمتين من خصال الإيمان:

(الأولى) عن رجل «آتَاهُ اللهُ الْقُرْآنَ فَهُو يَقُومُ بِهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ». أى يقوم به تلاوة وتعبُّدا داخل الصّلاة وخارجها، وتعلُّمه وتعليمه والحكم والفتوى بمقتضاه، والعمل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٧٥٢٩] ومسلم [٨١٥] وابن ماجه [٣٤١٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٢٣٢].

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع فتاوى ابن تيمية [ج ١٠ ص ١١١].

بشرعه وأحكامه، والتمسنُك بحلاله وحرامه، واتباع أمره ونهيه، وهو منطوق قوله عَلَيْهُ من رواية أحمد عن يزيد بن الأخنس «ورَجُلٌ أَعْطَاهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ الْقُرْآنَ فَهُو يَقُومُ به آنَاءَ اللَّهُ وَآنَاءَ النَّهَارِ وَيَتْبَعُ مَا فيه (١)».

(الثّانية) عن رجل «آتاهُ الله مَالاً فَهُو يُنْفقُهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وآنَاءَ النَّهَارِ». وفي رواية مسلم «فَتَصَدُقَ به آنَاءَ اللَّيْلِ وآنَاءَ اللَّيْلِ وآنَاءَ النَّهَارِ، وجاءت رواية ابن مسعود بلفظ «فَسلَطه عَلَى مَسلم «فَتَصَدُق به آنَاءَ اللَّيْلِ وآنَاءَ النَّهَارِ، وجاءت رواية ابن مسعود بلفظ «فَسرَل عَبْ الشَّعُ» كما هَلَكته في الْحَقِّ». وعبر فيه «بالتَسليط» لدلالته على قهر النَّفس الجبولة على الشَّعُ، كما جاء لَفظ «هَلَكته» ليدل على أنه لا يبقى من ماله شيئا بعد إنفاقه، وكمّله عَلَيْ بقوله «في الْحَقّ» أي في الطّاعات المُكسبات ليُزيل عنه إيهام الإسراف والتَبذير.

ووجه «الحصر» في الحديث أنّ الطّاعات إِمّا بدنيّة أو ماليّة أو كائنة عنهما، وقد أشار إلى البدنيّة بإتيان «القرآن» والعمل به مطلقا، ثمّ جعل طاعة «المال» في إنفاقه على الوجه الشّرعي بالبذل والعطاء.

وكان من أعظم ما يُتَقى به شر الحاسد إذا حسد التحصن والتعود بقول الله تعالى ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلْفَلَق ﴾ . وفيها يأمر الله نبيه عَلى أن يتعود من جميع الشرور فقال ﴿ مِن شَرِّمَا خَلَقَ ﴾ وجعل خاتمة ذلك التعود من الحسد تنبيها على خطورته وكثرة ضرره كما في قوله تعالى ﴿ وَمِن شَرِّحَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ أي إذا حاول أن يزيل نعمة الله تعالى محتلف الوسائل.

والحسد في القاموس من حَسَدَ يَحْسُدُ حَسَدًا: عَنَى أَن تتحوَّل إِليه نعمة غيره أو أَن يُسْلَبَهَا ومنه قولهم: «لَيْسَ للْحَاسِد إِلاَّ مَا حَسَدَ» أَى لا يحصل على شيء سوى الحسد، يقال [حَسَدَهُ النَّعْمَة] فهو حَاسَدٌ، و[الْحَسُودُ]: مَنْ طَبْعُهُ الْحَسَدُ ذَكَرًا كان أَو أَنثى، يقال أَكَلَ الْحَسَدُ قَلْبَهُ: أَى غَالَى في حَسَده، ومنه رَجُلَّ حَمِي الْعَيْنِ: شَديدُ الْحَسَد والإصابة بالعين. وفي تعريفه (قال) أبو البقاء: [«الْحَسَدُ» اختلافُ القلب على النّاس لكثرة الأموال والأملاك (٢)].

ولا شك أن الحسد من أضر الشرور وأخطرها لما يحمله من كراهية تثير البغض ونار تحرق الأخضر واليابس، واعتراض على فضل الله في عطائه لخلقه كما في قوله تعالى ﴿ أَمْ يَحْسُدُ وَنَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَآءَاتَ لَهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِه ﴾ [النساء: ٥٤]. وفيه الإشارة إلى أن الحسد لا يحصل إلا عند اكتمال الفضيلة، فكلّما كانت فضيلة الإنسان أتم وأكمل كان حسد الحاسدين عليه أقوى وأعظم، ومعلوم أن النبوة أعظم المناصب في الدّين ثم إنّه تعالى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٦٩٠٣] والطبراني في الكبير [٦٢٦].

 <sup>(</sup>٢) انظر المعجم الوجيز [ص ٩٤٩] والمعجم العربي «لاروس» [ص ٣١٥].

أعطاها لنبينا محمد عَلَيْ وضم إليها ما جعله كل يوم أقوى دولة وأعظم شوكة وأكثر أنصارا وأعوانا مما كان سببا في حسد اليهود له عَلِيْ وحقدهم عليه [(١)].

والحسد شرّ مركوز في طبع صاحبه لا يصدر عنه إِلاّ الحقد الأسود الدّفين والتّدابر والعداوة، وكلّها من الأمور التي نهي عنها رسول الله عَلَيْ في قوله «لاَ تَحَاسَدُوا، وَلاَ تَنَاجَشُوا، وَلاَ تَبَاعَضُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، وَكُونُوا عبَادَ الله إِخْوانًا (٢)».

ولمَ اكان الحسد مرضا من أمراض النفس فلا يخلص منه إلا القليل من الناس، ولهذا يقال [مَا خَلاَ جَسَدٌ منْ حَسَد لَكنَ اللَّهِم يُبديه وَالْكَرِيمَ يُخْفيه]. وإذا كان قوله تعالى ﴿ وَمِن شَرِّ حَاسِد إذَا حَسَدَ ﴾ قَد ذكر شَرَّ الحَاسِد في وقت التهاب نار حسده بتمنّى زوال نعم الله على خلقه، فإن ربّ الفلق قادر على أن يُزيل ما يحصل بضيق الحاسد وشُحّه بالاستعادة به ودوام اللَّجوء إليه بقوله سبحانه ﴿ قُلُ الْعُوذُ بِرَبّ الْفَلَق ﴾ .

وما تعود المتعود المتعود من شر الحسد بمثل سُورتى الفلق والناس لقوله على من حديث عقبة بن عامر «يَاعُقْبَةُ أَلاَ أَعَلَمُكَ خَيْرَ سُورَتَيْنِ قُرِئَتَا!، فَعَلَمْنِي قُلْ أَعُوذُ برَبِ الْفَلَقِ وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ(٣)». وقوله عَلَي عند النسائي «مَا سَألَ سَائلٌ بمثلهما وَلاَ استَعادَ مُسْتَعِيذٌ بمثلهما (٤)». وقوله عَلَي لابن عابس الجهني «أَلاَ أُخْبرُكَ بَأَفْضَلَ مَا يَتَعَوَّذُ بِهِ الْمُسَعَوِّذُونَ؟ قَالَ بَلَى يَارَسُولَ الله ، قَالَ قُلْ أَعُوذُ برَبُ الْفَلَقِ وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ هَاتَيْنَ السُّورَتَيْنِ (٥)». وقال لعقبة «لَنْ تَقَرَأُ شَيْئًا أَبْلَغَ عِنْدَ الله مِنْ قُلْ أَعُوذُ بِرَبٌ الْفَلَقِ (٢٠)».

والحاسد ممقوت من الله تعالى مبغوض من خلقه من خمسة أوجه:

(أحدها) أنّه أبغض كلّ نعمة ظهرت على غيره وهو المنهى عنه في قوله ﷺ عند مسلم «لا تَحَاسَدُوا، ولا تَباغَضُوا، ولا تَقَاطَعُوا، وكُونُوا عباد الله إخْوانًا كَما أَمْركُمُ الله (٧)». وقوله «لا تَباغَضُوا»: أي لا تتعاطوا أسباب البغض لأنَ البغض لا يُكتسب ابتداء، وقيل المراد النهى عن الأهواء المضلة المقتضية للتباغض والعداوة، والبغضاء شدّة الكراهية والمقت من بَغضَ الشَّيْء بُغضًا: أي مَقَتهُ وكرِهَهُ فهو بَاغِضٌ وبَغُوضٌ، من قول الله تعالى ﴿قَدْ بَدَتِ ٱلبُغْضَاء مُنْ أَفْواهِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١١٨].

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج١٠ ص ٤٩٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٦٠٦٥] ومسلم [٢٥٥٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النسائي [ ٥٤٥١] وأبو داود [ ٢٤٦٢] وابن خُزيمة [ ٥٣٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٥٣] والدّارمي [٤٤٤].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه النسائي [٧٤٥٥] وأورده الألباني في الصّحيحة [٩٩٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أورده في صحيح الجامع [٧١٧] والمشكاة [٢١٦٤].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٦٣] وافقه البخاري [٦٠٦٦].

(الثّانى) أنّه ساخط لنعمة ربّه تعالى مُعترض عليها، وقسمة الله للخلق في رزقه عادلة، فلا يتورّث من سخطه إلاّ التّدابر والجفاء وهو المنهى عنه في قوله عَلَي «ولا تَدابرُوا». والتّدابر المصارمة والهجران، مأخوذ من أن يولى الرّجل صاحبه ظهره ويُعرض عنه بوجهه هجرا و بُعدا و مخاصمة.

(التَّالث) أنَّ فضل الله تعالى واسع يُؤتيه من يشاء، والحاسد بحسده حاقد على هذا الفضل مُحَقِّرٌ لنعمة ربِّه على خلقه مُبْخلٌ بها عليهم.

(الرّابع) أنّه بحسده يخذل إخوانه عند زوال النّعم عنهم وتخلّيه عن نصرتهم والسّرور لهم و تمنّى زوال ما أفاض الله به عليهم.

(الخامس) أنّ الحاسد ظالم لنفسه بتغلّب شيطانه عليه، وظالم لغيره بحسده وبُغضه وتدابره وخُذلانه له، وهو ما نهى عنه رسول الله عَلَي في قوله «الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لاَ يَظْلُمُهُ، وَلاَ يَحْذَلُهُ، وَلاَ يَحْقَرُهُ (١)». والظُّلم الْجَوْرُ ومجاوزة الحدّ.

والحسد يسرى إلى القلب بخفة وسهولة كما أخبر بذلك رسول الله على بقوله «دَبُّ إِلَيْكُمْ دَاءُ الأُمَم قَبْلَكُمْ الْحَسَدُ وَالْبَغْضَاءُ، هِى الْحَالَقَةُ لاَ أَقُولُ تَحْلَقُ الشَّعْرَ! وَلَكَنْ تَحْلَقُ الدِّينَ (٢٠) ». وفيه يُبين عَلَيْ أنّ الحسد هو أصل البغضاء التي تُذهب بالدِّين كالموسى تُذهب بالشَّعر، ولأنّ البغضاء أكثر تأثيرا في تُلْمَة الدّين وإن كانت نتيجة مباشرة من نتائج الحسد، ولذلك أخبر رسول الله عَلَيْ كما في رواية النسائي عن أبي هريرة أنّ «الإيمَانَ وَالْحَسَدَ لاَ يَجْتَمعَان في قَلْب عَبْد (٣)».

وفى قول الله تعالى ﴿رَبَّنَا آلُرِنَا ٱلَّنَيْنِ أَضَالَانَا مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ جَعَلْهُمَا تَحْتَ أَقَدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْآلِمِنَ وَالْإِنسِ جَعَلْهُمَا تَحْتَ أَقَدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْآَسْفَلِينَ ﴾ [فصلت: ٢٩] . قال المفسّرون: إنّه إنّما أراد بالذى من الجنس الخبر وقابيل كان أوّل والذى من الإنس قابيل، وذلك أنّ إبليس كان أوّل من سنّ الكفر، وقابيل كان أول من سنّ القتل، وإنّما كان أصل الكفر والقتل من الحسد [(٤٠)].

والحاسدون في كراهيتهم الخير للنّاس أقسام:

- (١) فمنهم من يسعى في زوال نعمة المحسود بالبغى عليه بالقول والفعل.
  - (٢) ومنهم من يسعى في نقل ذلك إلى نفسه.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٥٦٤].

<sup>(</sup>٢) حديث حسن لغيره أخرجه التّرمذي [ ١٥١٠].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي [ج ٥ ص ٢٥٢].

<sup>(</sup>٤) أخرجه في صحيح النّسائي [٢٩١٢].

(٣) ومنهم من يسعى في إزالة عين المحسود فقط من غير نقل إلى نفسه وهو شرها وأخبثها وهو الأمر المذموم المنهى عنه.

(٤) ومنهم من إذا حسد غيره لم يعمل بمقتضى حسده، ولم يبغ على المحسود بقول ولا بفعل، وهؤلاء على نوعين [(١)]:

(أحدهما) أنّه لا يمكنه إزالة ذلك الحسد عن نفسه ويكون مغلوبا على أمره في ذلك فلا يأثم به.

(والثّاني) من يُحدِّث نفسه بذلك اختيارا ويُعيده في نفسه مستروحا إلى تمنّى زوال نعمة أخيه فهذا شبيه بالعزم المصمّم على المعصية، وفي العقاب على ذلك اختلاف بين العلماء، لكن هذا يبعد أن يسلم من البغي على الحسود بالقول فيأثم بذلك.

وفى مُقابل هذين النّوعين نجد قسما آخر من النّاس إذا وجد الحسد فى نفسه، سُعَى فى إزالته وفى الإحسان إلى المحسود بإسداء التّبريك إليه، والدّعاء له، ونشر فضائله، وفى إزالة ما وجد له فى نفسه من الحسد حتّى يبدله بالحبّة، وهذا من أعلى درجات الإيمان، وصاحبه هو المؤمن الكامل الذى يُحبّ لأخيه ما يُحبّ لنفسه.

وفى الفتح [الحسد تمنى الشّخص زوال النّعمة عن مستحقّ لها أعمّ من أن يسعى فى ذلك أو لا ، فإن سَعَى كان باغيا ، وإن لم يسع فى ذلك ولا أظهره ولا تسبّب فى تأكيد أسباب الكراهة التى نهى المسلم عنها فى حقّ المسلم نظر : فإن كان المانع له من ذلك العجز بحيث لو تمكّن لفعل فهذا مأزور ، وإن كان المانع له من ذلك التقوى فقد يُعذر لأنّه لا يستطيع دفع الخواطر النّفسيّة فيكفيه فى مجاهدتها أن لا يعمل بها ولا يعزم على العمل بها (٢)].

(قال) ابن تيمية [فمن اتقى الله تعالى وصبر ولم يدخل فى الظّالمين نفعه الله بتقواه كما جرى لزينب بنت جحش، فإنّها كانت هى التى تسامى [(٣)] عائشة من أزواج النّبى ﷺ وحسد النّساء بعضهن لبعض كثير غالب لا سيّما المتزوّجات بزوج واحد، فإنّ المرأة تغار على زوجها لحظّها منه، فإنّه بسبب هذه المشاركة يفوت عليها بعض حظّها].

[وهكذا الحسد يقع كثيرا بين المتشاركين في رئاسة أو مال إذا أخذ بعضهم قسطا من ذلك وفات الآخر، ويكون بين النظراء لكراهة أحدهما أن يفضل الآخر عليه كحسد إخوة يوسف، وكحسد ابني آدم أحدهما لأخيه، فإنه حسده لكون أنّ الله تقبّل قربانه ولم يتقبّل

<sup>(</sup>١) انظر جامع العلوم والحكم [ص ٥٣٦] بتصرّف (٢) انظر فتح الباري [ج١٠ ص ٤٩٨]. (٣) قوله دتُسامي، من التّفاخر و[سَامَاه] عالاه وباراه (القاموس).

قُربان هذا، فكان حسده على ما فضّله الله به من الإيمان والتقوى، ولهذا قيل إِنّ أوّل ذنب عُصى الله به من آدم، والكبر من إبليس، والحسد عُصى الله به ثلاثة: الحرص والكبر والحسد، فالحرص من آدم، والكبر من إبليس، والحسد من قابيل حيث قتل هابيل (١٠)].

وقد أخرج عبد الرزاق عن إسماعيل بن أمية رفعه «ثَلاَثٌ لاَ يَسْلَمُ مِنْهَا أَحَدٌ: الطَّيرَةُ وَالظَّنُ وَالْحَسَدُ، قيلَ: فَمَا الْخَرْجُ مِنْهَا يَارَسُولَ الله ؟ قَالَ إِذَا تَطَيَّرْتَ فَلاَ تَرْجعْ، وَإِذَا ظَنَنْتَ فَلاَ تُحَقِّقْ، وَإِذَا حَسَدْتَ فَلاَ تَبْغِ (٢) ». وجاء في رواية «قَالَ: فَيُنْجيكَ مِنَ الطَيرَةَ أَلاَ تَعمَلَ فَلاَ تُحَقِّقْ، وَإِذَا حَسَدْتَ فَلاَ تَبْغِ الطَّيرَةِ أَلاَ تَعمَلَ بِهَ، ويُنْجيكَ مِنَ الْحَسَدِ أَلاَ تَبْغِي أَخَاكَ سُوءًا (٣) ».

وفارق بين الحسد والغبطة، فالأوّل تمنّى زوال نعمة الغير، أمّا الثّانى فهو السّعى في اكتساب مثل فضائل هذا الغير، وتمنّى مثل ما عنده دون تمنّى زواله، فإن كانت الفضائل دنيوية فلا خير في ذلك كهؤلاء الذين تمنوا زخرفها فقالوا ﴿يَلْيَتَ لَنّا مِثْلَ مَآ أُوتِي قَلُونُ إِنّا مُد لَكُ وحَظِّ عَظِيمِ ﴿ القصص: ٧٩]. وإن كانت فضائل دينية فهو أمر حسن كما تمنّى النّبي عَن الشّهادة في سبيل الله تعالى.

والحسد مذموم وصاحبه مغموم وحسده يأكل حسناته كما تأكل النّار الحطب لما رُوى عن أبي هريرة قال «إِيَّاكُمْ وَالْحَسَدَ، فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ الْحَسَنَات كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَب، أو قَالَ الْعُشبُ ( عَن الله على التّحذير وعلل النّهي فيه الْحَطَب، أو قَالَ الْعُشبَ تَبعها استعارة بقوله «فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ النَّالُ الْحَسَنَات». أي يُذهبها، ففيه استعارة مكنية تتبعها استعارة تخييلية بقوله «كَمَا تَأْكُلُ النَّالُ الْحَطَبَ ». والمراد هنا: الكلا أي حشيش المرعي، وهذا إياء إلى سرعة إبطاله الحسنات كما في المشبّه، وفي رواية أبي داود عن أنس قال «إِنَّ الْحَسَدَ يُطْفِيءُ نُورَ الْحَسَنَات وَالْبَغْي يُصَدِّقُ ذَلِكَ أَوْ يُكَذِّبُهُ ( ٥ ) ».

وفي ذلك قال الحسن [مَا رَأَيْتُ ظَالَمًا أَشْبَهُ بِمَظْلُومُ مِنْ حَاسِد: نَفَسٌ دائمٌ وحُزْنٌ لاَزمٌ وعَبْرة لاَ تَنْفَدُ]. ولمّا قال ابن مسعود [لا تُعَادُوا نعم الله، فَقَيلَ لَهُ وَمَنْ يُعَادى نعم الله؟ قَالَ الّذينَ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَضْله]. فالحسود عدو لنعمة الله، مُتسخّط على قضائه، غير راض بقسمته، ولمنصور الفقيه [(٢)]:

<sup>(</sup>۱) انظر مجموع فتاوی ابن تیمیة [ج ۱۰ ص ۱۲۵-۱۲۹]

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عبد البرّ في التّمهيد [٦/ ١٢٥].

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنّفه [٩٩٧٣].

<sup>(</sup>٤) أورده أبو داود بإسناد ضعيف [٩٠٣].

<sup>(</sup>٥) أورده أبوداود بإسناد ضعيف [٤٩٠٤].

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير القرطبي [ج٥ ص ٢٥١].

أَلاَ قُـل لَمَنْ ظَلَ لِي حَاسِدًا أَتَدْرِى عَلَى مَنْ أَسَأْتَ الأَدَبْ أَسَأْتَ الأَدَبْ أَسَأْتَ عَلَى مَنْ أَسَأْتَ الأَدَبُ أَسَأْتَ عَلَى مَنْ أَسَأَتَ اللهُ في حُكْمَـه إِذَا أَنْتَ لَمْ تَرْضَ ليَ مَا وَهَبْ

وإذا كان الحسد لا يُدرك حسيًا من الحاسد لكونه آفة قلبية فما على المحسود إلا أن يتحصن منه عند النّوم كلّ ليلة لحديث عائشة «أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيُ كَانَ إِذَا أَخَذَ مَضْجَعَهُ نَفَثَ في يَدْيه وقَرْأ بَالْمُعَوِّذَات وَمَسَحَ بِهِما جَسَدَهُ (١)». والنَّفْثُ من نَفَثَ يَنْفُثُ نَفْتُ لَطيف نَفْتًا ونَفَتَانًا: نَفَخَ. و[الشَّيْء] مِنْ فِيه: رَمَى بِه، وقال أهل اللَّغة: النَّفْثُ نفخ لطيف بلا ريق.

والنفث ينبغى أن يكون بعد التلاوة مباشرة ليُوصِّل بركة القرآن إلى بشرة القارىء والمقروء له، لما جاء عند البخارى من حديث عائشة «ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَده (٢) ». والمعوّذتان هما خير سورتين قرئتا، ويزيدان على غيرهما من السّور السّور في باب التَّعويذ من الحسد وغيره، إذ لم توجد سورة كلها تعويذ إلا هاتان السُّورتان ومنه قول النّبي عَلَي لعقبة «يَاعُقْبَهُ تَعَوَّذْ بِهِمَا فَمَا تَعَوَّذُ مِمَتْلهِمَا (٣)». وعند أبي داود عن علي تعلِي التَّهُمُ إِنَى أَعُوذُ الله عَلَي يَقُولُ عِنْدَ مَضَّجَعَهَ اللَّهُمُّ إِنِي أَعُوذُ بوجهِكَ الْكَرِيمِ وكَلَمَاتِكَ التَّامَة مِنْ شَر مَا أَنْتَ آخِذٌ بِنَاصَيته (٤)».

## ليس أسوأ من حسد اليهود للإسلام والمسلمين

ولمّا كان الشّىء بالشّىء يُذكر فإِنه ليس هناك حسد أسوأ من حسد اليهود لرسول الله عَلَيْ على النّبُوة، وحسدُهم لأصحابه على الإيمان به، وحسدُهم لقريش لأنّ النّبوّة فيهم، وقد كشف القرآن حقدهم هذا في قوله تعالى ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَآ ءَاتَـنهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِمٍ وَقَدْ ءَاتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾ . مِن فَضْلِمٍ وَعَاتَيْنَاهُم مُّلْكًا عَظِيمًا ﴾ .

والآية تكشف ذلك الانفعال الأسود الخسيس الذى فاضت به نفوسهم تجاه الإسلام ونبى الإسلام عَلَيْكُ ، وما زالت تفيض سموما نتيجة للحقد الذى ترسب فى نفوسهم ، وانبعثت منه دسائسهم وتدبيراتهم كلها ولا تزال ، والحسد هو الأمر الذى يكشفه القرآن للمسلمين ليعرفوا أنه السبب الكامن وراء كل تدبيرات اليهود لزعزعة العقيدة فى نفوسهم وردهم إلى الكفير فقال تعالى ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلُ ٱلْكَتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ مَن عِندِ أَنفُسِهم مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقَ ﴾ [البقرة: ١٠٥] .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٦٣١٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٧٤٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٦٤٦٣] والنّسائي [٥٤٥٣].

<sup>( \$ )</sup> حديث حسن أخرجه أبو داود [ ٥٠٥٢ ] والنّسائي [٧٦٧ ].

أى أنهم يتمنّون ارتدادكم عن دينكم حسدا من عند أنفسهم، فجعل الحسد هو الموجب لذلك التّمنّى من بعد ما تبيّن لهم الحق لأنّهم لمّا رأوا أنّكم قد حصل لكم من النعمة ما حصل ممّا لم يحصل لهم مثله حسدوكم حقدا وعداوة، ولقد كشف لنا رسول الله عَلَيْ النفسيّة المريضة لهذا العدو وسلوكه الإجرامي المتأصّل في حسده وحقده وعداوته لدين الله تعالى فيما جاء عنه في كتب الصّحيح:

(١) عن عَاتشة أن رسول الله عَلَيْهَ عَلَيْهُ قَالَ « إِنَّهُمْ لاَ يَحْسُلُونَنَا عَلَي شَيْء كَمَا يَحْسُلُونَنَا عَلَى الْجُمُعة الَّتِي هَدَانَا الله لَهَا وَصَلُوا عَنْهَا، وَعَلَى الْقِبْلَةِ الَّتِي هَدَانَا الله لَهَا وَصَلُوا عَنْهَا، وَعَلَى الْقِبْلَةِ الَّتِي هَدَانَا الله لَهَ لَهَا وَصَلُوا عَنْهَا، وَعَلَى الْقِبْلَةِ الَّتِي هَدَانَا الله لَهَ لَهَا وَصَلُوا عَنْهَا، وَعَلَى الْقِبْلَةِ اللهِ عَلْمَ الْإِمَام آمينَ (١)».

(٢) وَجاءَ عند الطّبراني بلفظ «إِنَّ الْيهُودَ قَدْ سَئِمُوا دِينَهُمْ وَهُمْ قَوْمٌ حُسَّدٌ، وَلَمْ يَحْسُدُوا الْمُسْلَمِينَ عَلَى أَفْضَلَ مِنْ ثَلَاثُ رِدِّ السَّلَامِ، وَإِقَامَةِ الصُّفُوفِ، وَقَوْلِهِمْ خُلْفَ إِمَامِهِمْ فَى الْمَكْتُوبَةَ آمَينَ (٢)».

(٣) وعن ابن عبّاس صَرِّفَتَ أنّ رسول الله ﷺ قال «مَا حَسَدَتْكُمُ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ مَا حَسَدَتْكُمُ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ مَا حَسَدَتْكُمْ عَلَى السَّلَامِ وَالتَّأْمِينِ (٣)». والأحاديث تشير إلى أنّهم حسدونا على:

\* اجتماع الجمعة ويومها الذي ضلوا عنه ومنَّ الله به علينا.

\* وعلى التَّحيّة التي هي السّلام المفتقد عندهم، فهي تقلق مضجعهم وتحرِّك حقدهم لكونها سببًا في تعميق أواصر المحبّة والوحدة بين أبناء الإسلام.

\* وعلى إقامة الصفوف في الصّلاة خلف الإمام الواحد لكونها تأكيدا لمعنى التّضامن والتّماسك في مواجهة الباطل وزيفه مهما كان عدده وعدّته.

\* وعلى قول آمين في صلاتنا لله تعالى عندما أدركوا أنّ قرب المسلمين من ربّهم لا يكون إلا بالذكر والدّعاء، وما تمنّت اليهودُ مثل ما تمنّت زوال الثّواب والعطاء والإجابة عند قولنا آمين، فالمؤمن يَغْبطُ والعدو اللّئيم يَحْسُدُ.

#### ما يندفع به شرّ الحاسد عن المحسود

الحسد انفعال نفسى إزاء نعمة الله على بعض عباده مع تمنّى زوالها، وسواء اتبع الحاسد هذا الانفعال بسعى منه لإزالة النّعمة تحت تأثير الحقد والغيظ، أو وقف عند حدّ الانفعال النّفسي فإن شرا يمكن أن يعقب هذا الانفعال [(٤)]. وتكمن دوافع الحسد

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٩١٠].

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني بسند رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٠٤] وأورده الألباني في الصّحيحة [ ٦٩١].

<sup>(</sup>٤) انظر في ظلال القرآن [ج ٣٠ ص ٤٠٠٨].

عند من ابتلى به من عدم الرّضى بقسمة الله تعالى لخلقه وحقده على ما أنعم الله به علي ما أنعم الله به عليهم، وقد وضع نفسه في خندق الحرب والعداء لرزق الله وفيضه على النّاس.

ويعتبر حبّ النّفس والأنانية المفرطة التى ينعكس أثرها السّيى، فى تعامل البشر حقدا على الآخرين، من أشد أسباب الحسد وأخطرها على مجتمع النّاس، عندما لا يحبّ الحسود أن يرى أثر نعمة الله على من يبغضه، بل قد يدفعه حقده إلى إلحاق الضّرر بمن يحسده على تفاوت فى درجاته، كما أنّ خُبث النّفس وشُحّها بالخير على الآخرين، من الدّوافع التى تُؤدّى بالحاسد إلى تمنّيه زوال النّعمة عن غيره بل وتؤجّج صدره على من يحسده، ولا يقع هذا إلا من نفس خبيثة حاقدة.

وإذا كنّا قد قدّمنا هذا الاستقراء لطبيعة هذه النفس المريضة، فإنّ ديننا الحنيف قد وضع الضّوابط الإيمانية التي تدفع شرّ هذا الحاسد عن محسوده، وتحول دون الحصول على مأموله، فلا يبقى من حسده بعد ذلك إلاّ الأثر الذي يكتوى به فؤاده، ولا ينتهض من حقده إلاّ كوامن الشّر التي تشعل نار الأسى في قلبه.

ولمّا كان كلّ ذى نعمة محسود كما أخبر بذلك سيّد الخلق عَلَيْ كما في حديث معاذ بن جبل «اسْتَعينُوا عَلَى إِنْجَاح الْحَوَائِجِ بِالْكَتْمَانِ ، فَإِنَّ ذى نعْمَة مَحْسُودٌ (١)». فكان من أهمّ العوامل التي تدفع شرّ الحاسد عن المحسود ما يلى :

# (١) التَّعوُّذ بالله تعالى من شرِّ الحاسد

الحاسد وكما يقرّر القرآن الكريم - شرّ يُستعاذ منه بالله تعالى ويستجار منه بحماه ، فهو سبحانه الذى وجه رسوله عَلَيْ وأمّته من ورائه إلى الاستعاذة به من شرّ الحسد ، ومن المقطوع به أنّهم إذا ركنوا إلى جنابه والتزموا بكريم خطابه ، أعاذهم من شرّ كلّ حاسد ، وحماهم من كلّ كيد ماحق ، وبسط لهم كنفه ، وفتح لهم باب عفوه ورضاه بعدما أدركوا أنّ مأمنهم عنده في تعوُّذهم بقوله : ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ . وأنّ لياذهم بحماه عند تحصّنهم بقوله : ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ آلْفَلَقِ ﴾ . وأنّ لياذهم بحماه عند تحصّنهم بقوله : ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ آلْفَلَقِ ﴾ .

وقد روى البخارى عن عائشة «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ إِذَا أُوَى إِلَى فرَاشِه نَفَثَ في كَفَيْه بِقُلْ هُوَ الله أَحَدٌ، وَبِالْمَعُوِّ ذَتَيْنِ جَمِيعًا، ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَده، قَالَتْ عَائشَةُ فَلَمَّا اشْتَكَى كَانَ يَأْمُرُنِي أَنْ أَفْعَلَ ذَلِكَ بِهِ ﴿ ٢ ) ». وقوله عَلَيْ مِن حدَيث عقبة «مَا سَأَلَ سَائِلٌ بِمِثْلِهِمَا ، وَلاَ اسْتَعَاذَ مُسْتَعِيذٌ بِمِثْلِهِمَا (٣ ) ». وقوله عَلَيْ لابن عابس الجهني

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أورده في الصحيحة [١٤٥٣] وصحيح الجامع [٩٤٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٤٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه النّسائي [٥٤٥٣] والدّارمي [ ٢٤٤٠].

«أَلاَ أُخْبِرُكَ بَأَفْضَلِ مَا يَتَعَوَّذُ بِهِ الْمُتَعَوِّذُونَ ؟ قَالَ بَلَى يَارَسُولَ اللهِ ، قَالَ : قُلْ أَعُوذُ بِرَبَ الْفَلَق وَقُلْ أَعُوذُ بِرِبِ النَّاسِ هَاتَيْنِ السُّورَتَيْنِ ( ١ ) » .

#### (٢) تقوى الله تعالى

تقوى الله تعالى وحفظه عند أمره ونهيه من أعظم ما يتقى به المرء شر الحاسد وعداوته، فمن اتقى الله تولى الله حفظه ولم يكله إلى غيره، وقد قال جل شأنه ﴿ وَلِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لا يَضُرُّكُمْ كَيْلُهُمْ شَيْدًا ﴾ [آل عمران: ١٢١]. ولا يتحقق هذا إلا بالوقوف عند أوامره بالامتثال، وعند نواهيه بالاجتناب وعند حدوده بالانتهاء، فلا يتجاوز ما أمر به وأذن فيه إلى ما نهى عنه، فمن فعل ذلك فهو من الحافظين لحدود الله وأوامره لقوله ﴿ هَلَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفيظ ﴾ [ق: ٣٣]. ومدار ذلك كله قائم على منطوق قوله عَيَا لله لابن عبّاس «احْفَظ الله يَحْفَظُكُ، احْفَظ الله تَجدُهُ تُجاهك (٢)». فإن من حَفظ حدود الله تعالى وراعى حقوقه حفظه الله في الدُنيا من الآفات والمكروهات وفي الآخرة من أنواع العقاب والدركات.

ويعنى قوله «احْفَظ الله تَجدْهُ تُجاهَكَ» أنّ من حفظ الله تعالى وتحرّ رضاه وجد الله معه فى كلّ أحواله، يحوطه وينصره ويحفظه ويوفقه ويسدده، فمن حفظ الله حفظه الله ووجده أمامه أينما توجّه، ومن كان الله حافظه وأمامه فمن يخاف ومن يحنر، وقد قال تعالى ﴿ وَل تَصْبِرُواْ وَتَتَّوُواْ لا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾ [آل عمران: ١٢]. قال قتادة [من يتق الله تعلى يكن معه، ومن يكن الله معه فمعه الفئة التي لا تُغلب، والحارس الذي لا ينام، والمهادى الذي لا يضل ]. بل كتب بعض السلف إلى أخ له قائلا [أمّا بعد فإن كان الله معك فمن ترجو؟].

وحفظ الله تعالى لعبده يدخل فيه نوعان:

(أحدهما) حفظه له في مصالح دنياه كحفظه في بدنه وولده وأهله وماله، كما في قوله ﴿ لَكُ مُعَقِّبَكُ مُ مَن اللهِ عَن بَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِمِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرَعد: ١١].

(والثّاني) حفظ الله للعبد في دينه وإيمانه فيحفظه في حياته من الشّبهات المضلّة ومن الشّهوات الحرّمة، ويحفظ عليه دينه عند موته فيتوفّاه على الإيمان.

## (٣) التّسليم بأنّ ما أصاب المرء لم يكن ليخطئه

ومراده أنّ ما يصيب العبد في دنياه تمّا يضرّه أو ينفعه، فكلّه مُقدَّر عليه ولا يصيب

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه النّسائي[٤٤٧] وأورده الألباني في الصّحيحة [٣/٩٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٧٩٣].

العبد إلا ما كتب له من مقادير ذلك في الكتاب السّابق، ولو اجتهد علي ذلك الخلق كلهم جميعا. وقد دل القرآن الكريم على مثل هذا في قوله تعالى ﴿قُل لَن يُصِيبُنَآ إِلاَّ مَا صَحَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْ لَلْنَا أُوَعَلَى اللَّهُ فَلْيَتَوَكُّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٥]. وهو ما يُبيّن معناه رسول الله عَلَي الله عَلَي أَنْ الأُمَّة لُو اجْتَمعَت عَلَى أَنْ يَنفُعُوكَ بِشَيْء، لَمْ يَنفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْء قَدْ كَتَبهُ الله تَعَالَى لَك، وَلُو اجْتَمعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُوكَ بِشَيْء، يَضُروكَ إِلاَّ بِشَيْء قَدْ كَتَبهُ الله تَعَالَى عَلَيك، وُفعت الْأَقْلاَمُ وَجَفَت الصَّحُفُ (١٠)».

فإذا أدرك العبد أنّه لن يصيبه إلا ما كتب الله له من خير وشرّ ونفع وضرّ ، وأنّ اجتهاد الخلق جميعا على خلاف المقدور غير مفيد ألبتّة ، علم حينئذ أنّ الله تعالى وحده هو الضّار النّافع المعطى المانع ، فأوجب ذلك للعبد توحيد ربّه سبحانه وإفراده بالطّاعة والخضوع والاستكانة والخشوع .

ولا يتأكد ذلك من المسلم إلا بالإيمان المطلق بقضاء الله تعالى وما قدره له لقوله عَلَيْ من حديث زيد بن ثابت «لُو أَنَّ الله عَذَّبَ أَهْلَ سَمَاوَاته وأَهْلَ أَرْضه لَعَذَّبَهُمْ وَهُوَ عَيْرُ ظَالِم لَهُمْ، وَلَوْ رَحِمَهُمْ لَكَانَتْ رَحْمَتُهُ خَيْرًا لَهُمْ مِنْ أَعْمَالِهمْ، وَلَوْ كَانَ لَكَ جَبَلُ عَيْرُ ظَالِم لَهُمْ، وَلَوْ كَانَ لَكَ جَبَلُ أَحُد ذَهَبًا -أَوْ مثلُ جَبَلُ أَحُد ذَهَبًا - تُنفقُهُ في سَبيل الله مَا قَبلَهُ مَنْكَ حَتَى تُوْمِنَ بالْقَدَر كُلّه، فَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمَ يكُن ليُحْطِئكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُن ليصيبكَ، وأَنك إن مُتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يكُن ليُحُطِئكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُن ليصيبكَ، وأَنك إن مُتَعْلَم عَيْرٍ هَذَا دَخَلْتَ النَّارَ (٢٠)».

# (٤) التوكُّل على الله تعالى

التوكُّل من أقوى الأسباب التي يدفع بها العبد ما لا يطيق من أذى الخلق وظُلمهم وعُدوانهم، فمن يتوكّل على الله فهو حسبه أى كافيه، ومن كان الله كافيه وواقيه فلا مطمع فيه لعدوه ولا يضره إلا أذى لابد منه كالحر والبرد والجوع والعطش، وأمّا أن يضرّه عمراده فلا يكون أبدا.

وفرق بين الأذى الذى هو فى الظاهر إيذاء له وهو فى الحقيقة إحسان إليه وإضرار بنفسه، وبين الضّرر الذى يتشفّى به منه، ولذلك قال بعض السّلف [إنّ الله جعل لكلّ عمل جزاء من جنسه، وجعل جزاء التوكُّل عليه نفس كفايته لعبده]. فقال سبحانه ﴿وَمَن يَتَوَحَّلُ عَلَى اللهُ فَهُوَحَسُبُهُ ﴾ [الطلاق: ٣]. ولم يقل: نُؤته كذا وكذا من الأجر كما قال فى الأعمال، بل جعل نفسه سُبحانه كافى عبده المتوكّل عليه وحسبه وواقيه، فلو توكَّل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٥١٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٩٩٩] وأحمد [٢٢٦٠] وابن ماجه [٦٢].

العبد على الله حقّ توكُّله وكادته السّموات والأرض ومن فيهنّ لجعل له ربّه مخرجا من ذلك وكفاه و نصره.

ولا يصدق بهذا إلا النفوس المطمئنة الوادعة اللينة التي رضيت بوكالة الله لها، وعلمت أنّ نصره لها خير من انتصارها هي لنفسها، فوثقت بالله تعالى وسكنت إليه واطمأنت به، وعلمت أنّ ضمانه حقّ ووعده حقّ، وأنّه لا أوفى بعهده من الله ولا أصدق منه قيلا، فعلمت أنّ نصره لها أقوى وأثبت وأدوم وأعظم فائدة من نصرها هي لنفسها أو نصر مخلوق لها مثلها.

## (٥) التّوبة إلى الله من الذنوب

إِنّ بجريد التوبة إلى الله تعالى من الذُّنوب التى سلّطت عليه أعداءه من أهم الموانع التى تحول دون حسد الحاسدين وعداء الكارهين وحقد الحاقدين ودليل ذلك قوله تعالى ﴿ وَمَا أَصَلَبْكُم مِّن مُصِيبَة فَيِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُم ﴾ [الشّورى: ٣٠]. وقال لخير الخلق وهم أصحاب نبيه عَلَي ﴿ أَوَلَما أَصَلَبْتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّفَلَيها قُلْتُم أَلَى هَلَا قُلُ الْحَلق وهم أصحاب نبيه عَلَي ﴿ أَوَلَما أَصَلَبْتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِقْلَيها قُلْتُم أَلَى هَلاَ قُلُ الْحَلق وهم أصحاب نبيه عَلي ﴿ أَوَلَما أَصَلَبْتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُ مِقْلَيها قُلْتُم أَلَى هَلاَ قُلُ الله الحلق وهم أصحاب نبيه عمران: ١٦٥]. فما سلط على العبد من يؤذيه إلاّ بذنب يعلمه أو لا يعلمه ، وما لا يعلمه العبد من ذنوبه أضعاف ما يعلمه منها ، وما ينساه تما عمله أضعاف ما يذكره .

وجاء في الدّعاء المشهور «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أُشْرِكَ بِكَ وَأَنَا أَعْلَمُ، وَأَسْتَغْفُرُكَ لِمَا لاَ أَعْلَمُ». فما يحتاج العبد إلى الاستغفار منه ثمّا لا يعلمه أضعاف أضعاف ما يعلمه، فما سُلَط عليه مُؤذ إِلاَ بذنب، فإذا عُوفي العبد من الذُّنوب عُوفي من مُوجباتها، فليس للعبد إذا بُغي عليه وتسلّط عليه خصومه شيء أنفع له من التوبة النصوح إلى الله تعالى واللُّجوء إليه كلّ وقت وحين.

## (٦) كثرة الصّدقة والإحسان

للصدقة تأثير عجيب في دفع البلاء ورد العين وشر الحاسد، فلا يكاد الحسد يتسلط على مُحسن مُتصدِّق، وإن أصابه شيء من ذلك كان معاملا فيه باللطف والمعونة والتا ييد، وكانت له فيه العاقبة الحميدة و دليل ذلك قوله عَظَّ «وَآمُرُكُمْ بِالصَّدَقَة، فَإِنَّ مَثَلَ ذَلك كَن مَعَلَ رَجُل أَسَرَهُ الْعَدُو قُاوْتُقُوا يَدَهُ إِلَى عُنُقه وَقَدَّمُوهُ لِيَضْرِبُوا عُنُقَهُ فَقَالَ أَنَا أَفْتَدى مَنَّكُمْ بِالْقَليل وَالْكَثير فَفَدَى نَفْسَهُ مِنْهُمَ (١)».

وهذا أيضا من المسائل التي بُرهانها وجودها ودليلُها وقوعها ، فإِنَّ الله تعالى يدفع

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٨٦٣] وأحمد [٢٧١٠].

بالصّدقة أنواعا من البلاء، وقد روى التّرمذى من حديث معاذ «وَالصَّدَقَةُ تُطْفِيءُ الْخَطِيئةَ كَمَا يُطْفِيءُ الْمَاءُ النَّارَ (١)». أي تُذهبها وتمحو أثرها إذا كانت متعلّقة بحقّ الله تعالى، وإذا كانت من حقوق العباد فتدفع تلك الحسنة إلى خصمه عوضًا عن مظلمته.

\* وجاء عند مسلم «مَا منْ يَوْم يُصْبِحُ الْعَبَادُ فيه إِلاَّ مَلَكَانِ يَنْزِلاَنِ فَيَقُولُ أَحَلُهُمَا اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفقًا خَلَفًا، وَيَقُولُ الآخُرُ اللَّهُمَّ أَعْط مُمْسكًا تَلَفًا (٢)».

\* وقوله ﷺ عن حكيم بن حزام «إنَّ هَذَا الْمَالَ خَضرَةٌ حُلُوةٌ، فَمَنْ أَخَذَهُ بطيب نَفْس بُورِكَ لَهُ فَيه، وَكَانَ كَالَّذَى يَأْكُلُ وَلاَّ يَفْس بُورِكَ لَهُ فَيه، وَكَانَ كَالَّذَى يَأْكُلُ وَلاَّ يَشْبَعُ، وَالْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَد السَّفْلَى (٣)». وقال في رواية أخرى «والْيَدُ الْعُلْيَا الْمُنْفَقَةُ، وَالسِّفْلَى السَّائِلَةُ (٤)».

والمتصدق في خفارة إحسانه وصدقته عليه من الله جُنَّة واقية وحصن حصين، فشكر الله تعالى على نعمه حارس من كلّ ما يكون سببا لزوالها، ومن أقوى الأسباب حسد الحاسد، فإنّه لا يفتر ولا يني ولا يبرد قلبه حتّى تزول النّعمة عن المحسود، فما حرس العبد نعمة الله عليه بمثل شكرها، ولا عرضها للزّوال بمثل العمل فيها بمعاصى الله تعالى، وهذا من كُفرهان النّعمة الذى يقود إلى كُفران المنعم.

#### (٧) الإحسان إلى الحاسد

وهذا الأمر من أصعب الأسباب على النفس وأشقها عليها، ولا يُوفق له إِلا من عظم حظه من الله تعالى، وهو إطفاء نار الحاسد بالإحسان إليه، فكلما ازداد أذى وشرا وبغيا وحسدا، ازددت إليه إحسانا وله نصيحة وعليه شفقة كما جاء قول الله تعالى فى ذلك ﴿ وَلا تَسْتَوى ٱلْحَسَنَةُ وَلا ٱلسَّيِّئَةُ ٱذْفَعْ بِٱلَّتِي هِي آَحْسَنُ فَإِذَا اللّهِ يَعَلَى وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَانَّهُ وَلِي تَسْتَوى الله وصلت: ٣٤]. أى ادفع بحلمك جهل من يجهل عليك، وأحسن عشرة من أساء إليك، واحتمل أذى من أراد النيل منك.

(قال) ابن عبّاس: [أمره الله تعالى في هذه الآية بالصّبر عند الغضب، والحلم عند الجهل، والعفو عند الإساءة، فإذا فعل النّاس ذلك عُصمُوا من الشّيطان وخضع لهم عدوّهم]. والمعنى ذاته يتضمّنه قوله تعالى ﴿وَيَلْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ وَمِمًّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [القصص: ٤٥]. والدّرء هو الدّفع، أي يدفعون الأذي بالاحتمال والصّبر والكلام الحسن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٢٦١٦] وأحمد [٢١٩١٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٠١٠] وافقه البخاري [٢٤٤٠].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٠٣٥ ] وافقه البخاري [ ١٤٧٢ ] والتّرمذي [ ٢٤٦٣ ] .

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٠٣] وافقه البخاري [٩٤٢٩].

ومنه قوله عَلِيَّة لمعاذ بن جبل «اتِّقِ اللهُ حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُق حَسَن (١)».

وفيه يُبيَنُ رسولُ الله عَلَيْ للصحابى الجليل أن تقوى الله عز وجل هى العُروة الوُثقى التى يرتقى بها المرء إلى أعلى مراتب اليقين، وأنّها ينبغى أن تكون ملازمة له في النّعماء والبلاء، والسّراء والضّراء، ولمّا وعظ رسول الله عَلَيْ النّاسُ قال «أُوصيكُم بتقُوى الله والسّمْع والطّاعة». وفي التّرمنى عن أنس عن النبى عَلَيْ في قوله تعالى (مُورُ وَالمّلُ التَّقُوكُ وَالسّمْعُ وَالطّاعة عَنْ وَاللّهُ عَلْمُ الله تعالى (أنّا أهلٌ أنْ أَتّقَى، فَمَنِ اتّقانِي فَلَمْ يَجْعَلُ مَعى إِلَهًا فَأَنَا أَهْلٌ أَنْ أَتّقَى، فَمَنِ اتّقانِي فَلَمْ يَجْعَلْ مَعى إِلَهًا فَأَنَا أَهْلٌ أَنْ أَعْفَرَ لَهُ (٢)».

فهو سبحانه أهل لأن يُخشى ويُهاب ويُجلّ ويُعظَم في صدور عباده حتى يعبدونه ويُطيعونه لما يستحقه من الإجلال والإكرام وصفات الكبرياء والعزّ والعظمة وقورة البطش وشدة البأس، ولمّا كانت وصية نبيّنا عَلَيْهُ لمعاذ بتقوى الله تعالى سرًا وعلانية أرشده عَلَيْهُ إلى ما يعينه على ذلك بأمرين:

(الأول) أمرَه أن يُتبع السّيئة إذا ما اقترفها بالحسنة ولا يكون ذلك إلا بالرّجوع والإنابة، والتوبة والطّاعة، فإنّ الحسنة تدفع السّيئة وترفعها ويمحو الله بها آثارها من القلب، ذلك لأنّ المرض لا يُعالج إلا بضدّه، فالحسنات يُذهبن السّيئات، وقد قال في التّنزيل فإنَّ ٱلسَّمَيِّات اللَّهِ عَلَى اللَّنزيل في التّنزيل في اللَّن كريور كه هود: ١١٤]. ومنه قوله عَلَى اللَّهُ عَلَى مَا يَمحُو الله به الْخَطَايَا وَيَرفَعُ به النَّرْجَات ؟ قَالُوا بَلَى؟ قَالَ: إسْبَاعُ الْرُضُوءِ عَلَى الْمَكَارِهِ، وَكَثْرَةُ الْخُطَا إِلَى الْمَسَاجِدَ، وَانْتِظَارُ الصَّلاَة بَعْدَ الصَّلاَة (٣)».

(الثّانى) أمرَه أن يُخالق النّاسِ بخُلُق حسن بقوله «وَخَالقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسنِ». وما أُعطى المسلم أفضل من الخُلق الحسن من نحو طلاقة الوجه، ورحابة الصّدر، وخفض الجانب، والتلطّف، والإيناس، وبذل النّدى، وتحمّل الأذى، ودفع المكروه، والصّبر على البلاء، وحسن المعاملة، ولطف المعاشرة، وطيب الكلام، وصدق القول، وحفظ الود، وصفاء العهد، وصدق اللّسان، ونصرة الحقّ، والنّفور من الباطل، والإعراض عن الجاهلين.

ولمّا كان الحاسد قد افتقد مقومات الإيمان في قلبه فإنّ الشّرع قد جوز إعطاء من يخاف على إيمانه لقوله عَلَيْكُ «إِنَّ صَلَقَةَ السُّرُّ تُطْفِيءُ غَضَبَ الرَّبِّ، وإنَّ صَنَاتِعَ الْمَعْرُوفِ تَقَى مَصَارعَ السُّوء (٤)».

<sup>(</sup>١) حديث حسن لغيره أخرجه التّرمذي [١٩٨٧] وأحمد [٢١٢٥١]. (٢) حديث حسن لغيره أخرجه الترمذي [٣٣٢٨]. (٤) حديث صحيح أورده في الإرواء [٨٥٨].

كما يأتى ذلك قياسا على مارواه سعد بن أبى وقاص عندما شفع لبعضهم عند النبي عَلِيَّة في العطاء فقال له تذكيرا «مَالَكَ عَنْ فُلاَن ؟ فَوَالله ! إِنِّى لأَرَاهُ مُؤْمنًا ، أَوْ مُسلَمًا ؟ فَقَالَ عَلِيَّة إِنِّى لأَعْطى الرَّجُلَ وَغَيْرُهُ أَحَبُّ إِلَى مَنْهُ خَشْيةً أَنْ يُكَبِ في النَّارِ عَلَى وَجْهِه (١)». ومعناه أنى أعطى ناسا مؤلفة في إيمانهم ضعف ، لو لم أعطهم كفروا فيكبهم الله تعالى في النّار ، ورغم هذا فقد نبه رسول الله عَلَيَّة إلى أنَ أخذ المال لا يكون بالتَطلُع الله والحرص عليه والطّمع فيه بقوله عَلَيَّة «وَمَا جَاءَكَ مِنْ هَذَا الْمَالِ وَأَنْتَ غَيْرُ مُشْرِف وَلا سَائلِ ، فَخُذْهُ ، وَمَا لاَ فَلا تُتْبعُهُ نَفْسَكَ (٢)».

(رابعا)

# عين الإنس والجان والرَّقية منهما ويتضمَّن:

#### الإصابة بالعين حقيقة قائمة فى حياة النّاس

العين هى نظر باستحسان مشوب بحسد من خبيث الطّبع يحصل للمنظور منه ضرر وهو الأمر الذى عصم الله تعالى منه نبيّه ﷺ عندما أراد القوم من قريش أن يصيبوه بأعينهم في مقتل عداوة منهم وحقدا فقال ﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَـرِهِم لَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

ومعنى قوله « لَيُرْلِقُونَكَ »: أَى [يَعينُونَكَ بأبصارهم] ليزيلونك عن مقامك الذي أقامك الله فيه، يقال: أَزْلَقَهُ إِذَا عَانَـهُ ولَفَعَهُ بعينه، وفي القاموس: زَلَقَ وأَزْلَقَ فلانا ببصره زَلْقًا: نظر إليه نظر المتسخّط حتّى كاديزيله من موضعه [(٣)]. [أو] أَحَدَّ النَّظَرَ إليه حتّى كاديوه (٤)]:

(أحدها) أنّهم من شدّة تحديقهم ونظرهم إليك شَذَرًا بعيون العداوة والبغضاء يكادون يزلون قدمك، من قولهم [نَظَرَ إِلَى نظراً يَكَادُ يَصْرِعُنِي] أي لو أمكنه بنظره «الصَّرْعَ» لفَعَله.

(والثّاني) تأكيد الآية على أنّ الإصابة بالعين حقيقة قائمة في الشّرع؛ لأنّه لا يمتنع اختلاف النّفوس في جواهرها وماهيّاتها ، كما لا يمتنع أيضا اختلافها في لوازمها وآثارها ، فلا يُستبعد أن يكون لبعض النّفوس خاصيّة في هذا التّاثير كما في قوله عَيْكُ «الْعَيْنُ حَقّ ونَهَى

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [١٥٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٥٤،١] وافقه البخاري [٧١٦٣].

<sup>(</sup>٣) انظر المعجم الوجيز [ص٧٩٠].

<sup>(</sup>٤) انظر تفسيرالفخر الرّازى [ج ٣ ص ١٠٠ - بتصرّف].

عَنِ الْوَشْمِ (١)». وجاء عند مسلم بلفظ «الْعَيُنْ حَقِّ (٢)». أى أنّ الإصابة بالعين شيء ثابت موجود، أو هو من جملة ما تحقّق كونه.

وإذا كان قد قيل إن الإصابة بالعين تنشأ عن استحسان الشّيء وما كان القوم ينظرون إلى رسول الله على هذا الوجه بل كانوا يمقتونه ويبغضونه والنظر على هذا الوجه لا يقتضى الإصابة بالعين، إلا أنّهم كانوا يستحسنون فصاحته، ويعجبون بقوة حُجّته وجميل بيانه وإيراده للدّلائل القويّة والبراهين الصّادقة، حتّى أنزل الله عليه قوله تعالى في أَيْر لِقُونَكَ بِأَبْصَرُهِم ﴾. وهو تعبير يترجم ما تحمله هذه النظرات من غيظ وحنق، وما تختزنه نفوسهم من نقمة وضغن، ويدلل كذلك على ما ينبعث من قلوبهم وعيونهم من حقد ذميم وغيظ محموم.

وفى الآية دليل على أنّ العين وتأثيرها على المعين حقّ بأمر الله تعالى وأنّها تستنزل الفارس عن فرسه لقوله عَلَيْ من حديث ابن عبّاس «الْعَيْنُ حَقَّ ولَوْ كَانَ شَىءٌ سَابَقَ الْقَدَرَ لَفَارس عن فرسه لقوله عَلَيْ من حديث ابن عبّاس «الْعَيْنُ حقّ ولَوْ كَانَ شَىءٌ سَابَقَ الْقَدَر لَسَبَقَتْهُ الْعَيْنُ (٣) ». أى لو أمكن أن يسبق شيء القدر في إفناء شيء وزواله قبل أوانه المقدر له لسبقته العين لكنّها لا تسبق القدر. (قال) الحافظ [جرى الحديث مجرى المبالغة في إثبات العين لا أنه يمكن أن يرد القدر شيءً].

كما يشير رسول الله عَلَي إلى أنّ العين تصيب الرّجل فتؤثّر فيه حتّى إنّه ليصعد الجبل في سقط من أعلاه من أثر العين لقوله من حديث أبى ذر وَ الله الله الله المُعيْن لَتُولَعُ الرَّجُلَ بإِذْن اللهِ تَعَالَى حَتَّى يَصْعَدَ حَالِقًا ثُمَّ يَتَرَدَّى مِنْهُ ( أَنَّ ) . وقوله «لَتُولَعُ »: من الْوَلَع بالشَّىء وهو شَدَّةُ التَّعلَق به .

ويأتى المعنى ذاته فى قوله عَلَيْ عن ابن عبّاس وَ الْعَيْنُ حَقِّ تَسْتَنْزِلُ الْحَالَقَ (٥)». و «الْحَالَقُ» الْمَالَةُ عن عائشة قال «كَانَ إِذَا اشْتَكَى و «الْحَالَقُ» المكان المرتفع المنيف، ويروى أبو سَلَمة عن عائشة قال «كَانَ إِذَا اشْتَكَى رَسُولُ الله عَلَيْ رَقَاهُ جِبْرِيلُ قَالَ باسْمِ الله يُبْرِيكَ، وَمِنْ كُلِّ دَاء يَشْفيكَ، وَمِنْ شَرَ حَلَ حَاسِد إِذَا حَسَدَ، وَشَرٌ كُلُّ ذَى عَيْنٍ (٢)». وكَأَنَّ رُقية جبريل للنَّبى عَلِيْ من شَرْ كلّ ذى عَيْنٍ دَنَى عَيْنٍ دَاء «باختيار» السّماء.

والحديث عن «العين» يتضمّن الإشارة تفصيلا إلى المسائل التّالية:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٤٩٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٧].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢١٣٦٣] وصحيح الجامع [١٦٨١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [٢٤٧٨].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٥].

## (١) نظرة الجن

والعين عينان عين جنية وأخرى إنسية، وقد جمع بينهما ما وقع عند أحمد من حديث أبى هريرة رفعه «الْعَيْنُ حَقِّ وَيَحْضُرُهَا الشَّيْطَانُ وَحَسَدُ ابْنِ آدَمُ (')». وكأنَ عين العائن قد جمعت بين الحسدين في وقت واحد كلاهما يمد الآخر بحنقه وحسده، وليس أخطر من الجمع بين حقد الشيطان وحسد الإنسان في معية واحدة تُهلك بظُلمها الحرث والنسل.

ذلك لأن من الجن من هو [أقُوى حَسَدًا] للإنسان من بنى جنسه، ودليل ذلك حديث أمّ سلمة عند البخارى «أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيُّهُ رَأَى فِي بَيْتِهَا جَارِيَةً فِي وَجْهِهَا سَفْعَةٌ فَقَالَ اسْتَرقُوا لَهَا فَإِنَّ بِهَا النَّظْرَةَ (٢٠)». وجاء عند مسلم بلفظ «رَأَى بِوَجْهِهَا سَفْعَةً فَقَالَ بِهَا نَظْرَةٌ فَاسْتَرقُوا لَهَا (٣)». يعنى بوجهها صُفْرةً.

واختلف العلماء في المراد «بالنَّظْرَة» على قولين:

(الأوّل) أنّها «عَيْنٌ» من نظر الجنّ أو هي «أُخْذَةٌ» من الشّيطان.

(الثَّاني) أنَّها «نَظْرَةٌ» من الإنس وبه جزم أبو عبيد الهَرُوي.

والأولى أنّ المسألة أعم من ذلك وأنها أصيبت بالعين، فلذلك أذن النبي ﷺ في الاسترقاء لها وهو دال على مشروعية الرقية من العين. (قال) أبوعبيد [قوله «سَفْعَة» يعنى أنّ الشّيطان أصابها (٤٠). [أو] بها عين أصابتها من نظر الجنّ أنفذ من أسنة الرّماح وهو قول الفرّاء [(٥)]. و «السَّفْعُ» في اللَّغة سَوادُ الْخَدَّيْنِ مَنِ المرأة الشّاحبة ومنه [سَفْعاءُ الخَدَّيْنِ و تُطلق «السَّفْعَة» على العلامة، من قولهم «بوَجْهِهَا سَفْعَةُ غَضَبٍ» وهو راجع إلى تغيّر اللّون أو هو لون يُخالف لون الوجه [(٢٠)].

وهذا يتوافق مع مَا أورده أبو عبيد من حديث ابن المبارك عن عبد الله بن مسعود «أَنَّ رَجُلاً أَتَاهُ فَقَالَ عَبْدُ الله حِينَ رَآهُ: إِنَّ بِهَذَا سَفْعَةً مِنَ الشَّيْطَانِ. فَقَالَ لَهُ الرَّجُلُ: أَلَمْ أَسْمَعْ مَا قُلْتَ ؟ فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الله: نَاشَدْتُكَ بِالله هَلْ تَرَى أَحَدًا هُوَ خَيْرًا مِنْكَ ؟ قَالَ لَا، قَالَ عَبْدُ الله: فَلهَذَا قُلْتُ مَا قُلْتُ مَا قُلْتُ الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَى أَراد ابن مسعود أنّ الشَيطان قد

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٩٦٣١] وصعّحه البيبهقي [٥/٧٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٧٣٩] ومسلم [ ٢١٩٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٧].

<sup>(</sup>٤) انظر غريب الحديث [ج ٣ ص ٣٧].

<sup>(</sup>٥) انظر شرح السُّنَّة [ج ١٣ ص ١٦٣].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٢١٢].

<sup>(</sup>٧) انظر غريب الحديث لأبي عبيد [٧٨٤].

استحوذ على هذا الرّجل وأخذ بناصيته، فهو يذهب به في الْعُجْبِ كُلَّ مَذْهَبٍ حتّى لا يَرَى أَنْ أَحَدًا خَيْرٌ منْهُ [(١)].

ويتأيّد هذا بحديثُ أبي سعيد «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ يَتَعَوَّذُ مَنْ عَيْنِ الْجَانِ وَمَنْ عَيْنِ الْإِنْسَانِ ، فَلَمَّا نَزَلَتِ الْمُعَوِّذَتَانِ أَخَذَهُمَا وَتَرَكَ مَا سِوَى ذَلِكَ (٢)». وفيه دليل على أنَّ العين الْحاسدة تقع من الجن كما تقع من الإنس.

# (٢) عين الإنس وكيف تؤثر في المُعين

أمّا عين الإِنس فإِنّ تأثيرها بالغ في النّفوس عندما يقع ضررها بعادة أجراها الله تعالى في نظر العائن عند مشاهدته للمعين وإعجابه به، إِلاّ أنّ الخلاف قائم بين العلماء حول كيفيّة تأثير العين على أقوال منها:

(١) أنّ النّفس الحاسدة إذا تكيّفت بكيفيّة خبيثة وقابلت المحسود فإنّها تُؤثّر فيه بتلك الخاصّية، وأشبه الأشياء بهذا السّم الكامن في الأفعى بالقوّة، فإذا قابلت عدوّها انبعثت منها قوّة غضبيّة مُؤذية تُؤثّر في إسقاط الجنين، ومنها ما يُؤثّر في طمس البصر كما قال رسول الله عَلِيَّة في الأبتر وذي الطّفيتين من الحيّات «فَإِنَّهُما يَسْتَسْقطَان الْحَبَلِ وَيَلْتُمسَان الْبَصَر (٣)». وقد نُقل عن بعض من كان معيانا أنّه قال [كُنْتُ إِذَا رَأَيْتُ شَيْئا يُعْجبنني وَجَدْتُ حَرَارةً تَخْرُجُ مَنْ عَيْني (٤)].

(٢) أنّ من العين ما يُؤثّر في البدن بمجرد الرّؤية من غير اتصال به لشدة خُبتْ تلك النّفس وهيئتها الخبيئة، والحاصل أنّ التّأثير بإرادة الله تعالى وخلقه يكون تارّة باللقابلة وتارّة بمجرد الرّؤية، وتارّة بالتّوهُم والتّخيُّل، كما أنّ نفس العائن لا يتوقف تأثيرها على الرُّؤية، بل قد يكون أعمى فيوصف له الشّيء فتُؤثّر نفسه فيه وإن لم يره، وكثير من العائنين يُؤثر في المعين بالوصف من غير رُؤية [(٥)].

والحق أنّ الله تعالى يخلق عند نظر العائن إلى المعين وإعجابه به إذا شاء ما شاء من ألم أو هَلكة ، وقد يصرفه بعد وقوعه بالرُقية أو بغيرها ، وقد يصرفه بعد وقوعه بالرُقية أو بالاغتسال أن بغير ذلك [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر غريب الحديث [ج ٥ ص ١٧٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٢٠٥٨].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣١٠] ومسلم [٢٢٣٣] وأبو داود [ ٢٥٣٥].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢١٠].

<sup>(</sup>٥) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٦٦ ابتصرف].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح الباري [ج ١٠ ص ٢١١].

ومهما اختلفت الأقوال في ذلك فإن ضرر العين وخطورتها قائم على إعجاب العائن بالشّىء ثمّ تتبعه كَيْفِيّةُ نفسه الخبيثة، ثمّ تستعين على إنفاذ سُمُها بنظرة تتحوّل إلى سهم مسموم يُصيب المعين مرة ويُخطئه أُخرى، فإن صادفه مكشوفا لا حرز له من ذكر الله تعالى ولا وقاية له من استعاذة أثّر فيه ولابدّ.

### (<sup>m</sup>) الفرق بين العين والدسد

من الأثمّة الكرام من فرّق بين العين والحسد كابن الجوزى وابن القيّم وابن حَجَر العسْقلاني والنّووي وغيرهم وبنوا ذلك على ما يلى:

(١) الحاسد أعمّ من العائن، فالعائن حاسد خاصّ، فكلّ عائن حاسد وليس كلّ حاسد عائنا، ولذلك جاء ذكر الاستعاذة في سُورة الفلق من الحاسد، فإذا استعاذ المسلم من شرّ الحاسد دخل فيه العائن.

(٢) الحسد يتأتّى عن الحقد والبُغض وتمنّى زوال النّعمة، أمّا العين فيكون سببُها الإعجاب والاستعظام والاستحسان.

(٣) الحسد والعين يشتركان في الأثر حيث يُسبّبان ضررا للمعين والمحسود، ويختلفان في المصدر، فمصدر الحسد تحرق القلب واستكثار النعمة على المحسود وتمنّى زوالها عنه، أمّا العائن فمصدره انقداح نظرة العين، لذا فقد يصيب من لا يحسده من جماد أو حيوان أو زرع أو مال، وربّما أصابت عينه نفسه، فرُويته للشّىء رُوية تعجّب وتطلّع وتحديق مع تكيف نفسه بتلك الكيفيّة تُؤثر في المعين، والحاسد يمكن أن يحسد في الأمر المتوقّع قبل وقوعه، بينما العائن لا يعين إلا الموجود بالفعل.

(٥) لا يحسد الإنسان نفسه ولا ماله ولكنّه قد يعينهما عينا.

(٣) لا يقع الحسد إلا من نفس خبيثة حاقدة ، ولكن العين قد تقع من رجل صالح من جهة إعجابه بالشّىء دون إرادة منه إلى زواله ، كما حدث من عامر بن ربيعة عندما أصاب سهل ابن حُنيف بعين ، رغم أنّ عامر رضى الله عنه من السّابقين إلى الإسلام بل ومن أهل بدر الأعزة الكوام [(١)].

[فإذا حَسَدَ الحاسد ووجّه انفعالا نفسيًّا مُعيّنًا إلى المحسود فلا سبيل لنفى أثَر هذا التَوجيه لمجرّد أنّ ما لدينا من العلم وأدوات الاختبار لا تصل إلى سرّ هذا الأثر وكيفيّته، فنحن لا ندرى إلاّ القليل من هذا الميدان، ثمّ يستقرّ حقيقة واقعة بعد ذلك، فهذا شرَّ يستعاذ منه بالله ويُستجار منه بحماه (٢٠)].

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد [ج ٢ص ٢٣٢]. (٢) انظر تباريح التباريح لابن عقيل الظّاهري [ص ٨٩].

## (Σ) دفع شرّ العين وغيرها بالرّقيــة

فى حديث عائشة زوج النّبى عَلَيْ «كَانَ إِذَا اشْتَكَى رَسُولُ الله عَلَيْ رَقَاهُ جبْرِيلُ». دليل على استحباب الرُّقية بأسماء الله تعالى وبالعُوذ الصّحيحة المعنى، وأنَّ ذلك لا يناقض التوكُّل على الله تعالى ولا يُنقصه، إذ لو كان شيءٌ من ذلك لكان النّبى عَلَيْ أحقَ النّاس بأن يجتنب ذلك، فإن الله تعالى لم يزل يُرقِّى نبيّه عَلِي في المقامات الشّريفة والدّرجات الرّفيعة إلى أن قبضه الله على أرفع مقام وأعلى حال، وقد رُقى في أمراضه حتى في مرض موته ومسحته حتى في مرض موته ومسحته بيدها وبيده وهو مُقرِّ لذلك غير منكر لشيء ممّا هنالك.

والرقية لغة اسم من الرُّقى، يقال رَقَاهُ يَرْقِيهِ رُقْيَةً: بمعنى الْعَوْذَةُ والتَّعْويذَةُ، وهى الفاظ خاصة يحدث عند قولها الشِّفاء من المرض إذا كانت من الأدعية المأثورة التى يُتَعَوَّذُ بها من الآفات والحُمَّى وغير ذلك لأنه يُعَاذُ بها، من [أَعَاذَهُ بِاللهِ وَعَوَّذَهُ بِهِ]: حَصَنَهُ به وبأسمائه تعالى.

والرقية العُوذَةُ التي يُرْقَى بها المريض من رَقَى المُريض يَرْقيه رَقْيًا: عَوَّذَهُ بالله تعالى ونفث في عوذته، ورجل رَقَّاء: صاحب رُقَى، واسترقاه: طلب منه أن يرقيه، ومنه قول الله تعالى ﴿ وَقِيلٌ مَنْ رَاقِ ﴾ [القيامة: ٢٧]. أي من يرقيه تنبيها على أنه لا راقى يرقيه فيحميه [(١)]. وعن أبن عبّاس رَوَّ اللهُ عن الرقية، ورُوى عن ميمون في تفسيرها أي هل من طبيب يشفيه ؟ [(٢)].

والرُّقَى الشَّرعية الثّابتة هى القراءة القرانية المُجملة بعُموم نصوص القرآن أو المفصّلة بالآيات والسُّور الوارد فضلُها في السُّنة المشرُّفة وآثار السّلف الصّالح، كما أنّ المنهج الواضح والصّريح للرقية الشَّرعية هو التّوجُّه إلى مُسبّب الأسباب سبحانه بصدق ونيّة، والدّعاء أن يزيل السّبب أيّا كان هذا السّبب، وليس مطلوبا من الرَّاقى أن يُشخص ويتعرَّف ويُؤوِّل ، فآيات الرُّقية معروفة مأثورة والأهم في ذلك صدق التوجه والدَّعاء والرّضى بما قضاه الله تعالى، فما أصابك لم يكن ليُخطئك وما أخطأك لم يكن ليُخطئك وما أخطأك لم يكن ليُخطئك وما أخطأك

وإنّما جُعلت الرّقية بالقرآن والمأثور من السُّنة وسيلة للتّقرُّب إلى الله مسبّب الأسباب، ولأنّها كذلك فهي من الدّعاء الذي لابدّ وأن يلتزم الرّاقي فيها عند توجُهه بشروط الدّاعي ومنها التّيقُن بالإِجابة وطيب المأكل والمشرب واختيار أوقات

 <sup>(</sup>١) انظر الإفصاح في فقه اللُّغة [ج ١ ص ٤٩٥].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١٩ ص ١١١].

الإِجابة والتي منها الثّلث الأخير من اللّيل وفي السُّجود وبين الأذانين وغيرها تمّا هو معروف ومتداول في كتب الأذكار.

والرُّقَى على ثلاثة أقسام:

(أحدها) ما كان يُرقى به في الجاهلية ثمّا لا يُعقل معناه، فيجب اجتنابه لئلا يكون فيه شرك، أو يُؤدّى إلى الشّرك لحديث عوف بن مالك الأشجعي قال «كُنّا نَرْقى في الْجَاهليَّة فَقُلْنَا يَارَسُولَ الله كَيْفَ تَرَى فِي ذَلِكَ ؟ فَقَالَ اعْرِضُوا عَلَى رُقَاكُمْ، لاَ بَأْسَ بَالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فيه شرْكٌ (١)».

(والثّانى) ما كان بكلام الله أو بأسمائه فيجوز، فإن كان مأثورا فيستحبّ ومنه ما في حديث أبي سعيد «أَنَّ جبريلَ أَتَى النَّبِيَّ عَيْكَ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ اشْتَكَيْتَ ؟ فَقَالَ نَعَمْ، قَالَ بِاسْمِ الله أَرْقيكَ مِنْ كُلِّ شَيْ عَلَيْ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ اشْتَكَيْتَ ؟ فَقَالَ نَعَمْ، قَالَ بِاسْمِ الله أَرْقيكَ مِنْ كُلِّ شَيْ فَيكَ، مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ الله يَشْفيك، باسْم الله أَرْقيكَ (٢٠) .

(والنّالث) ما كان بأسماء غير الله من ملك أو صالح أو مُعَظَّم من المخلوقات، فهذا ليس من الواجب اجتنابه، ولا من المشروع الذي يتضمن الالتجاء إلى الله تعالى والتّبرُك بأسمائه، فيكون تركه أولى إلا أن يتضمن تعظيم المرقى به فينبغى أن يُجتنب كالحلف بغير الله تعالى [(٢)].

(قال) القرافيُّ: [الرَّقية ما يُطلب به النّفع، أمّا ما يُطلب به الضّرر فلا يُسمّى رُقية بل هو سحر، والرقية قد تكون بقراءة شيء من القرآن والمعوِّذات والأدعية المأثورة، وعرّفها بعض الفقهاء بأنّها ما يُرقى به من الدّعاء بطلب الشّفاء، فالرُّقية أخصّ من التّعويذ، لأنّ التّعويذ يشمل الرّقية وغيرها، فكلّ رُقية تعويذ ولا عكس، ولا يخرج اصطلاح الفقهاء للرُّقية عن المعنى اللَّغوى (1).

وشموليّة الحديث عن الرُّقية والتَّعريف بأحكامها يتطلَّب الإِشارة إلى عناصرها المؤتّرة فيها وهي:

## أولا ـ الـراقــــى

من المؤتّرات الإيجابيّة في علاج العين والرُّقْيَة صلاح الرّاقي وورعه وتقواه ، لما في ذلك من أثر فاعل في نفس المرقى وما يقع بينهما من تجاوب وانفعال ، وما يتحدّد بينهما من

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٠] وأبو داود [٣٨٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٦] والتّرمذي [٣٧٢].

<sup>(</sup>٣) انظر نيل الأوطار [ج ٨ ص ٢٤١].

<sup>(</sup>٤) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٢ ص ١٧٣].

علاقة مباشرة كتلك التى تقوم بين الداء والدواء، فإذا ما خرجت الرُّقية من قلب الرُّاقى وصَاحَبَهَا شيء من النَّفث والتَّفل، كانت أقوى تأثيرا وأكثر نفاذا لما حصل بالمزاوجة بينهما من كيفيَّة مُؤثّرة فيما يشتكى منه المرقى فتدفعه الرُّقية بأمر الله تعالى وتذهبه:

\* فكان النّبى عَنِكَ إِذَا اشتكى وَجَعًا نزل عليه جبريل فَرَقَاهُ بقوله «باسْمِ الله أَرْقيكَ (١) ». أَوْقِكَ مَنْ كُلِّ شَيْ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدِ الله يَشْفِيكَ ، باسْمِ الله أَرْقيكَ (١) ». \* كَما كَانَ عَلَيْ يَقُلُ عَلَى نفسه بالمعوِّذَات لَحَديث عَائشة «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ كَانَ إِذَا اشْتَكَى يَقْرُأُ عَلَى نَفْسِه بالمُعوِّذَات وَيَنْفُثُ ، فَلَمَّا اَشْتَدَّ وَجَعُهُ كُنْتُ أَقْراً عَلَيْهِ وَأَمْسَحُ عَنْهُ بِيده رَجَاء بركتها (٢) ».

وكذُلك قال معمر عن الزهرى عن عروة عن عائشة «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ كَانَ يَنْفَثُ عَلَى اللَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى اللَّهُ عَوَّذَات، فَلَمَّا ثَقُلَ كُنْتُ أَنَا أَنْفَتُ عَلَيْه بِهِنَّ، فَلَمْ اللَّذَى قَبِضَ فَيه بِالْمُعَوِّذَات، فَلَمَّا ثَقُلَ كُنْتُ أَنَا أَنْفَتُ عَلَيْه بِهِنَّ، فَأَمْسَحُ بِيدَ نَفْسه لِبَرَّكَتَهَا، فَسَأَلْتُ ابْنَ شِهَابٍ : كَيْفَ كَانَ يَنْفِثُ؟ قَالَ : يَنْفِثُ عَلَى يَدَيْهِ ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجُهَهُ (٣)».

ثانيا ـ المَرُقِسُ بِــمِ

أجمع العلماء على جواز الرُّقْيَة عند توفر ثلاثة شروط:

(أوَّلَهُا) أن تكون بكلام الله تعالى أو بأسمائه وصفاته

إذا كان لبعض الأذكار من الخواص المميزة والمنافع المحققة في الرقية من العين والحسد وغيرهما ، فإن ذلك يُؤكّد أن في كلام رب العالمين والمأثور من أقوال النبي الكريم عَيَا ما يُحقق العصمة من كلّ كيد وشر ، والحفظ من كلّ مكروه ، والشّفاء من كلّ مرض ، والوقاية من أذى كلّ عين وحسد ، وهو الذي نزل به الوحى من السّماء في قوله تعالى ﴿ وَنُنزَلُ مِنَ ٱلْقُرْعَانِ مَا هُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُومِنِينَ ﴾ [الإسراء: ٨٢] .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٤٤٣٩] .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٥١] ومسلم [٢١٩٢].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٩٧٥] ومسلم [٢١٩١].

وإذا كانت السُّنَة قد أشارت إلى مشروعية الفزع إلى الله تعالى والالتجاء إليه فى كلّ ما وقع وما يُتوقع، وبرهنت على وجود الأدوية الإلهية التى تنفع من الدّاء بعد حصوله، فإنّ هناك من الأدعية والتّعوُّذات والأذكار التى تمنع من وقوع هذه الأسباب أو أن يحول بينها وبين كمال تأثيرها بحسب كمال التّعوُّذ وقوّته وضعفه، لذلك اشترط العلماء أن تكون الرُّقى بكلام الله تعالى أو بأسمائه وصفاته.

وفي [الموطأ] أنّ أبا بكر رَضِ في قال لليهوديّة التي كانت ترقى عائشة وهي تشتكى «ارْقيها بكتاب الله». وهو يؤكّد أنّ في الاستشفاء بما شرعه الله تعالى ورسوله عَلَيْهُ ما يُغنى عَن الشّركُ وأهله، والمسلمون وإن اختلفوا في جواز التّداوي بالحرّمات فلا يتنازعون في أنّ الشّرك والكُفر لا يجوز التّداوي به لأنّ ذلك مُحرَّم في كلّ حال.

#### مكم تعليق التمائم والتعويطة والمجاب

لمّ ا «أَذِنَ » رسول الله عَلَي في الرُّقية اشترط أن تكون بالقرآن والأذكار والأدعية ما لم تكن شركا أو كلاما لا يُفهم معناه لما رواه مسلم في صحيحه عن عوف بن مالك قال «كُنَّا نَرْقي في الْجَاهليَّة فَقُلْنا يَارَسُولَ الله كَيْفَ تَرَ ذَلَكَ ! فَقَالَ عَلِي هُ «اعْرِضُوا عَلَى وَلَكُ اللهُ كَيْفَ تَرَ ذَلَكَ ! فَقَالَ عَلِي هُ «اعْرِضُوا عَلَى وَلَكُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقد أجمع العلماء على جواز الرَّقَى إِذَا كانت على الوجه المذكور مع الاعتقاد أنّها سبب لا تأثير له إلا بتقدير الله تعالى، أمّا تعليق شيء في العنق أو ربطه بأى موضع بالبدن فهو من الشّرك بدليل قوله عَلَيْ من حديث ابن مسعود تَعَلَّقُ «إِنَّ الرَّقَى وَالتَّمَاتُمَ وَالتَّوْلَةُ شَرْكُ (٣)». (قال) ابن الأثير [جعل ذلك كلّه من الشّرك لاعتقادهم أنّ ذلك يؤثّر ويفعل خلاف ما قدره الله تعالى.

وقوله «إِنَّ الرُّقَى» ما كان بغير العربية تمّا لا يُدرى ما هو، أو تلك التى يستعملها المعزّمون تمّن يدّعون تسخير الجان فيأتون بأمور مشبّهة مركّبة من حقّ وباطل يُجمع إلى ذكر الله تعالى وأسمائه وما يشُوبه من ذكر الشّياطين ومردتهم، فلذلك كره من الرّقى ما لم يكن بذكر الله وأسمائه خاصة، وباللسان العربى الذى يُعرف معناه ليكون بريئا من شوب الشّرك والكفر.

و «التّمائم» جمع تميمة وهي ما كان يسترقون بها في الجاهليّة ويظنّون بضروب منها

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ [ ١٦٩٤] بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٠٠] وأبو داود [ ٣٨٨٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٨٣] وأورده في الصّحيحة [٣٣١] وابن حبّان [١٤١٢].

أنّها تدفع عنهم الآفات فأبطل الإسلام كلّ ذلك. والتّميمة من «تَمَّ» وهى في الأصل دليل الكمال، يقال «تَمَّ الأَمْرُ» إذا كَمُل فهو تامِّ وتَميمٌ، ومن هذا الباب تأتى التّميمة كأنّهم يريدون أنّها تُمثّل لهم تمام الشّفاء والدّواء المطلوب.

والتّميمة لغة خيط أو خَرزَات كان العرب يُعلّقونها على أولادهم يمنعون بها من العين في زعمهم فنهى الإسلام عنها ؛ ومعناها عند أهل العلم ما عُلِّق في الأعناق من القلائد خشية العين أو غيرها وفي الحديث «مَنْ تَعلَّق تَميمَةً فَلاَ أَتَمَّ اللهُ لَهُ ١٠». وفيه الدّعاء على من اعتقد في التّمائم وعلّقها على نفسه بضد قصده وهو عدم التّمام لما يقصده من التّعليق ، وهي عند الفقهاء «الْعُوذَةُ» التي تُعلَّق على المريض والصّبيان وقد يكون فيها القرآن وذكر الله تعالى إذا خَرزَ عليها جلد ؛ فهي عندهم نوع من التّعويذ ؛ وعرّفها بعضهم بأنها ورقة يُكتب فيها شيء من القرآن أو غيره وتُعلَّق على الإنسان ، والفرق بين التّميمة والرّقية أنّ :

(الأولى) تعويذ يُعلَّق على المريض ونحوه. و(الثَّانية) تعويذ يُقرأ عليه.

ثم يأتي من مسمّيات التّعويذة:

\* [النُّشْرَة] وهى خَرَزة تُحبِّب بها المرأة إلى زوجها؛ والتَّنشير التَّعويذ بالنَّشْرَة، وفى الاصطلاح هى أن يكتب شيئا من أسماء الله تعالى أو من القرآن، ثم يغسله بالماء ثم يمسح به المريض أو يسقيه، أو يُكتب قرآن وذكر لعسر الولادة أو لمريض يُسقيانه [(٢)]. وليس ثمّة دليل من كتاب أو سُنَّة يبرهن على صحّة ذلك أو قبوله.

\* [الْحقَابُ]: وهو خيط يُشَدُّ في خَصْر الصّبي تُدفع به العين.

\* [الرَّصْعُ]: وهي خرَزة تدفع العين من رَصَّعَ الصَّبيُّ وشدّها في يده أو رجله.

الْحِجَابُ]: من السّتر لأنّه يمنع المشاهدة وإطلاقه على التّعويذة مجاز سائغ لما فيه من منع الضّرر عن المريض في زعمهم.

التَّحْويطَةُ]: وهي خيط مفتول من لونين أسود وأحمر فيه خَرزَات وهلال من فضَّة تشُدُه المرأة في وسَطها لئلا تُصيبها العين. (٣٧)

\* أمّا [التَّولَةُ] بكسر التّاء وضمّها شبيهة بالسّحر الذي يحبّب المرأة إلى زوجها وقد جاء في تفسيرها عن ابن مسعود ما أخرجه الحاكم وابن حبّان وصحّحاه «أنَّ امرأَتَهُ أَصَابَهَا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٧٣٣].

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الفقهيّة [٢٦٠/٢٤].

 <sup>(</sup>٣) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٤٩١].

حُمْرةٌ في وَجْهِهَا؛ فَدَخَلَتْ عَلَيْهَا عَجُوزٌ فَرَقَتْهَا في خَيْط فَعَلَقَتْهُ عَلَيْهَا فَدَخَل ابْنَ مَسْعُودٌ فَرَآهُ عَلَيْهَا فَقَالَ مَا هَذَا؟ فَقَالَتْ اسْتَرْقَيْتُ مِنَ الْحُمَّرَة؛ فَمَدَّ يَدَهُ فَقَطَعَهَا تُمَ قَالَ إِنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ حَدَّثَنَا «إِنَّ الرَّقَى قَالَ إِنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ حَدَّثَنَا «إِنَّ الرَّقَى قَالَ إِنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ حَدَّثَنَا «إِنَّ الرَّقَى وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَة عَرْفَنَاهَا فَمَا التَّولَة ؟ وَالتَّمَائِمَ وَالرَّقَى قَدْ عَرَفْنَاهَا فَمَا التَّولَة ؟ فَالَ شَيَّ يَعْنَى مِنَ السِّحْر (١)». وقيل [هي خيط يُقرأ فَالَ شَيَّ عَنْ السِّحر أو قرطاس يُكتب فيه شَيء منه يتحبب به النساء إلى قلوب الرّجال أو الرّجال إلى قلوب النّساء إلى قلوب الرّجال أو الرّجال إلى قلوب النّساء إلى قلوب الرّجال أو

وترتيبا على ذلك فإنّ الإجماع عند أهل الشّرع قد قام على ما يلي:

أولاً إن كان ما يُعلَّق من الرُّقى مكتوب بآيات القرآن فالصّحيح أن ذلك ممنوع لثلاثة أمور:

- (١) أنْ عموم الأحاديث قد جاءت بالنَّهي عن تعليق التَّمائم ولا مخصّص لها.
  - (٢) سد الذَّريعة فإنه يُفضى إلى تعليق ما ليس كذلك.
- (٣) أنّ ما يُعلّق من هذه الرُّقي يكون عُرضة للامتهان بحمله حال قضاء الحاجة والاستنجاء والجماع ونحو ذلك.

ثانيا - أنّ كتابة سُور أو آيات من القرآن الكريم في لوح أو طبق أو ورق وغسله بماء أو زعفران أو غيرهما وشُرب تلك الغُسالة رجاء البركة أو الاستشفاء، أو استفادة علم ونحو ذلك فلم يثبُت عن النّبي عَلَي أنّه فعله لنفسه أو لغيره، ولا أنّه أذن فيه لأحد من أصحابه أو رخص فيه لأمّته مع وجود الدّواعي التي تدعو إلى ذلك وأنّ اتّخاذ التّمائم من القرآن الكريم لا يجوز في أصح قولي العلماء.

ثالثا ـ أن يُستغنى عن ذلك كلّه بما ثبت في الشَّريعة من الرَّقية بالفاتحة والمعوّذات وما صحّ من الأدعية والأذكار النَّبويّة ونحوها ثمّا يُعرَف معناه والله تعالى أعلم.

ومن الرَّقَى والتَّعوُّذات التي جاءت في الهدى المنقول عن نبيّ الإسلام عَيْكُ :

# ( ا ) الرُّقية بالمعوِّدتين

تستحب الرَّقية بقراءة «الْعَوِّذَتْيْنِ» لما تضمّنتاه من الاستعادة من كلّ مكروه جملة وتفصيلا، فإنّ الاستعادة من شرّ ما خلق تعم كلّ شرّ يُستعاد منه سواء كان في الأجسام أو الأرواح، ولما لهما من عظيم الشّأن في الاحتراز والتّحصّن من الشّرور قبل وقوعها،

<sup>(</sup>١) أحرجه الحاكم بإسناد صحيح [٨٤٦١] وافقه الذَّهبي على شرط البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) انظر نيل الأوطار [ج ٨ ص ٢٣٩].

ولهذا أوصى النبى عَلَيْ عقبة بن عامر وَ عَلَى بقراءتهما عقب كلّ صلاة ، كما أنّ ما جاء في حديث أبي سعيد وَ عَلَى من قوله «كَانُ رَسُولُ الله عَلَى يَتَعَوَّدُ منَ الْجَانُ وَعَيْنِ الإِنْسَان حَتَى نَزَلَت الْمُعَوِّذَان ، فَلَمَّا نَزَلَتا أَخَذَ بِهِمَا وَتَرَكَ مَا سَواهُمَا (١) ». لا يدلَ على المنع من التعوِّد بغير هاتين السورتين الكريمتين بل يدلّ على الأولوية ولا سيما مع ثبوت التعود بغيرهما ، وإنّما اجتزأ بهما لما اشتملتا عليه من جوامع الاستعادة من كلّ مكروه وأذى وشر [(٢)].

## (٢) أمّ القرآن رُقيةٌ من كلّ شيء

كما قام الدّليل على جواز الرَّقية بالفاتحة لما تشتمل عليه من إخلاص العبوديّة والثّناء على الله تعالى، وتفويض الأمر كلّه إليه، والاستعانة به والتّوكُّل عليه، وسُؤاله سبحانه جامع النّعم كلّها لحديث أبى سعيد الخدرى تَرْفِيْنَ قال:

«أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصحَابِ رَسُولِ الله عَيْ كَانُوا فِي سَفَو، فَمَرُّوا بِحَيٍّ مِنْ أَحْيَاء الْعَرَبِ فَاسْتَضَافُوهُمْ فَلَمْ يُضَيِّهُ وَقَالُوا لَهُمْ: هَلْ فيكُمْ رَاقِ فَإِنَّ سَيِّدَ الْحَيِّ لَدِيغٌ - أَوْ مُصَابٌ - فَقَالُ رَجُلٌ مِنْهُمْ نَعَمْ. فَأَتَاهُ فَرَقَاهُ بِفَاتِحَة الْكَتَابِ، فَبَرَأَ الرَّجُلُ، فَأَعُطَى قَطيعًا مَنْ غَنَم ، فَأَبَى أَنْ يَقْبَلُهُ !. وقَالَ: حَتَّى أَذْكُرَ ذَلَكَ لَلنَّبِي عَيِّكُم ، فَأَتَاهُ فَرَقَاهُ بَفَاتِحة الْكَتَابِ، فَبَرَأَ الرَّجُلُ، فَأَتَى النَّبِي عَيِّكُمُ فَذَكَرَ مَنْ غَنَم ، فَأَبَى أَنْ يَقْبَلُهُ !. وقَالَ: حَتَّى أَذْكُ لَلنَّهِ عَلَيْهُمْ وَقَالَ: وَمَا أَدْرَاكَ لَلنَّهِ عَلَيْهُمْ وَقَالَ: وَمَا أَدْرَاكَ فَلَكَ لَكُ بَابُ اللَّهُ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ إِنْ اللهُ إِنْ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ إِنْ اللهُ الل

وقد قيل إن موضع الرقية منها قول الله تعالى ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾. ولا ريب أنّ هذه الآية من أقوى أجزاء هذا الدواء لما تضمنته من عموم التفويض، والتوكل، والالتجاء، والاستعانة، والإفتقار، والطلب، والجمع بين أعلى الغايات وأعظم المقاصد، والمرجّح عند القرطبي أنّ السورة كلها موضع الرقية لقوله عَلَيْ «وَمَاأَدْرَاكَ أَنّهَا رُقْيةٌ ؟ ». ولم يقل: إنّ فيها رُقية ! .

وقوله ﷺ « وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ؟». أى: أَنَّ شيء أعلمك أنّها رُقيةٌ! تعجَّبًا من وقوعه على الرُّقى بها، ولذلك تبسم النّبى ﷺ عند قوله هذه العبارة، وكأنّ هذا الرّجل علم أنّ هذه السّورة قد خُصّت بهذا الأمر لما رواه الدّارقطنى عن أبى سعيد مرفوعا وفيه «فَقَالَ وَمَا يُدْرِيكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ؟ فَقُلْتُ يارَسُولَ اللهِ شَيْءٌ أَلْقِي فِي رُوْعِي ( أَ) ».

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه الترمذي [٢٠٥٨] والنسائي [٢٠٥٥].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٠٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٧٧٧٦] ومسلم [ ٧٧٠١] وأبوداود [٣٤١٨].

<sup>(</sup>٤) ذكره القرطبي في المفهم [٥/ ٥٨٦] وقال رواه الدّارقطني [٣/ ٦٣].

# (٣) الرّقية بالهأثور عن النّبِي ﷺ

ويلتحق به ما كان بالذكر والدُّعاء المأثور ومنها الرُّقية بما كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ يُعَوِّذُ بِها الْحُسنَنَ وَالْحُسنَنِ يَقُولُ «أَعِيدُكُمَا بِكَلْمَاتِ الله التَّامَة مِنْ كُلِّ شَيْطَان وَهَامَة ، وَمَنْ كُلِّ عَيْنِ لِأَمَّة (١)». وَيَقُولُ «هَكَذَا كَانَ إَبْرَاهِيمُ يُعَوِّذُ إِسْحَاقَ وَإِسْمَاعِيلَ عَلَيْهِمَا السَّلاَمُ». وقولُه «هَامَّة»: واحدة الهوام ذوات السموم، وقيل كلّ ما له سُمِّ يقتل ، فأما ما لا يقتل سُمَّة فيقال له السوامِّ، وقيل كلّ نسمة تهم بسوء، أمّا المراد بقوله «وَمِنْ كُلُّ عَيْنِ لِأُمَّةٍ»: كلّ داء وآفة تَلُم بالإنسان من جنون وخَبَلٍ.

ومنها الرُّقية التي نزل بها جبريل من السّماء فرقي بها النّبي عَلَيْ قال «باسْم الله يُبريكَ وَمنْ كُلِّ دَاء يَشْفيكَ، وَمنْ شَرِّ حَاسد إِذَا حَسَدَ وَشَرِّ كُلِّ ذَى عَيْنِ (٢)». وفيه دليلَ على جواز الرُّقي لما وقع من الأمراض ولما يتوقع وقوعه، وعلى أنَّ الحسد يُؤثّر في المحسود صررا يقع به إمّا في جسمه بمرض، أو في ماله وما اختص به بضرر، وذلك بإذن الله تعالى ومشيئته كما قد أجرى عادته وحقق إرادته، فربط الأسباب بالمسبّبات وأجرى بذلك العادات ثمّ أمرنا في دفع ذلك بالالتجاء إليه وأحالنا بفضله إلى الاستعانة بالعُوذ والرُقي والدّعوات.

ودليل ذلك كلّه ما جاء في الصّحيح عن عائشة أنّ النّبي عَيَّكُ كان يُعَوِّذُ بعض أهله فيمسح بيده اليمني ويقول «اللَّهُمَّ رَبُّ النَّاسِ أَذْهب الْبَاسَ وَاشْف أَنْتَ الشَّافي لاَ شَفَاءَ إِلاَّ شَفَاوُكَ شَفَاء لاَ يُعَادرُ سَقَمًا (٣)». ومعنى «لاَ يُعَادرُ سَقَمًا»: أي لاَ يترك مرضا، وفائدة التقييد بذلك أنه قد يحصل الشّفاء من ذلك المرض فيخلفه مرض آخر يتولد منه فكان يدعو له بالشّفاء المطلق لا بمطلق الشّفاء.

## (الشّرط الثّاني) أن تكون باللّسان العربي

وهو يبين أنّ جميع الرُّقى جائزة إذا كانت بكتاب الله تعالى أو بذكره أو بالمأثور عن النّبى عَيَكُ ، ويُنهى عنها إذا كانت بلغة أخرى، أو بما لا يُعرف معناه ولا يُفهم مضمونه، خشية أن يكون مشتملا على كفر ومعصية لقوله عَيَكُ في حديث عوف بن مالك «لا بَأْسَ بالْرُقَى مَا لَمْ يَكُنْ فيه شرْكًا (٤) ».

فلذلك كره من الرُّقي ما لم يكن بذكر الله وأسمائه خاصّة، وباللسان العربي الذي يُعرف

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٣٧١] والتّرمذي [ ٢٠٦٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صعيح أخرجه البخاري [٥٦٧٥] ومسلم [٢١٩١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٠].

معناه ليكون بريئا من الشّرك. (قال) المازرى [جميع الرّقى جائزة إِذا كانت بكتاب الله تعالى الله تعالى أو بذكره؛ ومنهى عنها كذلك إِذا كانت باللّغة الأعجميّة أو بما لا يُدرى معناه لجواز أن يكون فيه كفر (١٠).

# (الشّرط الثّالث) اليقين في أنّ الرُّقية لا تؤثّر بذاتها

وهو يقوم على صدق الاعتقاد بأنّ الرُّقية لا تؤثّر بذاتها بل بذات الله تعالى، وأنّ الأشياء كلّها لا تكون إلاَّ على حسب ما قدّره سبحانه وسبق به علمه، فلا يقع ضرر العين ولا غيره من الخير والشّر إلا بمشيئته تعالى لحديث أسماء بنت عُميس قالت «يارسُولَ الله إنَّ وَلَدَ جَعْفَر تُسْرعُ إلَيْهمُ الْعَيْنُ أَفَأَسْتَرقِي لَهُمْ ؟ فَقَالَ عَلَيْ : نَعَمْ . فَإِنَّهُ لَوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدَرَ لَسَبَقَتْهُ الْعَيْنُ (٢٠) ». وجاء عند مسلم بلفظ «الْعَيْنُ حَقِّ وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدَر سَبَقَتْهُ الْعَيْنُ (٣٠) ».

وفيه تأكيد وتنبيه على سُرعة نُفوذ العين وتأثيرها في الذّات، كما يشير إلى أنّ الذي يصيب من الضّرر بالعادة عند نَظَر «النّاظر» إِنّما هو بقدر الله السَّابق لا بشيء يُحدثه النّاظر في المنظور.

(قال) فى الفتح: [إِنّ الحديث ظاهر فى المغايرة بين الْقَدَرِ وبين العين وإِن كان يُعتقد أنّ العين من جملة المقدور، لكنّ ظاهره إثبات العين التى تصيب إمّا بما جعل الله تعالى فيها من ذلك وأودعه فيها، وإمّا بإجراء العادة بحدوث الضّرر عند تحديد النّظر، وإنّما جرى الحديث مجرى المبالغة فى إثبات العين، لا أنّه يُمكن أن يردّ الْقَدَر شَيْءٌ إِذ القَدَر عبارة عن سابق علم الله تعالى وهو لا رَادً لأمره (٤٠)].

وحاصل قوله «لَسَبَقَتْهُ الْعَيْنُ»: أنّه لو فُرض أنّ شيئا له قوّة بحيث يسبق القَدَر لكانت العين لكنّها لا تسبق لأنّ القَدرَ أسْبَق؛ وقد أخرج البزّار من حديث جابر بسند حسن عن النّبي عَلِي اللهُ وَقَدَرِهِ بِالأَنْفُسِ (٥)». قَالَ الرَّاوِى: يَعْنِى بالْعَيْن ، فلا يقع ضرر العينَ ولا غيره من الخير والشّر إلا بقدر الله تعالى.

# ثالثنا ـ الهَـرُقــيُّ منـــهُ

من الأمور التي رخّص رسول الله عَلِيُّ في الرّقية منها العين والمرض ولسع كلّ ذي

<sup>(</sup>١) انظر نووي مسلم [ج٧ ص ٤٢٥].

<sup>(</sup>٢) أخرجه التّرمذي [٢٠٥٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢١٨٨ ] والتّرمذي [ ٢٠٩٢ ].

<sup>(</sup>٤) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢١٤].

<sup>(</sup>٥) أورده ابن أبي عاصم في السُّنّة [ ١ / ١٣٦].

سُمٌ ومنه ما روى عن أنس تَعْطَيْحُ قال «رَخَّصَ رَسُولُ الله عَلَيْ في الرُّقْيَة مِنَ الْعَيْنِ وَالْحُمَة وَالنَّمْلَة (1)». وما جاء عن الشَّفاء بنت عبد الله قالت «دَخَلَ عَلَى رَسُولُ الله عَلَيْ وَأَنَا عِنْدَ حَفْصَةَ فَقَالَ أَلاَ تُعَلِّمِينَ هَذه رُقْيَةَ النَّمْلَة كَمَا عَلَمْتِيهَا الْكِتَابَة (٢)». وجاء عند ابن ماجه عن بُريدة بلفظ «لا رُقْيَة إلا مَنْ عَيْن وَحُمَة (٣)».

والْحُمَةُ بالتّخفيف السُّمُّ ويُطلق على إبرة العقرب للمجاورة لأنّ السُّمَّ يخرِجِ منها، و«النَّمْلَةُ» قُروح تخرج في الجنب وغيره من الجسد وهو داءٌ معروف، وسُمَّى بذلك لأنّ صاحبه يحسّ في مكانه كأنّ نملة تدبّ عليه وتُؤذيه.

ويتصل بحديث أنس رَوْفَيْكُ أمران:

(الأوّل) أنّ معنى الحصر فيه لا رُقية أحقّ وأوْلى من رُقية العين والحُمة والنّملة لشدّة الضّرر بها، وقيل المراد بالحصر معنى الأفضل.

(الثّانى) أنّ في رُقِية العين والحُمّة أصل كلّ محتاج إلى الرّقية فيلحق «بالعين» جواز رقية من به خَبلٌ أو مس لاشتراكها في كونها تنشأ عن أحوال شيطانية، ويلتحق «بالسّم» كلّ ما عرض للبدن من قُرُوح ونحوه من المواد السّميّة، وقد وقع عند أبى داود في حديث أنس مثل حديث عمران مَعْ اللّهُ وَزاد «أَوْ دَم يَرْقَأُ».

ثم أجمل رسول الله عَلَيْ ذلك كله بقوله من حديث جابر عند مسلم «مَا أَرَى بَأْسًا مَن اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَنْفَعُهُ ( ٤ ) ». وقد تمسَّك قوم بهذا العموم فأجازوا كلّ رُقية جُربت منفعتها ولو لم يُعقل معناها ، إلاّ أنّ قوله عَلَيْ من حديث عوف «لا بَأْسَ بالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فيه شَرْكٌ ( ٥ ) » دلّ على منع ما يؤدّى من الرُّقَى إلى الشّرك .

ولَّمَا سُئلُ رسولَ الله عَلَيْ عن الذين يدخلون الجنّة بغير حساب قال «هُمُ الذين لا يَتَطَيَّرُونَ وَلا يَكْتَوُونَ وَلا يَسْتَرَقُونَ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوكَّلُونَ (٢)»: وفيه نَفَى عنهم الاسترقاء وهو سُؤال النّاس أن يرقوهم، لكمال توحيدهم، واعتصامهم بربّهم، ولأنّهم عليه يتوكَّلون وإيّاه يسألون، فهُم لكمال توكُلهم على ربّهم وسُكونهم إليه، وثقتهم به، ورضاهم عنه، وإنزال حوائجهم به لا يعرفون الاكتواء ولا يبحثون عن الاسترقاء، والراق مُتصدِّق مُحسن والسترقى سائل والنبى عَلِيه وقى ولم يسترق وقال «مَن اسْتَطَاعَ منْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَنْفُعُهُ».

أمّا عن التّعريف بالرُّقي فإنّنا نفرد له التّفصيل التّالي:

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح أخرجه مسلم [۲۱۹۳] والتّرمذی [۲۰۵۳] وابن ماجه [۲۸۵۰]. (۲) حدیث صحیح أخرجه أبن ماجه [۲۸۵۸]. (٤) صحیح أخرجه أبن ماجه [۲۸۴۸]. (٤) حدیث صحیح أخرجه ابن ماجه [۲۸۴۸]. (٤) حدیث صحیح أخرجه مسلم [۲۲۰۹] وأبو داود [۲۸۸۳]. (۲) حدیث صحیح أخرجه مسلم [۲۲۰۹] وأبو داود [۳۸۸۳]. (۲) حدیث صحیح أخرجه البخاری [۲۷۵۳].

#### (١) ـ الرّقية من العين

خُصَّت «العين» في أكثر الروايات «بالرُّقْيَة» لخطورة ضررها على الإنسان وأنّ الإصابة بها قد تقتل، وهو ما جاء وصفه من النّبي عَلِيَّة بقوله لعامر بن ربيعة عند ابن ماجه «عَلاَم يَقْتُلُ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ، هَلاَّ إِذَا رَأَيْتَ مَا يُعْجِبُكَ بَرَّكْتَ (١)». كما أطلق مسمّى «النَّفْسُ» على «الْعَيْنِ الْحَاسِدَة». من قولهم [أصابَتْ فُلاَنًا نَفْسٌ] أي عَيْنٌ، وهو التّعبير الذي تضمّنه قوله عَيْنٌ من حديثَ أبى داود «لا رُقْيَة إِلاَّ في نَفْسٍ أَوْ حُمَة أَوْ لَدْغَة (٢)».

كما جاءت استعافته عَلَي من العين بقوله «منْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ». (قال) النّووى [ يُحتمل أن يُراد بها «العين». فإنّ «النَّفْسَ» تُطلق على العين ومنه قولهم [ رَجُلٌ نَفُوسٌ ] إِذَا كَان يُصِيبُ النّاس بعينه (٣) ]. ويأتي ذلك من قوله في رواية مسلم «وَشَرِّ كُلِّ ذِي عَيْنٍ (٤)». وفي رواية أبي سعيد «منْ شَرِّ كُلِّ نَفْس أَوْ عَيْن حَاسد (٥)».

وعن جابر بن عبد الله أن رسول الله عَلَيْهُ قال الأسماء بنت عُميس «مَا لِي أَرَى أَجْسَامَ بَنى أَخَى ضَارِعَةً تُصِيبُهُمُ الْحَاجَةُ ؟ قَالَتْ الاَ وَلَكِنِ الْعَيْنُ تُسْرِعُ إِلَيْهِمْ. قَالَ ارْقِيهِمْ (٢٠)». وقُوله «ضَارِعَةً» أَى واهنة نحيفة. وعن عائشة قالت «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ يَأْمُرُنِي أَنْ أَسُرُقَى مِنَ الْعَيْنِ (٧)».

أمّا قوله عَلَيْ من حديث عمران بن حصين «لا رُقْيَة إِلاَّ منْ عَيْن أَوْ حُمَة (^)». فليس معناه أنّه لا يجوز الرُّقية من غيرهما، وإنّماً معناه لا رُقية أوْلى أنّه لا يجوز الرُّقية من غيرهما، وإنّماً معناه لا رُقية أوْلى وأنفع منهما. (قال) في النّهاية: [«يقال أَصَابَتْ فُلاَنا عَيْنٌ» إِذا نظر إليه عدو أو حسود فأثّرت فيه فمرض بسببها، يقال [عَانهُ يعينه عَيْنا] فهو عَائن إذا إصابه بالعين، فالعائن فأثّرت فيه فمرض بسببها، يقال [عَانهُ يعينه عَيْنا] فهو عَائن إذا إصابه بالعين، فالعائن الذي يُصيب بالعين والمعين المصاب العين] من قول عائشة رضى الله عنها «كَان يُؤْمَرُ الْعَائِن فَيَوَنَ عَنْ الله عنها منه الْمَعينُ (١٠)»].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٥٩٢٢] وابن ماجه [٢٨٤٤].

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ١٥٩٢٠].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج٧ ص ٤٢٦].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٣٩ / ٢١٨٥].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ١٥ / ٢١٨٦].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٦٠ / ٢١٩٨].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٣٨] ومسلم [٢١٩٥].

<sup>(</sup>٨) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٧٠٥٧] وأبو داود [٣٨٨٤].

<sup>(</sup>٩) انظر تحفة الأحوذي [ج ٥ ص ٤٧٣].

<sup>(</sup>١٠) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٨٠].

وكان رسول الله عَلَيْ يستعيذ بربه تعالى من «الْعَيْنِ اللاَّمَة»: من اللَّمَ وهو طرف من الْجنون يلُم بالإنسان ويعتريه ومنه حديث ابن عبّاس تعليّ قال «كَانَ النّبيُّ عَلَيْ يُعَوِّذُ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنِ وَيَقُولُ إِنَّ أَبَاكُمَا كَانَ يُعَوِّذُ بِهِمَا إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ: أَعُوذُ بِكَلَمَاتِ اللّه التَّامَة من كُلِّ شَيْطَان وهَامَّة، وَمنْ كُلِّ عَيْنِ لاَّمَة (١)». و «الْكَلَمَاتُ التَّامَة»: الخالية عن الله التَّامَة في دفع ما يُتعوِّذُ منه، وفيه يصف عَلِي العين بَانّها «لاَمَة» وهي العين المُصيبة بسُوء، واللَّمَة: الشّدة، والمُلمَّة: النّازلة الشّديدة من شدائد الدّهر.

#### (٢) ـ رقيــة الهريــض

جاء في الصّحيح عن عائشة «أنَّ النّبي عَلَيْهُ كَانَ إِذَا عَادَ مَرِيضًا قَالَ أَذْهِبِ الْبَاسَ رَبَّ النَّاسِ، اشْف أَنْتَ الشَّافي لاَ شَفَاءَ إلاَّ شَفَاءُكَ شَفَاءً لاَ يُغَادرُ سَقَمًا ( ٢ ) ». وفي رواية «كَانَ رَسُولُ اللهُ عَلَيُّ إِذَا اشْتَكَى منَّا إِنَّسَانَ مَسَحَهُ بِيَدَه ثُمَّ قَالَ أَذْهَبِ الْبَاسَ رَبَّ النَّاسِ، وَاشْف أَنْتَ الشَّافِي لاَ شَفَاءَ إلاَّ شَفَاءُ لاَ يُغَادرُ سَقَمًا ( ٣ ) ». وفي هذه الرُّقية توسُلٌ إلى اللهَ تعالى بكمال رُبُوبيّته وعظيم رحمته بالشَّفاء، وأنّه وحده الشّافي من كلّ مرض.

ومن ذلك أيضا ما رواه مسلم «أَنَّ عُثْمَانَ بْنِ أَبِي الْعَاصِ اشْتَكَى إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى وَجَعًا يَجدُهُ فِي جَسَدِه مُنْذُ أَسْلَمَ، فَقَالَ له رسول الله عَلَى اللهِ عَلَى الذي تَأَلَّمَ مَنْ جَسَدكَ وَقُلْ: بِسَمِ اللهِ ثَلَاثُ ثَلَاثًا، وَقُلْ سَبْعَ مَرَّاتٍ أَعُوذُ بِعِزَّة اللهِ وَقُدْرَتهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجدُ وَأَحَاذُرُ (٤٠)».

وفى هذا الحديث من الذكر والتفويض لله تعالى والاستعادة بعزته وقدرته ما يذهب به شر المرض والألم، كما يُبيّن أنّ تكرار الدّعاء فيه يأتى كتكرار الدّواء ليكون أقوى فاعلية وأبلغ تأثيرا في إخراج المرض والبرء منه بإذن الله تعالى.

وفى البخارى عن عائشة «أَنَّ النَّبِيَّ عَلِي كَانَ يَقُولُ لِلْمَرِيضِ بِسْمِ اللهُ تُرْبَةُ أَرْضِنَا وَرِيقَةُ بَعْضِنَا ، يُشْفَى سَقيمُنَا بِإِذْن رَبِّنَا ( أَ ) ». وأخرجه مسلم بلفظ «أَنَّ رَسُولَ الله عَلِي كَانَ إِذَا اشْتَكَى الإِنْسَانُ الشَّيْءَ مَنْهُ ، أَوْ كَانَتْ بِه قُرْحَةٌ أَوْ جُرْحٌ ، قَالَ النَّبِيُ عَلِي بَإِصْبَعِه هَكَذَا ـ اشْتَكَى الإِنْسَانُ الشَّيْءَ مَنْهُ ، أَوْ كَانَتْ بِه قُرْحَةٌ أَوْ جُرْحٌ ، قَالَ النَّبِي عَلِي بَإِصْبَعِه هَكَذَا ـ وَوَضَعِ سُفْيَانُ سَبَّابَتَهُ بِالأَرْضِ ثُمَّ رَفَعَهَا ـ بِاسْمِ الله تُرْبَةُ أَرْضِنَا بِرِيقَة بَعْضِنَا لِيُشْفَى بِهِ سَقِيمُنَا بإِذْن رَبِّنَا ( ٢ ) ».

<sup>(1)</sup> حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٣٣٧١] والتّرمذي [ ٢٠٦٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٦٧٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢١٩١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٠٠٧] وأبو داود [ ٣٨٩١] والترمذي [ ٢٠٨٠].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٤٥].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [ 20 / 2195].

ومعنى الحديث أنّه يأخذ من ريق نفسه على أصبعه السّبَّابة، ثمّ يضعها على التُّراب فَيَعَلَقُ بها شيء منه، فيمسح به على الجُرح ويقول هذه الرّقية لما فيها من بركة ذكر الله وتفويض الأمر إليه وحسن التّوكُّل عليه، فينضم العلاج إلى الآخر فيقوى التّأثير، وفي الحديث الدّلالة على [(١٠)]:

- (١) جواز الرُّقْي من كلِّ الألام وأنَّ ذلك كان أمرا منتشرا معلوما بينهم.
- (٢) أنّ وضع النّبي عَلَي سبّابته بالأرض ووضعها على مكان الألم يدلّ على استحباب ذلك عند الرُّقية ، وأنّ ذلك مُعلّلٌ بأنّ تراب الأرض لبرودته ويُبوسته يُقوّى الموضع الذى به الألم ويمنع انصباب الموادّ إليه بيُبسه مع منفعته في تجفيف الجراح واندمالها .
- (٣) كما يُدلّل على أن للرِّيق مدخلا في النَّضج وتعديل المزاج، وأنّ لتراب الوطن تأثير قوى في حفظ المزاج ودفع الضرر [(٢)].
- (٥) أمّا النفث ووضع السّبابة على الأرض فلا يتعلّق منها بالمرْقيِّ شيءٌ له بال ولا أثر، وإنّما يأتي هذا من باب التّبرُك بأسماء الله تعالى وبآثار رسوله الكريم عَيَي ما الرّيق ووضع الإصبع وما أشبه ذلك فإمّا أن يكون ذلك لخاصية فيه، وإمّا أن يكون ذلك لحكمة إخفاء آثار القُدرة الإلهية بمباشرة الأسباب المعتادة والله تعالى أعلم.

(قال) التُورْبِشْتِيُّ [أنَّ المراد «بالتُّربة» الإِشارة إلى فطرة الدّم، وفى «الرِّيق» إِشارة إلى النُّطفة، فكأنّه تضرَّع بلسان الحال: إنّك اخترعت الأصل الأول من «التُّراب» ثمَّ أبدعته منه من «مَاءِ مَهينِ»، فهيّن عليك وأنت القادر أن تشفى من كانت هذه نشأته [(٣)].

# (٣) \_ الرّقية من كلّ ذي سُمٍّ

لمَّا تعدَّدت الرُّقَى وتنوَّعت بحسب موقع كلّ منها فى الصّحيح الوارد عن النّبى عَلَّ منها فى الصّحيح الوارد عن النّبى عَلَّ اللهِ عَلَّهُ عَلَى اللهُ عَلَّهُ مِن كلّ ذى سُمِّ فيما رواه أصحاب السّنن عن أنس بن مالك «رَخَّصَ رَسُولُ اللهُ عَلَّةُ فى الرَّقْيَة مِنَ الْعَيْنِ وَالْحُمَة [(²)] وَالنَّمْلَة (٥)». وعن جابر قال «أَرْخُصَ النَّبِيُ عَلِيهُ فَى رُقْيَة الْحَيَّة لِبَنِي عَمْرٍ و (٢)». وعن عائشة قالت «رَخَّصَ قال «أَرْخُصَ النَّبِيُ عَلَيْهُ فَى رُقْيَة الْحَيَّة لِبَنِي عَمْرٍ و (٢)». وعن عائشة قالت «رَخَّصَ

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ١٦٨].

<sup>(</sup>٢) نقلا عن فتح البارى [ج ١٠ ص ٢١٩].

<sup>(</sup>٣) نقلا عن فتح البارى [ج ١٠ ص ٢١٩].

<sup>(</sup> ٤ ) المراد بالحُمَة السُّمُ من ذوات السَّموم وقد تسمّى إبرة العقرب والزّنبور «حُمَة» لأنّ السَّمَّ يخرج منها فهو من الجاز والعلاقة الجاورة.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٦] والتّرمذي [٢٠٥٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٩].

النَّبيُّ عَلَيْهِ في الرُّقْيَة منْ كُلِّ ذي حُمَّةٍ». أي من لسع كلّ دابّة ذات سُمِّ.

ثمّ جاء الأمر بذلك على إطلاقه عندما سئل رسول الله على حُون رُقية العقرب كما في حديث جابر قال «كَانَ لي خَالٌ يَرقي مِنَ الْعَقْرَب. فنَهَى رَسُولُ الله عَلَيْ عَنِ الرَّقَى، قَالَ فَأَتَاهُ فَقَالَ يَارَسُولَ الله عَلَيْ عَنِ الرَّقَى وَأَنَا أَرْقِى مِنَ الْعَقْرَب؟ فَقَالَ عَلَيْ مَن الْعَقْرَب؟ فَقَالَ عَلَيْ مَن الْعَقْرَب؟ فَقَالَ عَلَيْ مَن السَّطَاعَ مَنْكُم السَّطَاعَ مَنْكُم السَّطَاعَ مَنْكُم أَنْ يَنْفَع أَخَاهُ فَلْيَفْعَلُ (١٠). وفي رواية «مَا أَرَى بَأْسًا، مَنَ اسْتَطَاعَ مَنْكُم أَنْ يَنْفَع أَخَاهُ فَلْيَفْعَلُ (١٠) وفي رواية «مَا أَرَى بَأْسًا، مَنَ استَطَاعَ مَنْكُم أَنْ يَنْفَع أَخَاهُ فَلْيَنْفَعُهُ». أمّا قول الرّجل «إِنَّك نَهَيْتَ عَنِ الرُّقَى؟». فأجاب العلماء عنه بأجوبة منها:

(١) أَنَّ الأصل في الرُّقي كان ممنوعا كما صرِّحت به رواية مسلم «فَنَهَى رَسُولُ الله عَلَيَّةَ عَنِ الرُّقَى». لأنهم كانوا يرقون في الجاهليّة برُقًى هي شركٌ وبما لا يُفهم ولا يُعقل معناه، ثمّ إِنَّهِم لمّا أسلموا وزال ذلك عنهم نهاهم عن ذلك عموما، ليكون أبلغ في المنع وأسد للذريعة.

(٢) ثم إِنّهم لمّا سألوه وأخبروه أنّهم ينتفعون بذلك رخّص لهم في بعضها وقال «اعْرضُوا عَلَى دُقَاكُمْ، لا بأس بالرُقي مَا لَمْ يَكُنْ فيه شرْكٌ (٢)».

فجازت الرّقية من كلّ الآفات، والأمراض، والجراح، والقروح، والحُمّة، والعين وغير ذلك إذا كانت الرُّقى بما يُفهم ولم يكن فيها شرك ولا شيء ممنوع، وأفضل ذلك وأنفعه ما كان بأسماء الله تعالى وكلامه وكلام رسوله الأكرم عَيْنَ .

وتأتى الرُّقَى والتّعوُّذات من كلّ ذى سُمٌّ على قسمين:

(الأوّل) ما يمنع من وقوع هذه الأسباب كما في حديث أبي هريرة قال «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالَ يَارَسُولَ الله مَا لَقِيتُ مِنْ عَقْرَبِ لَدَغَتْنِي الْبَارِحَةَ فَقَالَ أَمَا لَوْ وَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالَ يَارَسُولَ الله مَا لَقِيتُ مِنْ عَقْرَبِ لَدَغَتْنِي الْبَارِحَةَ فَقَالَ أَمَا لَوْ قُلْتَ حِينَ أَمْسَيْتَ أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ، وجاء عن أنس «أَمَا إِنَّه لَوْ قَالَ حَينَ أَمْسَى أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ، مَا ضَرَّهُ لَدْغُ عَقْرَبِ حَتَّى يُصْبِحَ (٤)».

(قال) في النّهاية: [إنّما وُصف كلامه تعالى بالنّمام لأنّه لا يجوز أن يكون في شيء من كلامه نقص أو عيب كما يكون في كلام النّاس، وقيل معنى التّمام ههنا أنّها تنفع المتعوّذ بها وتحفظه من الآفات وتكفيه].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢/٩٩/١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧٠٩].

<sup>(</sup>٣) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٠٠].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٥٢] وأورده في التعليق الرّغيب [ ١ / ٢٢٥].

(الثّانى) أنّ الرّقية كما تمنع من وقوع الضّرر تنفع كذلك من الدّاء بعد حصوله، أو أن تحول بينه وبين كمال تأثيره بحسب كمال الرُّقية وقوَّتها لحديث شعبة عن أبي بشر عند مسلم عن سيّد الحي الذي لُدغ أو أصيب قال «فَجَعَلَ يَقْرَأُ أُمَّ الْقُرْآنِ وَيَجْمَعُ بُزَاقَهُ وَيَتْفُلُ فَيَ أَ الرَّجُارُ (١)».

(قال) في المُفهم [وجميع أحاديث الرُّقية الواقعة في كتاب مسلم إِنّما تدلُّ على جواز الرَّقي بعد وقوع الأسباب الموجبة للرُّقية من الأمراض والآفات، وأمّا قبل وقوع ذلك ففي البخاري عن عائشة «أَنَّ النَّبِيَ عَيَّكُ كَانَ إِذَا أُوى إِلَى فراشه نَفَتَ في كفّه بقُلْ هُواللهُ أَحَدٌ وبالمُعَوِّذَتَيْن جَميعًا، ثُمَّ يَمْسحُ بِهِمَا وَجَهَهُ وَمَا بِلَغَتَّ يَدُهُ مِنْ جَسَدَه (٢)». فكان هذا دليل على جواز استرقاء ما يُتوقع من الطوارق والهوام وغير ذلك من الشَرور (٣).

#### العلاج من العيس

إِذَا كَانَتَ خُطُورَةِ العِينِ قد تَمَثَّلَتَ فيما روى عن نبيّنا عَلَيْكُ من أَنَّ «الْعَيْنَ تُدْخِلُ الرَّجُلَ الْقَبْرَ، وتُدْخِلُ الْجَمَلَ الْقَدْرَ (٤)». قد أشار علماء الأمّة إلى أنَّ العلاج منها والاحتراز من تأثيرها السّلبي يتحقق من خلال ثلاث مسائل:

# (أولَهَا) التّحصُّن بالآيات القر آنية والأذكار النَّبويّة

تضمّنت الآداب النَّبويّة الكثير من الأذكار التي تُحصِّن المسلم من العين وتحفظه من شرّها وتمنع وصول أثر العائن إليه وتدفعه بعد وصوله بحسب قوّة إيمان قائلها وقوّة نفسه، واستعداده وقوّة توكُّله وثبات قلبه، فالنّفس الخبيثة السُّميَّة التي تكيّفت بكيفيّة غضبيّة واستمدّت ذاتها من ذوات السُّموم والحُمَات المهلكة تُدخِلُ بعينها الرّجل النّضير القبر والجمل الظّهير القدْر إذا ما اشتد حسدها وزاد إعجابها وقابلت المعين على حين غرّة منه وغفلة وهو أعزل من الوقاية والذّكر.

وإذا كان العائن حسودا بطبعه فإنّ المعين هو الذى يتحمّل النّتائج السَّلبيّة لغفلته عن حملٍ سلاحه الذى يتحصّن به كلّ وقت؛ فالعائن لا يُؤثّر في حامل السّلاح كالحيّة إذا قابلت درْعا سابغا على جميع البدن ليس فيه موضع مكشوف؛ فحقّ على من أراد حفظ نفسه وحمايتها من كلّ عين وحسد أن يتحصّن بالقرآن تلاوة والأدعية ذكرا والله سبحانه خير حافظا وهو أرحم الرّاحمين.

<sup>(</sup>١) من حديث أخرجه مسلم [٢٢٠١].

<sup>(</sup>٢) حدث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٤٨]

<sup>(</sup>٣) انظر المفهم للقرطبي [ج٥ ص ٥٨٢ -٥٨٣].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أورده في الجامع الصّغير [٤١١٤] والصّحيحة [٢٢٤٩].

ونعرض فيما يلي لبعض هذه الأدعية والتّحصينات والتي منها:

(١) ما رواه الترمذي عن عقبة بن عامر عن النَّبي عَلَيْ قال «قَدْ أَنْزَلَ اللهُ عَلَىَّ آيَات لَمْ يُو مَعْلُهُنَ : قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ إِلَى آخر السُّورَة ، وقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ إِلَى آخر السُّورَة (١)». وما جَاء في الصَّحيح عن عائشة رضَى الله عنها «أَنَّ النَّبِي عَلَيْ كَانَ أُوى إِلَى فراشه كُلَّ لَيْلَة جَمَعَ كَفَيْهُ ثُمَّ الْفَلَقِ وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبُ اللهَ النَّهُ اللهُ أَحَدٌ وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبُ الْفَلَقِ وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ وَمَا أَقْبَلَ بِهِمَا مِنْ جَسَدِه ، يَبْذَأُ بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ وَمَا أَقْبَلَ بِهِمَا مِنْ جَسَده ، يَبْذَأُ بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ وَمَا أَقْبَلَ بِهِمَا مِنْ جَسَده ، يَبْذَأُ بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ وَمَا أَقْبَلَ بِهِمَا مِنْ جَسَده ، يَبْذَأُ بِهِمَا عَلَى رَأْسِهِ وَوَجْهِهِ وَمَا أَقْبَلَ بِهِمَا مِنْ جَسَده ، يَعْعَلُ ذُلِكَ ثَلَاثَ مَرَّات (٢) ...

(ُ ؟) وعن عشمان بن عفّان «قَالَ رَسُولُ الله مَا مِنْ عَبْد يَقُولُ فِي صَبَاحٍ كُلِّ يَوْمٍ وَمَسَاءِ كُلِّ يَوْمٍ وَمَسَاءِ كُلِّ يَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ا

(٣) وعن أبى هريرة أنّ أبا بكر قال «يَارَسُولَ الله مُرْنِي بِشَىْء أَقُولُهُ إِذَا أَصْبَحْتُ وَإِذَا أَمْسَيْتُ ؟ قَالَ قُلِ اللَّهُمَّ عَالَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَة، فَاطَرَ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضِ، رَبَّ كُلِّ شَىْء وَمَليكَهُ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِي وَمِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَشِرْكِه، قَالَ قُلْهُ إِذَا أَصْبَحْتَ وَإِذَا أَمْسَيْتَ وَإِذَا أَخَذْتَ مَضْجَعَكَ ( أَ) ».

(٤) وعن أبى هريرة قال «كَانَ رَسُولُ الله عَلَى يَأْمُرُنَا إِذَا أَخَذَ أَحَدُنَا مَضْجَعَهُ أَنْ يَقُولَ الله عَلَى أَمُرُنَا إِذَا أَخَذَ أَحَدُنَا مَضْجَعَهُ أَنْ يَقُولَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّوْرَاة وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْآن ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ ذِي شُرِّ أَنْتَ آخِذٌ بِنَاصِيتِه ، أَنْتَ التَّوْرَاة وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْآن ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرٍ كُلِّ ذِي شُرِّ أَنْتَ الطَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ الأُولُ فَلَيْسَ فَلَوْقَكَ اللَّهُ مَنْ الْفَقُورُ (٥) ». فَنْ الدَّيْنَ وَأَغْنِنِي مِنْ الْفَقُورُ (٥) ».

# (الوسيلة الثّانية)

# الاستغسال للمعين

لمّا قال العلماء أنّ للنفس البشرية آثار يخلقها البارى سُبحانه في الشّيء عند تعلُّقها به ومنها تلك العين الحاسدة التي تُدخل الرّجل الفارع القبر وتُلحق الجمل بالقدر، كان لابدّ من التّعريف بهذا المعنى الذي يحدث بقدرة الله تعالى على جرى العادة في المعين إذا أعجبت هيئته العائن فيأخذ به ذلك إمّا إلى المرض الذي يُقعده وإمّا إلى الخير الذي

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٣٦٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [١٧] وأبو داود [٥٠٥٦] وابن ماجه [٣١٣٩].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه التّرمذي [٣٣٨٨] وابن ماجه [٣١٣٤].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه الترمذي [ ٣٣٩٢] وأبو داود [٧٦٧].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٧١٣] وأبو داود [٥٠٥١].

يُحرمه بحسب ما يقدره الله تعالى.

ولهذا المعنى نُهى العائن عن التَلفُّظ بالإعجاب بالشّىء لأنّه إِن لم يتكلّم لم يضرّ اعتقاده عادة، وكما أنفذ البارى من حُكمه أن يخلق في بدن المعين ألما أو فناء، فكذلك سبق من حكمته أنّ العائن إِذا بَرُّكَ أسقط قولُه بالبركة قولُه بالإعجاب، فإن لم يفعل سقط حُكمه بالاغتسال، فهذا الذي نقلته الرّوايات الصّحيحة عن صاحب الشّريعة عَلَيْ من الخواص الشّرعية والحكم الإلهيّة الليغة الذي يشهد لصدقها وجودها كما وصفت يجعل العائن إذا بَرَّكَ متنع ضرره وإن اغتسل شُفى مَعينُه.

وكان هذا الأمر من المسائل المتعارف عليها عند الصّحابة الكرام وَمَنْ بَعدهم من المسلمين، فمتى خُشى الضّرر من أثر العين كان اغتسال العائن ممّا جرت به العادة لشفاء المعين، وهو العلاج الذي عضّدته التّجربة وصدّقته المعاينة:

\* لقوله عَن حديث ابن عبّاس «وَإِذَا اسْتُغْسلْتُمْ فَاغْسلُوا (١٠)».

بد وقول عائشة «كَانَ يُؤْمَرُ الْعَائنُ فَيتَوَضَّأْ ثُمَّ يَغْتَسلُ منْهُ الْمَعينُ (٢)».

بع وقوله ﷺ من حديث أبي أمامةً عند مالك «أَلاَ بَرَّكْتَ ؟ إِنَّ الْعَيْنَ حَقِّ، تَوَضَّأُ لَهُ! فَتَوَضَّأُ لَهُ! فَتَوَضَّأُ لَهُ! فَتَوَضَّأً لَهُ!

بد وما ذكره عبد الرزّاق عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه مرفوعا «الْعَيْنُ حَقِّ وَلَـوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدَرَ لَسَبَقَتْهُ الْعَيْنُ، وَإِذَا اسْتُغْسِلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَغْتَسِلْ ( \* كَ ) ».

وكلُّ هذه الروايات تحمل معنى واحدا وهو إِذَا طُلبتم للاغتسال «فَاغْسلُوا» أطرافكم عند طلب المعيون ذلك من العائن، كما تشير إلى أنَّ هذا الغَسْل كان معلوما عندهم فأمرَهُم أن لا يمتنعوا منه إذا أريد منهم، وأدنى ما في ذلك رفع الوهم، واقتصر النووى في «الأذكار» على قوله [الاستغسال أن يُقال للعائن اغسل داخلة إزارك تما يلى الجلد، فإذا فعله صبَّهُ على المنظور إليه].

والعائن إذا أصاب بعينه ولم يُبرِّك فإِنّه يُؤمر بالاغتسال ويُجْبَرُ على ذلك إِن رفضه لأنّ الأمر فيه [على الوجوب] لا سيّما إذا خيف على المعين الهلاك، كما لا ينبغى لأحد أن يمنع أخاه ما ينتفع به ويحول دون أذاه خصوصا إذا كان ذلك بسببه والجانى عليه، والمعالجة بالاغتسال من العين لا تأباها العقول الصّحيحة ولا ينتفع بها من أنكرها، ولا من سَخرَ

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٨] والتّرمذي [٢٠٦٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٣٨٨٠].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطَّأ [ ١٩٨٤] ووصله الشَّيخان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرّزاق في المصنّف [ ١٩٧٧٠] ووصله مسلم في صحيحه [٢١٨٨].

منها ولا من شُكُّ فيها، أو فعلها مجرّبا غير معتقد بعلاجها.

وقد وقعت صفة الاستغسال للمعين في حديث سهل بن حنيف عند أحمد وابن ماجه كما حاءت روايته عند مالك عن أبي أمامة قال :

«رَأَى عَامِرُ بْنُ رَبِيعَةَ سَهْلَ بْنَ حُنَيْفَ يَغْتَسلُ، فَقَالَ وَالله مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْمِ وَلاَ جلْدَ مُخَبَّأَةً! قَالَ: فَلُبِطَ سَهْلٌ، فَأَتَى رَسُولُ الله عَلَيْ فَقِيلَ: يَارَسُولَ الله هَلْ لَكَ فِي سَهْلِ بْنِ حُنَيْفَ ؟ وَالله مَا يَرْفُعُ رَأْسَهُ، فَقَالَ هَلْ تَتَّهَمُونَ لَهُ أَحَدًا؟ قَالُوا: نَتَّهِمُ عَامرَبْنَ رَبِيعَةَ». خُنَيْف ؟ وَالله مَا يَرْفُعُ رَأْسَهُ، فَقَالَ هَلْ تَتَّهَمُونَ لَهُ أَحَدًا؟ قَالُوا: نَتَّهِمُ عَامرَبْنَ رَبِيعَةَ». «قَالَ فَدَعَا رَسُولُ الله عَلَيْ عَامرًا فَتَغَيَّظَ عَلَيْه وَقَالَ: عَلامَ يَقْتُلُ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ ؟ أَلا هَلْ بَرَكْتَ ! اعْتَسِلْ لَهُ، فَغَسَلَ عَامرً وَجْهَهُ وَيَدَيْهُ وَمرَفْقَيْهِ وَرُكْبَتَيْهُ وَأَطْرَافَ رَجْلَيْهِ وَدَاخِلَةً إِرَاهِ فِي قَدَحٍ ثُمَّ صُبَ عَلَيْهِ، فَوَاحَ سَهْلٌ مَعَ النَّاسِ لَيْسَ بِهِ بَأْسٌ (١)».

ومن مفردات الحديث:

\* قوله «وَلاَ جِلْدَ مُخَبَّأَة»: أَى أَنَّ لونه كلون الجارية المكنونة في خِدْرِهَا لا تراها العيون ولا تغيّر الشّمس لونها إذًا تعرّضت لها.

\* وأراد «بداحلة إِزَاره (٢٠)»: طَرَفَ إِزاره الدّاخل الذي يلى جَسَدَهُ من الجانب الأيمن، واختُلف في معنى عَسْل داخلة الإزار على قولين:

(الأول) أنّ المراد غسل موضعه الذي يليه من الجسد وذهبوا في ذلك إلى الورك إذ هو معقد الإزار، وذهب وهم بعضهم إلى المداكير وكأنّه كنّى عنها بداخلة الإزار.

(النّانى) أنّه الطَّرَف الذى يُباشر جَسده من الجانب الأيمن من الإزار فهو الذى يُغسل. وقال] أبو عبيد [ولا أعلمه إلا وقد جاء مُفسّرا في بعض الحديث هكذا]. وفي عارضة الأحوذي قال ابن العربي [الظاهر والأقوى بل الحقّ ما يلي الجسد من الإزار (٣)]. لأنّ المؤتزر إنّ المنايسة إذا التزربجانبه الأيمن، فذلك الطّرف يباشر جسده فهو الذي يُغْسَلُ [(٤)]. والطّرف من كلّ شيء مُنتهاه.

ولقد وقفت خلال مواجعتي لمادة هذا البحث على الحديث المروى في الصحيح عن أبي هريرة من قوله على «إِذَا أَرَاد أَحَدُكُمْ أَنْ يَضْطَجعَ عَلَى فِرَاشِه فَلْيَنْزِعْ دَاخِلَةَ إِزَارِه ثُمَّ لِيَنْفُضْ بِهَ الفَراشِ لَعُلا لِيَنْفُضْ بِهَ الفَراشِ لَعُلا لِيَنْفُضْ بِهَ الفَراشِ لَعُلا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مالك [١٦٨٥] وأحمد [١٥٩٢٢].

<sup>(</sup>٢) الإزار هو الثّوب الذي يحيط بالنّصف الأسفل من البدن.

<sup>(</sup>٣) انظر عارضة الأحوذي [٢١٧/٨].

<sup>(</sup>٤) انظر غريب الحديث [ج٤ ص ٧٠].

<sup>(</sup>٥) حديث أخرجه البخاري [ ٢٣٢٠] ومسلم [ ٢٧١٤].

يحصل في يده مكروه إن كان هناك، وهو ما يعضّد القول الثّاني ويثبت أنّ الدّاخلة هي الطّرَف الذي يلى الجسد من الإزار.

وقوله «فَلُبِطَ سَهْلٌ» يعنى صُرعَ، يُقال لُبطَ بِالرَّجُلِ يُلْبَطُ لَبْطًا: إِذَا سقط ومنه حديث النّبى عَنَى أَنَّهُم سُقُوطٌ بَيْنَ يَدَيْه، كما أشير إلى تأثير العين [عَلَى سهْلٍ] عند ابن ماجه بقوله «أُدْرِكَ سَهْلاً صَرِيعًا». والصَّرْع فيه هي وطأة المرض العين [عَلَى سهْلٍ] عند ابن ماجه بقوله «أُدْرِكَ سَهْلاً صَرِيعًا». والصَّرْع فيه هي وطأة المرض الشَّديد ويُفسّره قوله عَيْكُ من حديث أبى أمامة «مَا مَنْ عَبْد يُصْرَعُ صَرْعَة مِنْ مَرَض إلاً بعَتْهُ الله مَنْها طَاهِرًا (٢٠)». ويتأيد هذا بما جاء في رواية أحمد «والله مَا يَرْفَعُ رَأْسَهُ وَمَا يُفيقُ». وما جاء عند أبى عبيد «فَلُبطَ به حَتَّى مَا يَعْقِلُ مِنْ شِدَّةِ الْوَجَعِ». وفي رواية لمالك «فَوُعِكَ سَهْلٌ مَكَانَهُ وَاشْتَدَّ وَعُكُهُ (٣)».

(قال) أبو عبيد [وتما يُبيِّن ذلك «أَنَّ سَعْدَ بْنَ أَبِي وَقَاصِ رَكِبَ فَرَسًا فَنَظَرَتْ إِلَيْهِ امْرَأَةٌ فَقَالَتْ : إِنَّ أَمِيرَكُمْ هَذَا لَيَعْلَمُ أَنَّهُ أَهْضَمُ الْكَشَّحَيْنِ ، فَرَجَعَ إِلَى مَنْزِلِهِ فَسَقَطَ ، فَبَلَغَهُ مَا قَالَت الْمَرْأَةُ ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا فَغَسَلَتْ لَهُ ( أَ ) »]. وقوله «أهضَمُ الْكَشَّحَيْنِ» : أَى خَمُصَ بطنُهُ ولَطُف خَصْرُهُ وقَلَ اتساعُ جنبيه فهو «أهضَمُ». والْكَشْحُ وجمعه كُشُوحٌ وهو في الجسم ما بين الخاصرة والضّلوع الخلفية للإنسان.

#### كيفية غسل العائن

من العلاج المؤثّر في العين أن يُؤمر العائن بغسل مغابنه وأطرافه وداخلة إزاره الذي يلى جسده من الجانب الأيمن، وقد ذكر أبو عبيد كيفيّة غَسْل العَائن للمعين عن الزُّهْري قال:

(١) يأتى الرّجل العائن بقدح فيه ماء فَيُدْخِلُ كفّه فيه فيمضمض ثمّ يمجّه في القدح.

(٢) ثمّ يغسلُ وجهَه وكذلك كفّه ويده ومرفقه الأيمن، ثم كفّه ويده ومرفقه الأيسر، ثمّ قلميه اليمنى واليسرى ثمّ ركبتيه اليمنى واليسرى، كلّ ذلك صبًا للماء من القدح واسترجاعه إليه حال الغسل.

(٣) ثمّ يغسل داخلة الإزار بذات الماء الذى في القدح ولا يضع القدح على الأرض أثناء صبّ الماء منه لحكمة لا يعلمها إلا الله تعالى [(٥)].

## كيفية صبّ الماء على المعين

يتطلّب صبّ الماء على المعين علّة ضوابط مهمّة استنبطها الأثمّة الأعلام من نصوص الأحاديث الصّريحة الواردة في ذلك :

<sup>(</sup>١) انظر الفائق [٣/٣٣] والنّهاية [٤/٢٢٦]. (٢) أورده في صحيح الجامع [٣٤٧٥] والصّحيحة [٢٢٧٧]. (٣) أورده أبو عبيد في غريب الحديث [ح ٢ ٣٧٧]. (٩) أورده أبو عبيد في غريب الحديث [ح ٤ ص ٢٩٨]. (٥) انظر غريب الحديث [ج ٤ ص ٢٨].

ب منها ما جاء في رواية أحمد عن أبي أويس قال «غَسَلَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ وَمرْفَقَيْهِ وَرُكْبَتَيْهِ وَمُرْفَقَيْهِ وَرُكْبَتَيْهِ وَأَطْرَافَ رِجْلَيْهِ وَدَاخِلَةَ إِزَارِهِ فِي قَدَحٍ، ثُمَّ صَبَّ ذَلِكَ الْمَاءَ عَلَيْه، يَصُبُّهُ رَجُلٌ عَلَى رَأْسَه وَظَهْرِهُ مِنْ خَلْفه، ثُمَّ يَكُفِيءُ الْقَدَحَ وَرَاءَهُ، فَفَعَلَ بِهِ ذَلِكَ فَرَاحَ سَهْلٌ مَعَ النَّاسِ لَيْسَ بِهِ بَأْسٌ (١) ».

ب ومنها ما جَاء عند ابن ماجه من حديث سُفيان عن الزُّهرى قال «وَأَمَرَهُ أَنْ يَصُبُ عَلَيْهِ ، قَالَ مَعْمَرُ عَن الزُّهْرِيِّ: وَأَمَرَهُ أَنْ يَكُفأَ الإِنَاءَ منْ خَلْفه (٢)».

بد ومنها مَا جَاء فَى روآية مالك من حديث أبى أمامة قال «فَغَسَلَ عَامرٌ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ وَمِرْفَقَيْهِ وَرُكْبَتَيْهِ وَأَطْرَافَ رِجْلَيْهِ وَدَاخِلَةَ إِزَارِهِ فِي قَدَحٍ ثُمَّ صُبَّ عَلَيْهُ (٣)».

ونعرض لبعض الدّلالات التي تضمّنتها الرّوايات المذكورة على النّحو التّالي:

(١) أنّ ظاهر أمر الاستغسال للمعين فيها للوجوب. (قال) المازرى [والصّحيح عندى الوجوب، ويبعد الخلاف فيه إذا خُشى على المعين الهلاك، وكان وضوء العائن نما جرت العادة بالبُرء به، أو كان الشّرع أخبر به خبرا عامًا ولم يكن زوال الهلاك إلا بوضوء العائن، فإنّه يصير من باب من تَعيَّن عليه إحياء نفس مُشرفة على الهلاك، وقد تقرر أنّه يُجبر على بذل الطّعام للمضطر فهذا أولّى (٤٠).

( ٢ ) يقوم الذي يأخذ القدح فيصبّه على رأس المعين من وراثه على جميع جسده يستغفله به.

(٣) يُطلب حال الاستغسال ألا يوضع القدح على الأرض وأن يُكفأ وراء المعين بعد صب الماء عليه من قوله عند أحمد «ثُمَّ يُكْفَأ الْقَدَحُ وَرَاءَهُ» وزاد في رواية «عَلَى الأرْضِ» وفيه (قال) المازرى [هذا المعنى تما لا يمكن تعليله ومعرفة وجهه من جهة الفعل، فلا يُردُّ لكونه لا يُعقل معناه]. و (قال) ابن العربي [إن توقَف فيه مُتشرَّع قلنا له الله ورسوله أعلم وقد عضدته التّجربة وصدقته المعاينة (٥)].

#### الحكمة من استغسال العائن للمعين

تأتى حكمة غسل مغابن العائن وأطرافه بالماء لعدة أمور:

(أولها) أنّ الكيفيّة الخبيثة التي تصدر من عين الحاسد تظهر في المواضع الرّقيقة

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [١٥٩٢٢].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٣٥٧٤].

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ بإسناد صحيح [١٦٨٥].

<sup>(</sup>٤) نقلا عن نووي مسلم [ج٧ ص ٤٢٤].

<sup>(</sup>۵) انظر فتح البارى [ج ۸ ص ۲٤٣].

من الجسد لشدّة النّفوذ فيها ، فلا تجد أرقَّ من المغابن وداخلة الإِزار ، فإذا غُسلت بالماء بطُل تأثيرها وضعُف عملها بفضل الله تعالى .

(والثّاني) أنّ وصول أثر غسل هذه المواضع إلى القلب يعمل على إطفاء تلك النّارية ويذهب بسُمّيَّتهَا القاتلة فيُشفى المعيون.

(الثّالَث) أنَّ ذوات السّموم إذا قُتلَتْ بعد لسعها للإنسان خَفَّ أثر اللّسعة عنده ووجد راحة لذلك، فإنّ أنفاسها تمدّ أذاها بعد لسعها وتوصّله إلى الملسوع فإذا قُتلَتْ خَفَ الألم، وإن كان من أسباب ذلك أيضا فَرَح الملسوع واشتفاء نفسه بقتل ما أذاه فتقوى المناعة على الألم فتدفعه [(١)].

(الرّابع) أنّ صبّ الماء الذى اغتسل به العائن على المَعين يُطْفيءُ تلك النَّاريّة التى أصابه بها، ووسيلة ذلك هو ذات الماء الذى أطفأ به تلك الكيفيّة الرّديئة عند غسل مغابنه وأطرافه، فكما أطفئت النَّاريّة القائمة بالعائن عند وضوئه أبطلت أثر ذلك بالمعين عند صبّه عليه على حين غفلة منه.

ومن دلالات حديث سهل بن حنيف [إجبار العائن على الوضوء المذكور على الوجه المذكور، وأنّ من اتُهم بأمر أحضر للحاكم وكُشف عن أمره، وأنّ العين تقتل! لقوله عَلاَمَ يَقْتُلُ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ ؟». وأنّ الدّعاء بالبركة يُذهب أثر العين بإذن الله تعالى، وأنّ أثر العين هو من حسد كامن في القلب، وأنّ من عُرف بالإصابة بالعين مُنع من مُداخلة النّاس دفعا لضرره (٢٠)].

## بعض الأداب المتّصلة بالرّقية

وحتى تتم الرَّقية على الوجه الأكمل وتكون سببا فى تقليص الألم وإزالته بإرادة الخالق جلّ وعلا، أو تحول بين الشّر وأسبابه، فلا بدّ وأن يستقيم أمرها على الهدى الذى جاء به رسول الله عَلَي النّحو التّالى :

### (۱) النَّفث والمسح باليد

ذكر العلماء أنّ تأثير الأدوية والأدواء على الفعل والانفعال يتحقّق بخروج الرَّقية من قلب الرّاقى وفمه وقد صاحبها شيء من الرِّيق والهواء والنَّفَس، لتكون أتم تأثيرا وأقوى تفاعلا ونفاذا، ويحصل بالمزاوجة بينهما كيفيّة مُؤثّرة شبيهة بالكيفيّة الحادثة عند تركيب الأدوية وتفاعلها بالسّلب والإيجاب، والنَّفْثُ من [نَفَثَ نَفْتًا ونَفَشَانًا]: نَفْخٌ لطيف بلا ريق فهو نَافِثٌ، وقد أجمع العلماء على جوازه واستحبّه الجمهور من الصّحابة

<sup>(</sup>١) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢١٥].

<sup>(</sup>٢) انظر المفهم للقرطبي [ج٥ ص ٥٦٨].

والتّابعين ومن بعدهم، إلاّ أنّهم اختلفوا في النّفْث والتّفْل فقيل هما بمعنى واحد ولا يكونان إلاّ بريق.

(قال) أبو عبيد [يُشترط في التَّفل ريق يسير ولا يكون في النَّفث، وقيل عكسه]. ولمّا سُئلت عائشة عن نفث النّبي عَلَيْ في الرُّقية قالت «فَجَعَلْنَا نُشَبَّهُ نَفْتُهُ نَفْثَ آكِلِ الزَّبِيبِ(١)». (قال): ولا اعتبار بما يخرج عليه من بلّة ولا يقصد ذلك لما جاء في حديث الذي رَقَى بفاتحة الكتاب «فَجَعَلَ يَجْمَعُ بُزَاقَهُ وَيَتْفُلُ (٢)».

وقد روى البخارى فى صحيحه عن عروة عن أمّ المؤمنين عائشة «أَنَّ رسول الله عَلَيْهُ كَانَ يَنْفَثُ عَلَيْهُ كَانَ يَنْفَثُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَأَمْسَحُ بِيَدِهِ نَفْسَهُ لَبركَتِهَا (٣) ». قَالَ مَعْمَرٌ : فَسَأَلْتُ الزُّهْرِيُ : كَيْفَ يَنْفِثُ ؟ قَالَ : كَانْ يَنْفِثُ عَلَى يَدَيْهُ ثُمُ يَمْسَحُ بهما وَجْهَهُ (٤) ».

وليس بين قوله في هذه الرواية «كان يَنْفتُ عَلَى نَفْسه». وبين الرواية الأخرى «فَلَمَّا اشْتَكَى كَانَ يَأْمُرُنِى أَنْ أَفْعَلَ ذَلكَ به (٥)». مُعارضة لأنّه مَحمول على أنّه في ابتداء المرض كان يفعله بنفسه، وفي اشتداده كان يأمرها به وتفعله هي من قبَلِ نفسها [(٦)]. وقوله «وَأَمْسَحُ بِيَدِهِ نَفْسَهُ» أي أمسحُ جَسَدَهُ الشّريف بيده الطّاهرة.

وكان رسول الله عَلَي إذا رَقى أحدًا من أهله نفث عليه بالمعودات كما في حديث عائشة قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَلَي إذَا مَرِضَ أَحَدٌ منْ أهله نفث عليه بالمُعودات كما في حديث عائشة على أنّ محل التَّفلُ يكون بعد القراءة. (قال) ابن أبي جمرة: [محل التَّفل في الرُقية يكون بعد القراءة لي الجوار التي يمر عليها الريق فتحصل يكون بعد الدي ينقله (٨)].

# حكمة النَّفث حال الرُّقية

مًا ينبغى للرّاقى أن يفعلَه النَّفْث والتَّفْل وهما نفخ مع ريق وهو الأصحّ عند أهل اللُّغة، وقد كثرت الإِشارة إلى ذلك في الأحاديث المتقدّمة وغيرها، فلا يُعدل عنه بحال،

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أحمد [ ٢٣٩٨٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٠١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٥٧٣٥] ومسلم [ ٢١٩٢].

<sup>(</sup>٤) حديث موصول بإسناد ما قبله.

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخارى [٥٧٤٨].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢٠٨].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ٣٩ ٤٤].

<sup>(</sup>٨) انظر نووي مسلم [ج٧ ص ٤٧٩].

فكلّ ذلك فيه أسرارٌ يدفع الله تعالى بها الأضرار، ولقد أشار العلماء إلى أنّ حكمة النّفث حال الرُّقية ترجع إلى أمرين:

(أوّلهما) أنّ نَفْس الرَّاقي تقابل نلك النُّفوس الخبيثة وتزيد بكيفيّة نفسه وتستعين بالرُّقية وبالنَّفث على إِزالة أثر العين أو المرض، وكلّما كانت كيفيّة نَفْس الرّاقي أقوى، كانت الرّقية أتمّ، واستعانته بنفثه حينئذ كاستعانة تلك النّفوس الرّديئة بلسعها.

(الثّاني) أنّ من فائدة النَّفْث التّبرُّك بتلك الرُّطوبة أو الهواء الذى ماسَّه الذَّكْر ، والنَّفَسُ المباشر للرُّقية الحسنة ، وقد تَكون على سبيل التَّفاؤل من زوال ذلك الألم وانفصاله عن المريض كانفصال ذلك النَّفْث عن الرَّاقي [ (١٠) ] .

## (٢) الهسع في الرّقية باليد اليمني

من الآداب المرعيّة في الرُّقي استحباب مسح الرَّاقي بيمينه على موضع الألم من المرقى مع الدّعاء لما ورد في الصّحيح من حديث :

\* عائشة قالت «كَانَ رَسُولُ الله عَظْ إِذَا اشْتَكَى منَّا إِنْسَانٌ مَسَحَهُ بِيَمِينه ثُمَّ قَالَ أَذْهِبِ الْبَاسَ وَاشْف أَنْتَ الشَّافي، لاَ شَفَاءَ إلاَّ شَفَاوُكَ، شَفَاءً لاَ يُغَادِرُ سَقَمَّا ( ) ». وفي رواية ( كَانَ يُعَوِّدُ بَعْضَ أَهْله يُمْسَحُ بِيَده الْيُمْنَى ».

\* وقولها رضى الله عند البخارى «كَانَ رَسُولُ الله عَلَيْ إِذَا أُوَى إِلَى فَرَاشِه نَفَتَ فَى كَفَيْه بِقُلْ هُوَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى فَرَاشِه نَفَتَ فَى كَفَيْه بِقُلْ هُوَ الله أَحَدٌ، وَبِالْمُعَوِّ ذَيْنِ جَمِيعًا، ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ وَمَا بَلَغَتُ يَدَاهُ مَنْ جَسَدَه، قَلَتْ عَائِشَةُ: فَلَمَّا اشْتَكَى كَانَ يَأْمُرُنِي أَنْ أَفْعَلَ ذَلِكَ بِهِ (٣)». ودلالة الحديث أنّه كان يقر وُها ويَنْفُثُ حالة القراءة.

\* وجاء عند مسلم عن عائشة رضى الله عنها «وَأَمْسَحُهُ بِيَد نَفْسِه لأَنَّهَا كَانَتْ أَعْظَمَ بَرَكَةً مِنْ يَدى (٤)». وقولها في رواية البخارى «فَلَمَّا ثَقُلَ كُنْتُ أَنَا أَنْفُثُ عَلَيْهِ بِهِنَّ فَأَمْسَحُ بِيَدِ نَفْسِه لَبِرَكَتِهَا (٥)».

يَهُ وَقُولَ النّبي ﷺ لعشمان بن أبي العاص «ضَعْ يَدَكَ عَلَى الَّذِى تَأَلَّمَ مِنْ جَسَدِكَ ثُمَّ قُلْ أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللهِ وَقُدْرَتِه مِنْ شَرَّ مَا أَجِدُ وَأَحَاذِرُ (٦)». وجاء في رَواية بلفَظ «ضَعْ يَمِينَك عَلَى الْمَكَانِ الَّذِي تَشَتَكَى فَامْسَحْ بُه سَبْعَ مَرَّاتِ (٧)».

(۱) انظر فتح البارى [ج ۱۰ ص ۲۰۸] (۲) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۵۷۵] ومسلم [ ۲۱۹۱]. (۳) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۲۱۹۱]. (۳) مديث صحيح أخرجه البخارى [ ۵۷۵]. (٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۲۱۹۲]. (٥) من حديث صحيح أخرجه البخارى [ ۲۷۵۱]. (۲) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ۲۲۰۲] وأبو داود [ ۳۸۹۲] والترمذي [ ۲۰۸۰]. (۷) أخرجه في صحيح الجامع [ ۳۸۹۲] وأورده في الصّحيحة [ ۱٤۱۵].

ويأتى قول النبى ﷺ لعثمان تَعْلَّقَة «ضَعْ يَدَكَ عَلَى الَّذِى تَأَلَّمَ مِنْ جَسَدِكَ»: على سبيل التعليم والإرشاد إلى ما ينفع من وضع يد الرّاقى على المريض ومسحه به، وأنّ ذلك لم يكن مخصوصا بالنبى ﷺ بل ينبغى أن يفعل ذلك كلّ راق، وقد تأكّد أمره بفعل النبى ﷺ وأصحابه ذلك بأنفسهم وبغيرهم، فلا ينبغى للرّاقى أن يعدل عنه للمسح بشىء آخر ففعْل ذلك تمويه لا أصل له في الدّين.

وفى الأحاديث بيان مشروعيّة المسح باليد اليمنى على المرقى، وأنّ هذا المسح يأتى على المرقى، وأنّ هذا المسح يأتى على طريق التّفاؤل لزوال ذلك الوجَع، كما يُقصد بالمسح التّبرُك بالرَّجُل الصّالح الورع وسائد أعضائه وخصوصا اليد اليمني.

# (٣) التّبريك على الشّيء عند رؤيته

ينبغى على المسلم إِذا أعجبه شيء أن يُبادر إلى الدُّعاء للذى يُعجبه بالبركة ويكون ذلك رُقية منه لهذا الشَّيء لقوله ﷺ من حديث أبي أمامة «إِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مِنْ أَخِيهِ أَوْ مِنْ نَفْسِهِ أَوْ مِنْ فَسْسِهِ أَوْ مِنْ مَاله مَا يُعْجِبُهُ فَلْيُبَرِّكُهُ فَإِنَّ الْعَيْنَ حَقِّرً ١٠)».

والتبريك أن يقول المرء [تَبارَكُ اللهُ أَحْسُنُ الْحَالِقِينَ اللَّهُمَّ بَارِكْ فِيه]. يقال «بَرَّحْتُ عَلَيْه تَبْرِيكًا» أى قلت له: بارك الله الشّيء وبارك فيه وعَليه، بمعنى وَضَعَ الله فيه البركة، ويكونَ التّبريك على هذا: الدّعاء للإنسان أو غيره بالبركة وهي النّماء والزيادة والسّعادة.

والتبريك اصطلاحا طلب تُبوت الخير في الشّىء بالدّعاء والبركة وهو الخير الإلهى الفيّاض الذى يصدر من حيث لا يُحسّ وعلى وجه لا يُحصى ولا يُحصر، ولذا قيل لكلّ ما يُشاهد منه زيادة غير محسوسة: «هو مبروك». و (قال) الرّاغب [ «البركة »: ثبوت الخير الإلهى في الشّىء، وفي التنزيل الحكيم ﴿وَهَذَا كِتَنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكٌ ﴾ [الأنعام: ٩٦]: أي بورك فيه والبركة الخير والنّماء والزّيادة].

ويحمل حديث أبي أمامة الدّلالة على ثلاثة أمور:

(الأوّل) على المسلم إذا رأى شيئا يُعجبه وجب عليه أن يدعو له بالبركة ، حتّى لا تسبق العينُ هذا التّبريك وتستحكم فيه فتصيبُه وتضرّه .

(الثّاني) إِذَا خَشَى العائنُ ضرر عينه وإصابتها للمَعين فليدفع شرّها بقوله «اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَيْه» أو «اللَّهُمَّ بَارِكْ فيه». كما قال النّبي تَظَيَّ لعامر بن ربيعة لَمَّا عَانَ سَهْلاَ «أَلاَ بَرَّكْتَ عَلَيْهُ ؟». وقوله «أَلاَ هَلْ بَرَّكْتَ؟».

(التَّالثُ) أنَّ المرء إِذا دعا للشَّىء بالبَرَكة صُرف المحذور لا محالة فإنَّ العين لا تضرَّ ولا تعدو إِذا بَرَّكَ العَائنُ .

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [ ١٥٦٤٠] وابن ماجه [ ٢٨٤٤] وصحيح الجامع [٥٥٦].

ويأتى قول النبى عَلَيْكُ عند ابن حبّان «هَلاَّ إِذَا رَأَيْتَ مَا يُعْجِبُكَ بَرَّكْتَ؟». وفى رواية ابن ماجه «فَلْيَدْعُ بِالْبَرَكَة». أى قوله [اللَّهُمَّ بَارِكْ فِيهِ] ليدفع تلك الكيفيّة الخبيثة بالدّعاء الذى هو إحسان إلى المعين فإنّ دواء الشّيء بضدّه.

وِمّا تُدفع به إِصابة العين قول المرء «مَا شَاءَ اللّهُ لاَ قُوّةَ إِلاَّ بِالله». لما أخرجه البزّار وابن السُّنى من حديث أنس رَوْ اللهُ لاَ قُوّةَ إِلاَّ السُّنى من حديث أنس رَوْ اللهُ لاَ قُوّةَ إِلاَّ اللهُ لاَ قُوّةَ إِلاَّ بالله، لَمْ تَضُرُهُ عَيْنٌ (١)».

كَما روى هشام بن عروة عن أبيه «أنّه كَانَ إِذَا رَأَى شَيْئًا يُعْجِبُهُ أَوْ دَخَلَ حَائطًا منْ حِيطَانه قَالَ: مَا شَاءَ اللهُ لاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللهْ (٢)». وهم المعنى الذي تَضمّنه قوله الله تعالَى ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللهُ لاَ قُوَّةً إِلاَّ بِٱللهِ ﴾ [الكهف: ٣٩]. أي أنّ ما أشاهده من فيض الله وعطائه وقدرته لا من قدرة صاحبه أو قوته.

#### (Σ) ماذا يُفعل بالعائن

من عُرف بالإصابة بالعين مُنع من مداخلة النّاس دفعا لأذاه لأنّ العائن الذى يُصيب النّاس بعينه أشدّ ضررًا من آكل الثّوم والبصل الذى منعه النّبى عَلَيْهُ من دخول المسجد لئلا يُؤذى المسلمين، بل هو أكثر خطرا كذلك من ضرر المجذوم الذى منعه عمر بن الخطّاب تَعْلَيْهُ من الاختلاط بالنّاس.

لذلك قال بعض العلماء إنه إذا عُرف أحد بالعين أن يُجتنب ويُتحرَّز منه، وعلى الإمام أنّ يأمره بلزوم بيته، فإن كان فقيرا رزقه ما يكفيه فيكفُّ ضرره وأذاه عن النّاس. (قال) النّووى [وهذا القول صحيح مُتيقّن لا يعرف عن غيره تصريح بخلافه (٣)].

ولمّا كان من الإصابة بالعين ما يقتل فقد اختُلف في جريان القصّاص بذلك فقال القرطبي [لو أتلف العائن شيئا ضمنه، ولو قتل فعليه القصّاص أو الدّية إذا تكرّر ذلك منه بحيث يصير عادة. ولم يتعرّض الشّافعية للقصاص في ذلك بل منعوه وقالوا: إنّه لا يقتل غالبا ولا يُعدّ مُهلكا]. (قال) النّووى: [ولا ديّة ولا كفّارة، لأنّ الحكم إنّما يترتّب على منضبط عام دون ما يختصّ ببعض النّاس في بعض الأحوال ممّا لا انضباط له، كيف ولم يقع منه فعل أصلا، وإنّما غايته حسد وتمن لزوال نعمة، وأيضا فالذي ينشأ عن الإصابة بالعين حصول مكروه لذلك الشّخص ولا يتعيّن ذلك المكروه في زوال الحياة، فقد يحصل له مكروه بغير ذلك من أثر العين (ع)].

<sup>(</sup>١) نقلا عن نيل الأوطار للشوكاني [ج ٨ ص ٢٤٤].

<sup>(</sup>٢) أورده ابن القيم في زاد المعاد [ج ٤ ص ١٧٠].

<sup>(</sup>٣) انظر نووى مسلم [ج ٧ ص ٤٢٨].

<sup>(</sup>٤) انظر نيل الأوط ار [ج ٨ ص ٤٤٢].

#### (الوسيلة الثّالثة)

#### ستر محاسن من يُذَافُ عليه من العين

مّا يُحترز به من العين سَتْرُ محاسن من يُخَافُ عليه شَرِّهَا بِما يردّها عنه ، ومن ذلك ما ذكره البغوى في كتابه شرح السُّنَّة «أَنَّ عُثْمَانَ رَوْقَقَةُ رَأَى صَبِياً مَلِيحًا فَقَالَ دَسِّمُوا نُونَتَهُ لَكُلَّ تُصِيبُهُ الْعَيْنُ (1)». ثمّ قال في تفسيره: ومعنى «دَسِّمُوا نُونَتَهُ» أي سَوِّدُوا نُونَتَهُ ، والنُونَةُ التَّي تَكون في ذَقَن الصّبي الصّغير.

وذكر الخطابى ذات الرِّواية فى «غريب الحديث» له عن عثمان «أَنَّهُ رَأَى صَبِيًّا تَأْخُذُهُ الْعَيْنُ فَقَالَ دَسِّمُوا نُونَتَهُ». فقال أبو عمرو: سألت أحمد بن يحيى عنه فقال [أراد بالنُّونَة «النُّقْرَةُ» التى فى ذَقَنه ، والتَّدْسيم: التَّسْوِيدُ ، أراد: سَوِّدُوا ذلك الموضع من ذَقَنِه لِيَرُدُّ العين (٢) ] . و «الذَّقَنُ» مجتمع اللّحيين من أسفلهما .

ولعلِّ هذا يتصل اتصالا مباشرا بما رواه البخارى عن أبى هريرة أنّ رسول الله عَلَيْ قال «الْعَيْنُ حَقِّ وَنَهى عَنِ الْوَشْمِ (٣)». والمناسبة بين العين والوشم اشتراكهما في أنَّ كلاً منهما يُحدث في العضو لونا غير لونه الأصلى:

(١) فَالْوَشْمُ يَتِمَ بغرز إِبرة أو نحوها في موضع من البدن حتى يسيل الدّم ثمّ يُحشى ذلك الموضع بالكُحل أو غيره فيخضر مكانه وهو الأمر المنهى عنه، ويظهر من فقه الحديث أنّ الباعث على عمل الْوَشْمِ تغير صفة الموشوم لئلا تُصيبه العين، فنهى رسول الله عَلَي عن الوَشْم مع إثبات العين، وأنّ التّحيَّل بالوشم وغيره ممّا لا يستند إلى تعاليم الشّرع الحكيم لا يُفيد شيئا وأنّ الذي قدّره الله تعالى سيقع لا محالة.

(٢) أمّا الْعَيْنُ فإِنّها تُحدث تغيُّرا في الجسم كذلك لحديث أمّ سلمة أنّ النّبي عَلَيْهُ رأى في بيتها جارية في وجهها سَفْعَةً فقال «اسْتَرْقُوا لَهَا فَإنَّ بِهَا النَّظْرَةَ (٤)».

ومراده أنّ السَّفعة أدركتها من قبَلِ النَّظرة، ولفظه عند مسلَم «بهَا نَظْرَةٌ فَاسْتَرْقُوا لَهَا، يَعْنِي بوَجْههَا صُفْرَةٌ \* )». وقوله عَيْكَ عن أولاد جعفر «مَالِي أَرَى أَجْسَامَ بني أَخِي ضَارِعَةً تُصيبُهُمُ الْحَاجَةُ؟ قَالَتْ : لاَ وَلَكَن الْعَيْنُ تُسْرِعُ إِلَيْهِمْ قَالَ ارْقيهمْ (٢)». وقوله «ضَارِعَةً» أي

<sup>(</sup>١) انظر شرح السُّنّة للبغوى [ج ١٣ ص ٢١١].

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المعاد لابن القيّم [ج ٤ ص ١٧٣].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٤٠] ومسلم [٢١٨٧] دون ذكر الوشم.

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٥٧٣٩] ومسلم [٢١٩٦].

<sup>(</sup>٥) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٧].

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٨].

نحيفة ضعيفة هازلة.

ويُعلم من دلالات الأحاديث:

( ١ ) أنّ الرُّقى ثمّا يُستدفع بها البلاء، وأنّ العين تؤثّر في الإِنسان وتضرعه أى تضعفه وتهزله ولذلك يقال إِنّ العين أسرع إلى الصّغار منها إلى الكبار وذلك بقضاء الله تعالى وقدره سبحانه.

(٢) إنما يُسترقى من العين إذا لم يُعرف العائن، أمّا إذا عُرف الذى أصابه بعينه فإنّه يُؤمر
 بالاغتسال على حديث أبى أمامة والله أعلم.

ولمّا عزم أخوة يوسف الخروج إلى مصر وكانوا أهل بسطة وجمال حشى عليهم أبوهم حسد العين على قول ابن عباس وقتادة والضّحاك وغيرهم، وأمرهم ألا يدخلوها من باب واحد كما في قوله تعالى ﴿ يَنْبَنِي لا تَنْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَ حِدٍ وَآدَخُلُواْ مِنْ أَبْوَبِ مَنْ عَلَى خَيْبَنِي لا تَنْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَآدَخُلُواْ مِنْ أَبْوَبِ مَنْ عَلَى أَنْهُ عِلَى مَن عَنكُم مِن أَلَهُ مِن شَيْعٍ ﴾ [يوسف: ٦٧]. وجاء في ذلك أقوال أظهرها أنه قصد تُقاة العين، ولا خلاف بين أهل التوحيد أن العين حق ودلالة الآية تبيّن أنه عليه السّلام حملهم على التّفرُق مخافة شرها.

ثمّ يُؤكد في سياق الآية الكريمة أنّ دخولهم من أبواب متفرّقة لا يردّ القدر إنما هو أمر تأنس به النُّفوس وتتعلَّق به القلوب إذا خُلقت ملاحظة للأسباب وهو معنى قوله تعالى ﴿وَلَمَّا دَخُلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمْرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِى عَنْهُم مِّنَ ٱللَّه مِن شَيْء إلَّا حَاجَة فِي نَفْس يَعْقُوبَ قَضَنها ﴾ [يوسف: ٦٨]. وفيها دليل على أنّ المسلم يجب عليه أن يحذّر أخاه والقريب منه ثمّا يخاف عليه ويرشده إلى ما فيه طريق السّعادة والنّجاة فإنّ الدّين النصيحة.

# العلاقة بين العين الحاسدة والنّفس الحاقدة

تأثيرات النفس بعضها في بعض أمر لا يُنكره ذو حسّ سليم ولا عقل مستقيم، ولا سيّما عند تجرُّدها عن العلائق والعوائق البدنية، فإنّ قُواها تتضاعف وتتزايد بحسب ذلك ولاسيّما عند مخالفة هواها وحملها على الأخلاق العالية من العفّة والشّجاعة والعدل والسّخاء وتجنُّبها سفاسف الأخلاق.

وتأثير النفس في هذا العالم من القوة التي يعجز أمامها البدن وأعراضه، كأن ينظر إنسان إلى حَجَر عظيم فيشقه، أو حيوان كبير فيقتله، أو إلى نعمة فيزيلها، وهذا أمر قد شاهدته الأم على اختلاف أجناسها وأديانها، وهو الذي سُمِّى «بإصابة العين». فيضيفون الأثر إلى «الْعَيْنِ» وليس لها في الحقيقة شيء، وإنّما هي النفس المتكيفة بكيفية رديئة سُميَّة، وقد تكون بواسطة نظر العين وقد لا تكون، بل يوصف لهذا الإنسان الشّيء من بعيد

فتتكيّف عليه «نَفْسُهُ» بتلك الكيفيّة فتفسده .

لذلك أُطلق مُسمَّى «النَّفْسُ» على «الْعَيْنِ الْحَاسِدَة». فيقال [أَصَابَتْ فُلاَنَا نَفْسٌ] أَى «عَيْنٌ». وهو التّعبير الذي تضمّنه قوله عَنْكُ «لا رُقْيَة إِلاَّ مِنْ نَفْسٍ أَوْ حُمَة أَوْ لَدْغَة (١٠». كما جاءت استعاذته من العين بقوله «منْ شَرِّ كُلِّ نَفْسَ».

(قال) النّووي [يُحتمل أن يراد بها العين]. فإنّ «النَّفْسَ» تُطلق على العين ومنه قولهم [رَجُلٌ نَفُوسٌ] إذا كان يُصيب النّاس بعينه وقد جاء بيان ذلك في:

\* قوله ﷺ من رواية مسلم «منْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِد (٢)».

\* وقوله عَيْكَ عند ابن ماجه «منْ كُلِّ نَفْس أَوْ عَيْن أَوْ حَاسد الله يَشْفيك (٣)».

\* وقوله ﷺ من حديث جابرَ رَ<del>مَوْظِئَكُ</del> «أَكْثَرُ مَنْ يَمُوْتُ مِنْ أُمَّتِّى بَعْدَ قَضَاءِ اللهِ تعالى وَقَدَره بالْعَيْنِ ( <sup>4 )</sup> ».

والأظهر في ذلك [أنك تستشعر تأثير «النفس» في الأجسام صُفَرةً وحُمْرةً وارتعاشا بمجرد مُقابلتها لها، وهذه وأضعافها آثار خارجة عن تأثير البدن وأعراضه، فإنّ البدن لا يُؤثّر إلاّ فيما لاقاه وماسّه تأثيرا مخصوصا.

وقد أمر رسول الله عَلَيْ أن يغسل العائنُ مغابنه ومواضع القَذَر منه، ثمّ يُصَبُّ ذلك الماء على «الْمَعِين» فإنه يزول عنه تأثير نفسه فيه، وذلك يُسبِّبه أمر طبيعى اقتضته حكمة الخالق جلّ شَأنه، فإن «للنفس الأمّارة الشّريرة» بهذه المواضع تعلُّق وألف، والأرواح الخبيثة الخارجيّة تساعدها وتألف هذه المواضع غالبا للمناسبة بينها وبينها، فإذا عُسلت بالماء طُفئت تلك النَّارية منها كما يُطفأ الحديد المحمى بالماء، فإذا صُبُّ ذلك الماء الذي المعين طفأ عنه تلك النّارية التي وصلت إليه من العائن، وقد وصف الأطبّاء الماء الذي يُطفأ فيه الحديد الآلام وأوجاع معروفة وقد جرّب النّاس من تأثير الأرواح بعضها في يعض عند تجرُّدها في المنام عجائب تفوق الحصر.

فالآثار النَّفسية النَّاتجة من «العين» إِنَما هي من تأثير النَّفوس الحاسدة بواسطة البدن ذاته، فالنَّفوس والأبدان يتعاونان على التَّاثير تعاون المشتركين في الفعل، وتنفر النّفس بآثار لا يشاركها فيها البدن، ولا يكون للبدن تأثير لا تشاركه فيه النَّفس (٥)].

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [١٥٩٢٠].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٨٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ٢٨٥٦].

<sup>(</sup>٤) حديث حسن أورده في الصّحيحة [٧٤٧] وصحيح الجامع [٩٣٠٦].

<sup>(</sup>٥) انظر كتاب الرُّوح لابن القيّم [ص ٢١٤ ـ ٢١٥].

#### (خامسا)

## الهسّ الشّيطانى والتَّوقَى منه

لا خلاف بين عُلماء الأمّة على وجود ما يسمّى بالمسّ الشّيطانى لورود تعريفه والإشارة إليه على الحقيقة والجازفى أكثر من آية كريمة منها قول الله تعالى ﴿ٱلّدِيرِيَ يَاكُلُونَ ٱلرّبَوٰ اللهُ تعالى ﴿ٱلّدِيرِيَ يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطُنُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ يَأْكُلُونَ ٱلرّبَوٰ الآيقوة وهو نصّ يستحضره القرآن العظيم لصورة معروفة معهودة عند النّاس ليؤكّد بها على أمرين:

(الأوّل) أن تؤدّى دورها الإيمائي في إفزاع الحسّ الإنساني عند من يأكلون الرّبا لتحريك مشاعرهم وهَزِّهَا هزًا عنيفًا قويًا، يُخرجهم من مألوف عادتهم في تعاملهم بالرّبا باعتباره شُحًّا وقذارة ودَنسا.

(الشّانى) أن تجسّم هذه الصُّورة الحيَّة المتحرِّكة لهذا المسوس المصروع المتخبَّط، لتبيّن للأمّة الرّاشدة أنّ المسّ الشّيطاني يُؤدِّى إلى الجنون القاتل المُميت، وما كان ليمسّ أحدًا إلاّ بابتعاده عن المنهج الذي رسمه له الخالق جلّ وعلا.

والخلاف القائم بين النّاس لا يدور حول حقيقة المسّ ـ وهى أمر مسلّم به ـ وأنّه من الشّيطان ويكون منه الجنون لتوافق ذلك مع النّص القرآنى، وإنّما يدور حول أسباب المسّ وكيفيّته وهل هو ظاهرى أم داخلى بالمفهوم المشتّهر على غير الحقيقة، والذى يعنى ولوج الجان جسد الإنسان وهو الأمر الذى انقسم الباحثون فيه إلى فريقين:

(أوّلهما) الذين تمسّكوا بدلالة الآيات التي تشير إلى أنّه مسّ ظاهري لا يتعدّى معنى الوسوسة والغواية التي تنتهي بالمُوسوس إلى الاختلال العقلي والجنون، وما خرج «تفسير» المُحْكَم من الكتاب عن هذا المعنى بحال.

(والثّاني) هؤلاء الذين ساقوا المؤوّل غير الرّاجح من القول بدخول الجانّ بدن الإِنسان وأنّه أمر مشهور محسوس لمن تدبّره، فيدخل في جسد المصروع ويتكلّم بكلام لا يعرفه بل ولا يدرى به، ودليلهم في ذلك «شهرة هذه الأخبار وظهورها عند العلماء» وهي أقوال تدخل في انعدام الدّليل عند الأصوليين.

والحقيقة أنّ مسألة ولوج الجنّ في الإنس مسألة تتعارض مع المفهوم الذي جاء به القرآن على أنّه «مَسِّ» وليس «ولُلوج» والفارق بين المعنيين يُمثّل الحدّ الفاصل بين حقيقة مؤكّدة بالقطع هي «الْمَسُّ» وتأولٌ منكور لا يُصادف دليلا هو «الْولُلوجُ» من ولَجَ الشَّيْءُ في غيره [يَلجُ] ولُلوجًا: دَخَلَ فيه فهو [والجّ].

والْمَسُ في اللَّغة من [مَسَ الشَّيْءَ مَسَّا] و[مَاسَّهُ مُمَاسَّةً ومسَاسًا]: لَمَسَهُ بيده، ومَسَّهُ المَرضُ [علي الجَاز]: أَصَابَهُ، ومنه قوله تعالى ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَعِ رَبَّهُ أَتِي مَسَّنِي ٱلضَّرُ وَلَيْ وَاللَّهُ وَاللْلُلُونُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُ اللْلُلُولُولُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّ

وفى غريب الحديث [وقول القَّامنة «زَوْجى الْمَسُّ مَسُّ أَرْنَب، وَالرِّيحُ رِيحُ زَرْنَب، فَإِنَه وَقُولها فَإِنها تصفه بحُسن الخُلُق ولين الجانب كمس الأرنب إذا وَصَعْتَ يدكُ على ظهرها، وقولها «ريحُ زَرْنَب» أى تعطَّره بالزّرنب وهو نوع من أنواع الطِّيب معروف (٢)].

وفي حديث فتح خيبر «فَمَسَّهُ عَذَابٌ». أى عاقبه، وفى حديث قتادة والميضاءة «فَأَتَيْتُهُ بِهَا فَقَالَ: مَسُّوا مِنْهَا». أى خذوا منها الماء وتوضؤا، واستُعير للجماع لأنّه لمس، وللجنون كأنّ الجنّ مسّته، يقال: به مسِّ من جنون، وفيه «فَأَصَبْتُ مِنْهَا مَا دُونَ أَنْ أَمَسَهَا». يريد أنّه لم يُجامعها، وفي حدث موسى عليه السلام «وَلَمْ يَجِدْ مَسَّا مِنَ النَّصَبِ». هو أوّل من يحسّ به من التّعب (٣)].

ومن الْمَسَّ الجنون على تخيّلُ أنّ الشّيطان قد مَسَّهُ كقوله تعالى ﴿كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبُّطُهُ ٱلشَّيطان قد مَسَّهُ [ \* ]. يقال: يَتَخَبُّطُهُ ٱلشَّيطان قد مَسَّهُ [ \* ]. يقال: مُسَّ الرُّجُلُ فهو مَمْسُوسٌ وبه مَسْ، كَأَنَّ الشّيطان يمسَّ الإنسان فَيُجنَّهُ، و[المَسَاسُ]: المُمَاسِةُ والتَّمَاسُ، ويقال في النّهي «لا مَسَاسِ» أي لا تَمَسَّ من قوله تعالى ﴿أَن تَقُولَ لا مِسَاسَ ﴾ [طه: ٩٧]: أي لا أَمَسُّ وَلا أَمَسُ وَلا عَمْدَ وَلِهُ عَمْدُ وَلِهُ وَلَا لَا عَمْدُ وَلَا لَا عَمْدُ وَلِهُ عَمْدُ وَلَهُ وَلَا لَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَالَى إِلَّهُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَا عَمْدُ وَلَوْلُ لَا عَمْدُ وَلِهُ وَلَهُ عَلَى إِلَيْ عَلَى إِلَا أَمْدُ وَلَا عَمْدُ وَلَا عَلَا فَي عَلَا فَي إِلَا أَمْدُ وَلَا عَلَا فَعْمُ وَلُولُو مُسْلَالًا عَالْتُ وَلَا عَلَا عَلَا فَيْ وَلَا عَلَا عَالَا عَلَمْ اللَّهُ وَلَا عَلَا عَالَى إِلَيْهُ وَلَا عَلَا عَلَا عَمْدُ وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَى إِلَّا أَوْلَا عَمْدُ وَلَا عَلَا عَلَ

وفى قوله تعالى [مِنَ الْمَسِّ] ثلاثة أوجه أحدهما: أنّه مُتعلَق بتخبُّطه من جهة الجنون فيكون في موضع نصب [(٢)]. والثّاني: أنّه يتعلّق بقوله [لاَ يَقُومُونَ] أي لا يقومون من المسّ الذي بهم إلاّ كما يقوم المصروع. أمّا الثّالث: أنّه يتعلّق بقوله [يَقُومُ] أي كما يقوم الممسوس من جنونه [(٧)].

وما جاء بيان «الْمَسِّ» في «القرآن» إِلاَّ وقد اقترن «بالضَّرَر» المتمثّل في السّوء والعذاب

<sup>(</sup>١) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ٣ ص ٢٨٢].

<sup>(</sup>٢) انظر غريب الحديث [ج ٢ ص ١٧٦] والحديث عند البخاري [ ١٨٩] ومسلم [٢٤٤٨].

<sup>(</sup>٣) انظر النّهاية في غريب الحديث [ج ٤ ص ٣٢٩ - ٣٣٠].

<sup>(</sup>٤) انظر القاموس القويم للقرآن الكريم [ج ٢ ص ٢٢٦].

<sup>(</sup>٥) انظر التوقيف [ص ٢٥٦].

<sup>(</sup>٦) قاله أبو البقاء في الإملاء [ج ١ ص ١١٦].

<sup>(</sup>٧) ذَكُر الوجهين الأخيرين الزّمخشري في الكشّاف [ ١ / ٣٩٩].

والنَّصَب والضَّرَاء ، وما تحدَّثت الآيات عن «مَسِّ» إلا وكان مصدره الابتلاء والمعصية والفساد والمخالفة لأوامر الله ومُعاداة شرعه ، وفي «الكلّيات» لأبي البقاء [المسَّ: يقال فيما معه إدراك بحاسّة السّمع ، ويكنى به عن النّكاح والجنون ، ويقال في كلّ ما ينال الإنسان من أذى: مَسِّ (١) . ورغم أنَ هذا كلّه قد جاء في أكثر من ستّين آية في كتاب الله تعالى إلا أنّها تقف بنا أمام عدة أمور:

# (الأمر الأول)

## هل المسّ هو الصّرع؟

يتلاحظ للقارىء في تفسير العلماء لقوله تعالى ﴿ يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسُ ﴾ أنهم أطلقوا مسمّى [الصرع] على هذا التّخبُط الذي يُصاب به المريض من المس، فكأن الصرع عندهم هو نتيجة هذا التّخبُط الذي عرفوه بعد ذلك أنّه الجنون، الأمر الذي نتج عنه الخلط بين تعريف الأمراض التي تنشأ عن المسّ وبين الصرع رغم اختلاف الطبيعة المرضية والظواهر النّفسية لكل منهما.

وفارق بين التّخبُّط الذى يكون مصدره مس الشيطان ونتائجه المترتبة عليه وبين الصّرع الذى هو [علّة فى الجهاز العصبى تتميّز بنوبات غيبوبة وتشنُّج فى العضكلات ويصاحبها عادة اضطراب عقلى]. إذ المَعنىُ فى تفسير الآية الوقوف على النّتائج السّلبية لسّ الشّيطان هل هو هذا التّخبُّط الذّى يقع فيه الممسوس أم هو هذا الصرع الذى درج المفسرون على ذكره عند حديثهم عن هذا التّخبُّط؟.

والذى يفصل فى المسألة هو هذا الفارق العضوى والنّفسى بين الحالتين، كما أنّ مُفردات اللُّغة تكشف حقيقة العلاقة بين الهستيريا النّاتجة من المسّ وهذا الصّرع الذى ترجموه بالتّخبُّط!:

\* فالصّرع فى تعريف الطبّ الحديث هو نوبات تصيب بعض النّاس نتيجة خلل مؤقت فى وظيفة الجهاز العصبى، وما يظهر على مريض الصّرع من أعراض ليس سوى النتيجة النهائية لهذا الاضطراب، فقد يفقد المريض الوعى بما حوله أو يسقط بصورة مُفاجئة فى أى مكان، فما يُقال فى الصَّرْع لا يُقال فى المس لاختلاف العوامل الموثّرة لكلّ منهما [(٢)].

\* أمّا التّخبُّط فهو من علامات الجنون وهو يعنى فقدان الإدراك الصّحيح من الإنسان ممّا ينتج عنه خروج حركته عن النّظام المألوف على غير اتساق يخبط فيها كخبط

<sup>(</sup>١) انظر الكليَّات لأبي البقاء [ ص ٧٧٥].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب مرض الصّرع للدكتور لطفي عبد الغني [ص ٩].

العشواء من الجنون.

ومن الفروق الواضحة بين المس والصرع:

- (١) أنّ الممسوس لا يمنعه مسه من الحركة أو القيام لقوله ﴿ إِلَّا كُمَا يَقُومُ ﴾. إلا أنّه لا يستطيع التّحكَّم في سيره فيسير وكأنّه يترنّح من دُوار أصابه ويشعر كأنّ الأرض تميد به من تحته، وعندما يتكلّم فإنّه لا يعي ما يقول ولا يستطيع أن يربط بين ما قال وما يقوله وما يجب أن يقوله بعد ذلك، وبديهي أنّ هذا كلّه من الأمراض التي تنشأ عن المس مثل الهستيريا والأمراض التشخيصية الأخرى الناتجة عنها.
- (٢) أَنَ الصَّرْع العضوى هو مرض عصبى يحدث على شكل نوبات من التَشنُج والاختلاج القوى تستمر لعدة دقائق يتبعها نوم عميق، ولا يستطيع المصروع خلال النوبة الصرعية أن يتحدّث مع أحد.
- (٣) أنّ الصَّرْع العضوى غالبا ما يُكتشف أو يتم تشخيصه بواسطة تخطيط الدّماغ الكهربائى أمّا المرض النّفسى فإنّه يتمّ التّعرُّف عليه عندما يتحوّل إلى صور متعدّدة من الاضطرابات النفسية يكون مظهرها الأساسى تغيُّرا عقليا لا يفقد معه المريض إحساسه وشعوره تماما.
- (٤) يكونَ فقدان الوعى في الصَّرْع كاملا مع توفُّر الأدلة العصبية على اكتماله ، بينما لا يكون الوعى مفقودا كليًا في الهستيريا .
- (٥) في الصَّرْع قد يصك المريض أسنانه ويعض لسانه أو شفتيه، وقد يؤذى نفسه أثناء الوقوع على الأرض، أمّا مريض المس فقد يغلق فكّيه ولكنه لا يدمى لسانه أو شفتيه، ويكون وقوعه تدريجيا ومُحاذرا للخطر.
- (٦) يخرج الزَّبَد من فم المصروع كما يتحوّل وجهه إلى الزُّرقة وقد يتبوّل أثناء النّوبة، وكلّ هذه الأمور لا تحدث عند الممسوس.
- (٧) النّوبة الصّرعية تستجيب في مُعظم الحالات للعلاج بالأدوية المقاومة للصّرع بينما لا تتأثر النّوبة الهستيرية إلا بالتّأثير الإيحائي من الطّبيب المُعالج.
- (٨) الحركة الدّماغية في الصَّرْع حركة صرعيّة أثناء النّوبة وربّما تكون مضطربة وغير طبيعيّة بين النّوبات الصّرعية، بينما تظل الحركة الكهربائية للدّماغ طبيعية في النّوبات الهستيرية وما بين هذه النّو بات.
- (٩) إِنَّ من يكون مريضا بالوسوسة يحتاج إلى علاج يعتمد على الإيحاء النَّفسي، بينما المصاب بالصّرع لا يحتاج إلى إيحاء نفسي ولا يؤثّر فيه هذا الإيحاء بحال.

( ١٠) أنّ المصاب بحالة الوسوسة عندما يُشفى بعد عدّة جلسات نجده بعد مدّة يعود إلى نوع آخر من الوسوسة، بينما الذى كان مُصابا بحالة الصَّرْع إذا شُفى فنادرا ما يعود إلى الصَّرْع إذا حافظ على نصائح الطبيب المعالج.

ثمّ يأتى تفسير ابن القيّم للصّرع فاصلا جوهريًّا في المسألة عندما قال في تعريفه أنّه [علّة تمنع الأعضاء النّفسية عن الأفعال والحركة والانتصاب منعا غير تام، وسببه خلط غليظ لزج يسد منافذ بطون الدّماغ سدّة غير تامّة فيمتنع نفوذ الحسّ والحركة فيه وفي الأعضاء نفوذا تامًّا من غير انقطاع بالكُليّة، وقد تكون لأسباب أخر كريح غليظ يحتبس في منافذ الرّوح، أو بخار ردىء يرتفع إليه من بعض الأعضاء، فينقبض الدّماغ لدفع المؤذى، فيتبعه تشنّع في جميع الأعضاء ولا يُمكن أن يبقى الإنسان معه منتصبا بل يسقط، ويظهر في فمه الزّبد غالبا(١)].

وتقف بنا هذه الفروق أمام مسألتين:

(الأول) أنّه مع هذا الاختلاف في طبيعة كل من الصّرع والمرض النّفسي الذي تعدّدت مسمياته عند العلماء، كان لابد من ضرورة التّصحيح اللّفظي والتّعريفي لكلّ من العلّتين، ليستقيم الفهم الصّحيح أمام تفسيرات الأثمّة لمعنى كلمة [الصّرع] ومفارقتها للأمراض النّفسية الأخرى وعدم الخلط بينها.

(الثّاني) أنّ أكثر فقهاء الأمّة قد اتفقوا على أنّ المقصود بقوله ﴿مِنَ ٱلْمَس﴾. هو الجنون الذي يمثّل أعلى درجات المسّ، (قال) الإمام البقّاعي [يتخبّطُه: أي يتكلّف خبطه ويكلّفُه إيَّاه ويشقُّ به عليه، ولمّا كان ذلك قد يُظنُّ أنّه تخبُّط الفكر بالوسوسة مثلا قال «من» أي تخبُّطا مبتدئا منشؤُه وأساسه من «المسّ» أي الجنون (٢٠)].

# (الأمر الثّانى) معنى المسّ فى كتاب الله تعالى

قد يرد المس بمعنى تخبّط الشّيطان وقد يرد بمعنى الوسوسة وقد يعبّر عنه بالنّزغ أو البلاء ، إِلاَ أَنَ اقتران «الْمَسِّ» بالشّيطان إِنّما جاء في آيتين اثنتين من مجموع هذه الآيات الكريمة التي تضمّنت عبارة «المسِّ»:

## (فالآية الأولى منها) قوله تعالى:

﴿ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ

<sup>(</sup>١) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٧٠].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب نظم اللُّور للبقاعي [ ٤ / ١١٠].

آلْمَسِ ﴾[البقرة: ٢٧٥]. فإذا كان «الجنون» الذي يُصاب به الإنسان من «مَسِّ الشَّيْطَان» وتخبيطه، فإنّ الإنكار إنّما يقع علي ولوج الجان بدن الإنسان وهو ما تُؤكّده حقيقة تفسير أثمّة المسلمين لمعنى «الْمَس» في الآية الكريمة:

(١) فجاء عن ابن كثير في تفسيره للآية الكريمة [أى لا يقومون من قبورهم يوم القيامة إلا كما يقوم المصروع حَالَ صَرْعه وتخبُط الشيطان له وذلك أنه يقوم قياما مُنكرا، وقال ابن عبّاس رَوْقَيْكُ «آكِلُ الرِّبَا يُبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَجْنُونًا يُخْنَقُ». و[قال] رواه ابن أبي حاتم (١)].

(٢) كما جاء في تفسير الفخر الرّازى قوله [المَسُّ الْجُنُونُ، يُقَالُ مُسَّ الرَّجُلُ فهو «مَمْسُوسٌ» وبه مَس، وأصله من المسّ باليد كأنّ «الشّيطان» يمسّ الإنسان فَيُجَنُّ (٢)].

(٣) وقال الطبرى [لا يقومون في الآخرة من قبورهم إلا كما يقوم الذي يتخبّطه الشّيطان «منَ الْمَسُ» يعنى من الجنون (٣)]. ورُوى فيه عن قتادة قال [هو التّخبّل الذي يتخبّله الشّيطان من الجنون (٤٠)]. (قال) وتلك علامة أهل الرّبا يوم القيامة بعثوا وبهم خَبَلٌ من الشّيطان.

(٤) وجاء في تفسير الكشّاف للزّمخشرى [والمعنى أنّهم يقومون يوم القيامة مُخَبَّلينَ كالمصروعين، تلك سيماهُمْ يُعْرَفُونَ بها عند أهل الموقف(٥)].

(ُه) وفي تفسير البحر الحيط لأبي حيّان [معناه كالسكران الذي يَسْتَجرُّهُ الشّيطانُ في قَعِمُ البَّعِمُ الشّيطان في قيمُ ظهرًا لبَطْنِ، ونَسَبَهُ للشّيطان لأنّه مُطيع له في سُكره. وظاهر الآية أنّ الشّيطان يتخبط الإنسان بتمكين الله تعالى له من ذلك (٢٠)].

(٦) وجاء في تفسير القرطبي: والمعنى [منْ قُبُورِهِمْ]. قاله ابن عبّاس ومجاهد وابن جُبير وقتَادة والرّبيع والضّحَّاك والسُّدِّى وابن زيد: يَجعل معه شيطان يخنقه، وقالوا: يُبعَنُ كَالْجِنُون عقوبة له وتحقيتًا عند جميع أهل الحُشَر، ويُقَوِّى هذا التَّأُويل الْمُجْمَعُ عليه أنّ في قراءة ابن مسعود تَوَيِّكُ [لا يَقُومُونَ يَوْمَ الْقِيَامَة إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مَنَ الْمَسِّ (٧)].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير [ج ١ ص ٣٠٨].

 <sup>(</sup>٢) انظر تفسير الفخر الرازى [ج٧ ص ٩٥].

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير الطبرى [ج ٣ ص ١٠٢].

<sup>(</sup>٤) انظر المرجع السّابق رقم [ ٩٧٤٤].

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير الكشّاف للزّمخشرى [ج ١ ص ١٦٤].

<sup>(</sup>٦) انظر تفسير البحر الحيط لأبي حيّان [ ج ٢ ص ٧٠٣].

<sup>(</sup>٧) انظر تفسير القرطبي [ج ٣ ص ٢٥٤].

(٧) وقال ابن عطية في الحرر الوجيز [وأمّا ألفاظ الآية فكانت تحتمل تشبيه حال القائم بحرْص وجشع إلى تجارة الرّبا بقيام المجنون، لأنّ الطّمع والرّغبة تستفزّه حتى تضطرب أعضاؤه، وهذا كما تقول لمسرع في مشيه يَخْلُطُ في هيئة حركاته إمّا منْ فزع أو غيره قَدْ جُنَّ هَذَا! والمراد تشبيه المرابي في حرصه وتحرّكه في اكتسابه في الدّنيا بالمتخبّط المصروع، وهذا هو المتبادر، وذهب بعض العلماء إلى خلافه فقالوا إنّ المراد بالقيام [القيام من القبر عند البعث وأنّ الله تعالى جعل من علامة المرابين يوم القيامة أنّهم يُبعثون كالمصروعين (١٠)]. ورُوى ذلك عن ابن عبّاس وابن مسعود رضى الله عنهما.

(٨) وقال الألوسى في تفسير قوله ﴿إلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِع يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطُانُ ﴾: أي إلا قياما كقيام المتخبط المصروع في الدُّنيا، والتّخبُّطُ تفعُّل بمعنى فعل وأصله ضرب مُتوال على أنحاء مختلفة، ثم تجوّز به عن كلّ ضرب غير محمود، وقيام المرابي يوم القيامة كذلك ممّا نطقت به الآثار.

بل روى الطّبراني من حديث عوف بن مالك مرفوعا «إِيَّاكَ وَالذُنُوبُ الَّتِي لاَ تُغْفَرُ : الْغُلُولُ ، فَمَنْ غَلَّ اللهِ عَنْ عَلَّ اللهِ عَنْ الْقَيَامَة مَجْنُونَا وَلَمُنْ أَكُلَ الرِّبَا بُعثَ يَوْمَ الْقَيَامَة مَجْنُونَا يَتَخَبَّطُ ». ثمّ قرأ الآية ، وهو ممّا لا يحيله العقل ولا يمنعه ، ولعل الله تعالى جعل ذلك علامة لآكل الربا يُعرف بها يوم الجمع الأعظم عقوبة له كما جعل لبعض المطيعين أمارة تليق به يُعرف بها كرامة له ، ويشهد لذلك أنّ أبناء هذه الأمّة يبعثون يوم القيامة غرا مُحجَّلين من آثار الوضوء - وإلى هذا ذهب ابن عبّاس وابن مسعود وقتادة واختاره الزّجاج [(٢٠)].

(٩) و(قال) في تفسير المنار [والمتبادر إلى جميع الأفهام ما قاله ابن عطية، لأنّه إذا ذكر القيام انصرف إلى النّهوض المعهود في الأعمال، فإذا كان ما شُنّع به على المرابين من خروج حركاتهم عن النظام المألوف هو أثر اضطراب نفوسهم وتغيّر أخلاقهم، كان لابد أن يُبعثوا عليه [(٣)]، فإنّ المرء يُبْعَثُ على ما مات عليه لأنّه يموت على ما عاش عليه، وهناك تظهر صفات النّفس الخسيسة في أقبح مظاهرها كما تتجلى صفات النّفس الزّكية في أبهى مجاليها معاليها الله الله الله المنات عليه المنات النّفس المنات النّف المنات النّفس المنات النّف المنات النّفس المنات الله المنات المنات المنات المنات المنات النّفس المنات النّفس المنات النّفس المنات المنات المنات المنات النّفس المنات المنات المنات النّفس المنات المنات المنات المنات المنات المنات النّفس المنات المنات

(١٠) وقال ابن حزم [وأمّا الصُّرْع فإِنّ الله تعالى قال ﴿ يَتَخَبُّطُهُ ٱلشَّيْطَنُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر المحرر الوجيز لابن عطية [ج ١ ص ٣٧٢].

 <sup>(</sup>٢) انظر تفسير روح المعانى للألوسى [ج ٣ ص ٤٩].

<sup>(</sup>٣) ويتايد هذا بقوله على عند مسلم ويُبْعَثُ كُلُّ عَبْد عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ و. أَى يُبْعَثُ على الحالة التي مات عليها. ومثله قوله على عليها عند البخارى وثُمَّ بعثوا على أعْمَالهم ، .

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير المنار [ج ٣ ص ٨٠].

فذكر أنّ تأثير الشّيطان في المصروع إنّما هو بالمماسّة، فلا يجوز لأحد أن يزيد على ذلك شيئا، ومن زاد على هذا شيئا فقد قَفَا ما لا علم له به، وهو حرام لا يحلُّ وقد قال تعالى ﴿ وَلا تَقْفُمُا لَيْسَ لَكَ بِم عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

(قال) وهذه الأمور لا يمكن أن تُعرف البتة إلا بخبر صحيح عن رسول الله عَلَيْهُ ولا خبرٍ عنه بغير ما ذكرنا، فصح أنّ الشيطان عسّ الإنسان الذي يسلطه الله عزّ وجلّ عليه «مَسا» يُثير من طبائعه السوداء والأبخرة الصّاعدة إلى الدَّماغ كما يُخبر به عن نفسه كلّ مصروع ، فيُحدث الله عزّ وجلّ له الصَّرْع والتَخبُّط حينئذ كما نشاهده وهذا هو نصّ القرآن وما تُوجبه المشاهدة، وما زاد على هذا فخُرافات من توليد العزّامين والكذّابين (١٠)].

ثمّ إِنّ «التّشبيه» مبنى على أنّ المصروع الذى يُعبَّر عنه «بالممسوس» إنّما يتخبّطه الشّيطان، أى أنّه يُصرع بمسّ الشّيطان له وهو ما كان معروفا عند العرب وجاريا في كلامهم مجرى المثل.

(قال) البيضاوى: [لا يَقُومُونَ] إِذا بُعثوا من قبورهم [ إِلا كما يقوم الذي يتخبّطه الشّيطان] إلا قياما كقيام المصروع، وهذا وارد على ما يزعمون أنّ الشّيطان يخبط الإنسان فَيُصْرَعُ، والْخَبْطُ والْعَشْوَاء [منَ الْمَسِّ] أى الجنون، وهذا من زعمهم أنّ الْجِنَّ يَمَسُّهُ فيختلط عليه عقله، ولذَلك قيل جُنَّ الرَّجُلُ، وهو متعلق بـ ﴿ لا يَقُومُونَ ﴾ أي لا يقومون من المسّ الذي بهم بسبب أكل الرّبا [ (٢٠)].

والخلاصة عند أهل العلم تتمثّل في عدّة أقوال :

(الأول) أنّ آكل الرّبا يُبعث يوم القيامة مجنونا وذلك كالعلامة المخصوصة بآكل الرّبا، فيعرفه أهل الموقف بتلك العلامة أنّه آكل الرّبا في الدُّنيا، فعلى هذا يكون معنى الآية: أنّهم يقومون مجانين كمن أصابه الشّيطان بجنون.

(الثّانى) وفيه قال ابن منبّه: يريد إذا بُعث النّاس من قبورهم خرجوا مسرعين لقوله تعالى ﴿ يَوْمَ يَكُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ سرَاعًا ﴾ • إلاّ أكلة الرّبا فإنّهم يقومون ويسقطون كما يقوم الذي يتخبطه الشّيطان من المسّ، وذلك لأنّهم أكلوا الرّبا في الدّنيا فأرباه الله تعالى في بطونهم يوم القيامة حتّى أثقلهم فهم ينهضون ويسقطون ، ويريدون الإسراع ولا يقدرون .

(الثّالث) أنّ الشّيطان يدعوا إلى طلب اللّذات والشّهوات والاشتغال بغير الله، فهذا هو المراد من مسّ الشّيطان، ومن كان كذلك كان في أمر الدُّنيا مُتَخبِّطا، فتارّة

<sup>(</sup>١) انظر الفصل في الملل والأهواء والنَّحل لابن حزم [٥/١١٣].

 <sup>(</sup>۲) انظر تفسيرالبيضاوى [ج۱ ص ۱٤۲].

يجره الشّيطان إلى النّفس والهَوَى، وتارّة يجرّه المَلكُ إلى الدّين والتّقوى، فحدثت في مقابل ذلك حركات مضطربة وأفعال مختلفة، فهذا هو الخبط الحاصل بفعل الشّيطان.

(الرّابع) أنّ آكل الرّبا لاشك يكون مُفرطا في حبّ الدّنيا مُتهالكا فيها، فإذا مات على ذلك الحبّ صار ذلك الحبّ حجابا بينه وبين الله تعالى، فالخبط الذي كان حاصلا في الدّنيا بسبب حبّ المال أورثه الخبط في الآخرة وأوقعه في ذلّ الحجاب[(١٠)].

فالآية على هذا لا تُثبت أنّ الصرع المعروف يحصل بفعل الشّيطان حقيقة ولا تنفى ذلك، وفى المسألة خلاف بين العلماء، إذ أنكر المعتزلة وبعض أهل السَّنَّة أنّ يكون للشّيطان فى الإنسان غير ما يُعبَّرُ عنه [بالوسوسة]. وقال بعضهم: إنّ سبب الصَّرْع مسّ الشّيطان كما هو ظاهر التّشبيه وإن لم يكن نصًا فيه.

### أمًا ﴿الَّايِةِ الثَّانِيةِ } فَهُمْ قُولُهُ تَعَالَى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرِ : التَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَيْقُ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١]. والطّائف في اللَّغة على قولين:

(الأوّل) مَنْ يدور على الإنسان يطلب اقتناصه من: طَافَ حَوْلُهُ وبه وعَلَيْه طَوْفًا وطُوفًا : وَطَوَافًا: دَارَ وحَامَ إِذَا أَقبل وأَدبر، من طَافَ يَطُوفُ طَوْفًا: إِذَا جعل يستدير بالقوم ويأتيهم من كلّ ناحية، وفي «التّهذيب» للتّبريزي [أطاف به: إِذَا أَلَمَّ به وطاف حول الشّيء وطوفا إذا دار حوله (٢٠]

(الثّاني) ما كان كالخيال يَلُمُّ بالشَّخص. و «الطَّوْفُ» من قولهم طاف به: أى أَلَمَّ به وأَحَاطَ، [قال] الفَرَّاءُ: في هذه الآية الطَّائِفُ والطَّيْفُ سواء، وهو ما كان كالخيال الذي يَلُمُّ بالمرء في المنام أو اليقظة، ومنهم من قال الطَّيْفُ كَالْخَطْرة والطَّائِفُ كَالْخَاطر، وكلاهما ما يخطر بالقلب أو النّفس من أمر أو معنى.

ويسمَّى الجنون والغضب «طَيْفًا» لأنّه «لَمَّةٌ» من الشيطان تُشَبَّهُ بِلَمَّة الخيال. و (قال) الأزهرى: [الطَّيْفُ في كلام العرب: «الْجُنُونُ». ثمّ قيل للغضب «طَيْفٌ» لأنّ الغضبان يشبه المجنون الذي استولى الشيطان على عقله وألقى الخيالات الفاسدة إليه].

ويُستدل من الآية أنّ لهذا المس أثر مباشر على أصحاب النّفوس غير السَّوية التى تستجيب لهذا المسَّ الشَّيطاني عند تعرُّضها لأيّة ضغوط أو استفزازات لكونها غير مبصرة فيعتادها عندلذ بأفعال خارجة عن الإرادة، سواء كان ذلك في صورة معاص أو

 <sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الوازى [ج٧ ص ٩٧].

<sup>(</sup>٢) انظر تهذيب اصلاح المنطق للتّبريزي [ص٧٧٥].

هستيريا أو تصرّفات أخرى تدلّل على خطورة هذا المسّ، إذ أنّ هناك نفوس ذات سمات معيّنة تستجيب لتخبُّط الشّيطان لها عند تعرُّضها للابتلاء بمثل هذه الضّغوط وهو ما يُسمَّى بعنصر القابليّة والاستعداد.

وتشير كذلك إلى أنّ «المسّ» في الآية الكريمة يأتي من هذا الطَّائف الشيطاني الذي يُعمى القلب ويطمس البصر والبصيرة في لحظة استقطابه للإنسان، إلاَّ أنّ تقوى الله ومراقبته والخشية من عقابه وغضبه - تلك الوشيجة التي تصل القلوب بخالقها وتُوقظها من الغفلة عن هداه - تذكّر المتقين وتجذبهم إلى طريق الطَّاعة وتحميهم من كيد الشيطان وحزبه، فإذا تذكّروا تفتحت بصائرهم، وتكشفت الغشاوة عن عيونهم، وانزاح الهم عن قلوبهم كما أشار بذلك قوله تعالى ﴿فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ .

والمعنى الحقيقى للآية يؤكّد أنّ الذين اتقوا المعاصى وخافوا ربّهم إذا لحقهم شىء من غوايات الشّيطان وطيف تذكّروا عقاب الله تعالى وثوابه ووعده ووعيده، وأنابوا إليه واستعانوا به واستقاموا على أمره واتبعوا نهجه وصراطه، وتفكّروا فى قدرة الله تعالى وفى إنعامه عليهم، فتركوا غَيَّهُ ووسوسته وانتهوا عنها.

لقد أدركوا أنّ مَسَّ الشّيطان عَمَى وأنّ تذكُّر الله تعالى إبصار، وأنّ مسَ الشّيطان ظُلمة وأنّ الالتجاء إلي الله هداية ورحمة ونُور، فإذا حضرت هذه التّذكُّرات في العقول فإنّ «طَائفَ» الشّيطان و «مَسْه» يزول في الحال ويتحقّق للمرء الاستبصار والانكشاف والتّجُلي، ويحصل الخلاص من وسوسة الشّيطان وحقده وإفساده [(۱)]. ويُسْتَخْلَصُ من ذلك أنّ مسّ الشّيطان للإنسان لا يخرج عن حالات ثلاثة جاء ذكرها في الكتاب والسَّنَة على النّحو التّالى:

## أولا ـ مسّ الإغواء والإضلال

ويتحقّق هذا المسّ بوسوسة الشّيطان ونزغه إذ أصبح من المسلّمات أنّ «المسّ» الذى يمرض الإنسان ويصل به إلى الجنون فيهلكه هو هذا «الوسواس» الذى يتحكّم الشّيطان من خلاله فى البشر فى شكل خواطر تزيّن لهم الإِثم والمعصية، وتشدّهم للانحراف عن سواء السّبيل، وتدفعهم إلى الغواية والشّر وارتكاب الخطيئة، وبرهان ذلك قول الله تعالى ﴿ ٱلّذِى يُوسّوسُ فِي صُدُوراً لنّاسِ ﴾ [النّاس: ٤]. وهو ما كان يتعود رسول الله عَلَي بربه تعالى من فتنة وسوسته كما في حديث عمر «كَانَ النّبيُ عَلَيْكَ يَتعودُ منْ خَمْسٍ منها ـ: فتنة الصّدر».

ثمّ تأمّل حكمة القرآن وجلالته كيف أوقع الاستعاذة من شرّ الشّيطان الموصوف

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ١٠٥ ص ١٠٤].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ١٥٣٩].

بأنه [الوسواس الخنّاس] لتعمّ الاستعادة شرّه جميعه، ووصفه بأعظم صفاته وأشدّها شرًا وأقواها تأثيرا وأعمّها فسادا، وهي «الوسوسة» التي هي مبدأ الإرادة، فإنّ القلب يكون فارغا من الشّر والمعصية، فيُوسوس إليه ويخطر الذّنب بباله، فيصوّره لنفسه ويمنّيه ويشهيه فيصير شهوة، ويزيّنها له ويُحسنها ويُخيّلها له في خيال تميل نفسه إليه، فيصير إرادة.

ثم لا يزال يمثل ويَخيّل ويَمنّى ويَشهّى وينسى علمه بضررها ويطوى عنه سوء عاقبتها، فيحول بينه وبين مُطالعته فلا يرى إلا صورة المعصية والتّلذاذ بها فقط وينسى ما وراء ذلك حتى تصير الإرادة عزيمة جازمة، فيشتد الحرص عليها من القلب، فيبعث الشّيطان مددا له وعونا، فإن فتروا حرّكهم وإن تأخروا أزعجهم كما قال الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَا أَنَّ السَّيْطِينَ عَلَى ٱلْكَنفِرينَ تَوُزُّهُمُ أَزًّا ﴾ [مريم: ٨٣].

أى كلّما فتروا أو ونَوْا أزعجتهم الشّياطين وأثارتهم إلى المعاصى ودفعتهم إلى الفتن والمنكرات، فلا تزال بالعبد تقوده إلى الذّنب وتنظّم شمل الاجتماع بألطف حيلة وأتمّ مكيدة حتّى صارت الشّياطين قوّادون لكلّ من عصى الله تعالى ورسوله ﷺ.

لقد بيّن العلماء أنّ لهذه الوسوسة حدّ أدنى يزول أثره بالذّكر والصّلاة وقراءة القرآن كما تتعدّد توجّهاتها تدريجيّا بقدر إيمان المرء وصبره واحتسابه، ثمّ يكون من هذا المسّ:

#### (١) وسوسة الصَّاة

وهي الإلقاء الخفي الذي يحاول الشيطان من خلاله أن يُفسد على المرء صلاته ويُلَبِّسَ عليه قراءته وينتزع منه خشوعه، فلا يدري كم صَلَّى:

\* كهذا الذى كان يحُول بين عشمان بن أبى العاص الشّقفى وبين صلاته يَلْبِسُهَا عليه، فاشتكى ذلك إلى رسول الله عَلَى فقال «إِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ حَالَ بَيْنِي وَبَيْنَ صَلاَتِي وَلَيْنَ صَلاَتِي وَقَرَاءَتِي يَلْبِسُهَا عَلَى ؟. فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله عَلَى ذَاكَ شَيْطَانٌ يُقَالُ لَهُ خُنْزَبٌ، فَإِذَا وَقَرَاءَتِي يَلْبِسُهَا عَلَى ؟. فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله عَلَى ذَاكَ شَيْطَانٌ يُقَالُ لَهُ خُنْزَبٌ، فَإِذَا أَحْسَسْتُهُ فَتَعَوَّذُ بِاللهِ مِنْهُ وَاتْفُلْ عَنْ يَسَارِكَ ثَلاَثًا، قَالَ فَفَعَلْتُ فَأَذْهَبَهُ الله عَني (٧) ».

وقوله «يَلْبسُهَا»: من اللَّبْس وهو الخلط ويأتى بمعنى الاشتباه والإشكال أى يُخلّطها على من قوله تعالى ﴿وَلا تَلْسُوٱ ٱلْحَقَّ بِٱلْبُطِلِ ﴾ • إذا مزجت بيّنه ومُشكله وحقّه بباطله، وعُرِّف الالتباس فى الاصطلاح بأنه صيرورة شىء مُشتبها بآخر بحيث لا يكون بينهما تفاوت أصلا.

\* وفى الصّحيح عن النّبى عَلَيْ قال «إِنَّ الشَّيْطَانَ عَرَضَ لِى فَشَدَّ عَلَىَّ يَقْطَعُ الصَّلاَةَ عَلَىً فَأَمْكَننى اللهُ منْهُ (٢)». أى تعرّض لى بغتة ، وهدف الشّيطان من ذلك إفساد صلاة المرء و تلبيسه

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٣] وأحمد [١٧٨٢٣].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخارى [٣٢٨٤] ومسلم [٥٤١] مُطوّلا.

عليه قراءتها بنزغه الشّاغل عن ذكر الله تعالى.

\* وجاء في السُّنن عن أبي هريرة أنّ رسول الله عَلِي قال «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْتِي أَحَدَكُمْ فِي صَلاَتِه فَيَدْخُلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ نَفْسه حَتَّى لاَ يَدْرى زَادَ أَمْ نَقَصَ (١)».

ي ﴿ وَفَيْ رَوَالِيهَ ابنِ ماجه «إِنَّ النَّشَّيْطَانَ يَدْخُلُ بَيْنَ ابْنِ آدَمَ وَبَيْنَ نَفْسه (٢)».

\* وَفَى رَوْآ لِيْهُ البِخارِي «إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا قَامَ يُصَلِّى جَاءَهُ الشَّيْطَانُ فَلَبَسَ عَلَيْهِ حَتَّى لاَ يَدْرى كَمْ صِلَّى (٣)».

\* وجاء في رواية عند مسلم «فَهَنَّاهُ وَمَنَّاهُ وَذَكَّرَهُ منْ حَاجَاته مَا لَمْ يَكُنْ يَذْكُرُ (1)».

وكلّ الأحاديث تحمل معنى تلبيس الشّيطان على المصلّى بالشّك فيما صلّى من ركعات فيُخلّط عليه أمرها ويُشوِّش قراءتها ، والدّاخلة من الإنسان فكره ونيّته .

## (٢) وسوسة الشَّكِّ والتَّردُّد

وهى تلك الخواطر الرديئة التى تتسلّط على ذهن المصاب بها وتتحصّل من همز الشيطان له بكلام خفى يصل مفهومه إلى القلب، وهى نوع من العُصَاب القهرى يقع بها السّلوك تحت صورة [قهرية إجبارية] لا يعرف المريض سببا لها شخصَها الأطبّاء عايعرف بالأفعال القسرية [Compulsive Reactions] ومنه يقال [رَجُلٌ مُوسُوسٌ]: إذا اعترته الوساوس وغلبت عليه، ومثاله غسل اليدين باستمرار وتكرار كلما لمس الفرد شيئا أو صافح شخصا، أو كهذا الذى يحكم بنجاسة الشّىء من غير علاقة تعارض أصل طهارته، فيغسل الثوب لمجرّد سقوط رذاذ الماء عليه، فهو يتخيل ما لم يكن كائنا ثمّ يحكم بحصوله.

ومنهم من يُلبِّس عليه أمر النِّية فتراه يعيد تكبيرة الإحرام عند دخوله الصّلاة مرّة بعد مرّة، ونيّة العبادات بالقلب لا باللفظ فتكلُّف اللَّفظ أمر لا يُحتاج إليه في مقتضيات العبادة ولا معنى لتكرار اللفظ سوى تأكيد وسوسة الشّيطان ونزغه.

### (٣) وسوسة النـّـزغ وال<u>ا</u>غراء

ويقصد بها التكفير والإفساد من قول الله تعالى ﴿مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَعُ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنى وَيَعْرَضُ لك وسوسة تقود وَبَيْنَ إِخْوَتِي ﴾ [يوسف: ١٠٠]. أى أفسد . وقوله [يُنْزَغَنَك] أى يُصِيبَنك ويعرض لك وسوسة تقود إلى الضّلال وتُؤدّى إلى الهلاك ، ونظير ذلك ما جاء في صحيح مسلم من قوله عَلَيْهُ عن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٠١٠] وأورده الألباني في صحيح أبي داود [٩٤٣].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٠١١]...

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٢٣٢] ومسلم [ ٣٨٩].

<sup>(</sup>٤) من حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٨٤ / ٣٨٩].

أبى هريرة «يَأْتِى الشَّيْطَانُ أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ لَهُ: مَنْ خَلَقَ كَذَا وَكَذا حَتَّى يَقُولَ لَهُ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ ؟. فَإِذَا بَلَغَ ذَلكَ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ وَلْيَنْتَه (١)».

ولمّا سُئل رسول الله عَلَيْهُ عن هذا الحال قال «تلْكَ مَحْضُ الإِيمَان (٢)». وفي حديث أبي هريرة «ذَلك صَريحُ الإِيمَان (٢)». وفيه قال ابن الأثير [أى كراهتكم له وتفاديكم منه هو صريح الإَيمان، والصّريح الخالص من كلّ شيء وهو ضدّ الكناية، يعني أنّه صريح الإِيمان الذي يمنعكم من قبول ما يُلقيه الشّيطان في أنفسكم حتّى يصير ذلك وسوسة لا تتمكّن في قلوبكم و لا تطمئن إليه نفوسكم، وليس معناه أنّ الوسوسة نفسها صريح الإِيمان لأنها إِنما تتولد من فعل الشّيطان وتسويله (٤)].

فسمى رسول الله عَلَيْهُ ما استشعروه من خطورة هذه الوسوسة «إيمانا» عندما كان دفعُها والإعراض عنها والرد لها وعدم قبولها والجزع منها كله صادرا عن الإيمان وهو المعنى الذى تضمّنه قولهم «يَارَسُولَ الله إِنَّا نَجِدُ في أَنفُسنا مَا يَتَعَاظَمُ أَحَدُنا أَنْ يَتَكَلَم به؟ الذى تضمّنه قولهم «يَارَسُولَ الله إِنَّا نَجِدُ في أَنفُسنا مَا يَتَعَاظَمُ أَحَدُنا أَنْ يَتَكَلَم به؟ قَالَ أَو قَدْ وَجَدَّتُمُوه ! قَالُوانَعَم ، قَالَ ذَلكَ صَرِيحُ الإيمَان (٥٠)». ومعنى الحديث أنّ الشّيطان إنّما يُوسوس لمن أيس من إغوائه فيُنكَد عليه بالوسوسة لعجزه عن إغوائه ، وأمّا الكافر فإنّه يأتيه من حيث شاء ولا يقتصر في حقّه على الوسوسة بل يتلاعب به كيفما أراد.

ومقصود الوسوسة في قوله تعالى ﴿فَوَسُوسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطُنُ ﴾ [الأعراف: ٧٠]. إنّما هي استلراجهما إلى الزّلل بالوقوع في المعصية والانحراف عن الصّواب، وجاء تفسير ذلك على قولين:

(الأوّل) أنّه استزلهما بالخطيئة فأوقعهما فيها من: استزلَّ يستزلُّ استزلالاً: استدرجه إلى الزّلل، ودلّ على هذا قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا اَسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطُنُ بِبَحْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ [آل عمران: محمدان ]. يقال منه أَزْلَتُهُ فَزَلَ ، و [الزُّلَّةُ] السَّقْطَةُ والخطيئةُ .

(الثّانى) أنّه صرفهما عمّا كانا عليه من الطّاعة إلى الذّنب والمعصية من قول الله تعالى ﴿فَكُرُ لَهُمَا الشّيطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيه ﴾ [البقرة: ٣٦]. والمعنى نحّاهما عنها بإدخالهما في الزّلل والمعصية فيكون ذلك سبباً إلى زوال المرء من مكان إلى مكان بذنبه ومعصيته.

ويُطلق العلماء على مثل هذه النّزغات الوساوس المتسلّطة [Obsessive] وهي نوع من العُصاب القهرى ـ السّيكاثينيا ـ وهي الأفكار والخواطر

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح أخرجه مسلم [۱۳۶] وافقه البخارى [۳۲۷۹] وأبو داود [٤٧٢١] . (۲) من حديث صحيح خرجه مسلم [۱۳۳] . (۴) من حديث صحيح أخرجه مسلم [۱۳۲] . (۵) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [۵۱۱۱] . (۵)

المتسلّطة على ذهن المريض والتى يصعب عليه التخلُص منها ويتولّد من خلالها الشّكوك المريبة التى يُعانى منها ، وعندما تتجلّى إصابة الإنسان بهذه الوسوسة ويستسلم لقهر الشّيطان ونزغه وتضعف إرادته وتغلب السّوداء عليه وتُؤثّر فيه تأثيرا مباشرا تكون النّتيجة استسلامه لهوى الشّيطان وتركه لإرادته تُسلب أمام عينيه وهو راض حتّى يتحوّل هذا الوسواس إلى [مسّ شيطاني] يؤدّى إلى إصابته بما يُسمّى:

#### بالصُّرْعِ النَّفسي

ولقد عرّف العلماء هذا النّوع من المرض بأنّه اضطراب وظيفى فى الشّخصية يبدو فى صورة أعراض جسمية ونفسية منها القلق والوساوس والأفكار المتسلطة التى تدفع إلى المخاوف الشّاذة والاضطرابات الجسمية والحركية المتعدّدة، ويتحقّق ذلك بفعل مشترك من مادّة «إرسال الشّر» وهو [الشّيطان اللّعين] ومن «مادة استقباله» وهو [الإنسان] بإرادة حازمة من الاثنين، ثمّا يُؤدّى إلى خروج عمل الشّيطان من طور «الوسوسة» إلى طور «التّخبط» والجنون.

وعلة أكثر الذين يُصابون بهذا «المرض النفسى» تكمن فى قلة دينهم وخراب قلوبهم، وجفاف ألسنتهم من حقائق الذكر والتعاويذ الإيمانية، وبُعدهم عن طاعة الخالق جلّ وعلا، فتلقى الرّوح الخبيثة الواحد منهم «أعزلا» لا سلاح له من الاحتراز والطّاعة فتؤتّر فيه وتذهب بعقله، فمنهم من أطبق به الجنون، ومنهم من يفيق أحيانا قليلة ثمّ يعود إلى جنونه مرّة أخرى.

والذى يساعد على الإصابة بذلك هو الانحراف عن السلوك القويم الذى رسمه الخالق تبارك وتعالى للإنسان، وبُعده عن الصّراط المستقيم، واتّباع خُطُوات الشّيطان، ووجود محيط وسطى من الشّهوات والدّوافع التى يلتقى عندها الإنسان والشّيطان، فتضعف الإرادة وتتجلّى الإصابة وينعكس أثر المرض وتتعدّد صوره.

وعلاج هذا النّوع يكون بأمرين:

(الأوّل) أن يكون المرء صادقا في توجُّهه إلى فاطر الأرواح وبارئها، وأن يقترن فعله بما وقر في قلبه من «الإيمان» بربه تعالى «والتّمسُّك» بهدى نبيّه عَلَيْهُ وأن تكون الجنّة والنّار نُصب عينيه وقبلة عقله وقلبه ووجدانه.

(الثّانى) أن يحترز من شرّ ما هو فيه بقراءة «المعوِّذتين» ويستعين عليه بالصّلاة و«الذّكر»، كما أنّ من أعظم ما ينتصر به المريض قراءته «آية الكرسى» لما لها من قوّة فى «دفع الشّياطين» وإبطال «أحوالهم» ما لا ينضبط من كثرته وقوّته، وتأثير ذلك وفعله يكون أعظم من تأثير أيّة أدوية أخرى إذا ما توفّر لتحقيقه عاملان مُهمّان :

(۱) أن «يُواطىء» القلب اللّسان عند توجُّه الدَّاعي إلى ربّه بالدُّعاء والرَّجاء. (۲) أن «يجتنب» النُّنُوب وللعاصى التى يستطيل بها على ربّه تعالى، ويتغلّب على هوى نفسه باتبّاع وحيه و شرعه و محاربة نزغات الشّيطان، وهذا من أعظم الأمور التى تحول دون إصابته بأى موض نفسى كان.

#### ثانيا ۔ مسّ الشّيطان بالمرض

لا شك أن وسوسة الشيطان ونزغه تُؤدى إلى الإصابة ببعض الأمراض التي لا يفلح في تشخيصها إلا أهل العلم والطب ومن ذلك قول أيوب عَلِي ﴿أنتِي مَسّنِي ٱلشّيطُنُ بِنُصّبِ وَعَذَابٍ ﴾ [ص: ١٤]. وعبَّر بقوله ﴿أنتِي مَسَّنِي ﴾ عما لحقه من المس وهو ما أسماه العلماء «بوطأة الوسوسة». وقالوا في تفسير الآية أن القراءة إذا جاءت في قوله [بنصب]: كان مقصودها [الشّرُ والبلاء]. وإذا جاءت بلفظة [بنصب]: كان مقصودها [التَّعبُ والإعياء]. وقرأها أبو جعفر [بنصب] بضم النون والصّاد، وهذا كلّه عند النَّحوين بعني [النصب]: وهو التعب والمرض والإعياء. وجاء في معنى الآية ثلاثة أقوال:

(الأول) أنّ المسّ فيها ليس إلاّ الوسوسة له في مرضه من تعظيم ما نزل به من البلاء والإغراء على الجزع واليأس، فكان الشّيطان يوسوس إليه بذلك وهو يجاهده في دفع ما يستشعره من أذاه حتّي تعب وتألم على ما هو فيه من البلاء فنادى ربّه يستصرفه عنه ويستعينه عليه بقوله ﴿أنبّى مَسَّنِي الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِمِينَ ﴾ •

(الثّاني) أنّ مقصود المسّ هو هذا البلاء الجسماني الذي نتج من تأثير الشّيطان على جسم أيّوب عليه السّلام مع أنّ ذلك إِنّما كان بقدر الله ولحكمة أرادها.

(الثّالث) أنّ ما أصاب أيوب عندئذ من المرض بفعل الشّيطان كما هو ظاهر القرآن لا يتعارض مع عصمة الأنبياء، لأنّ عصمتهم من الشّياطين إنّما تكون باستبعاد تسلُّطهم على عقولهم وقلوبهم بشتّى أنواع الوساوس والغواية فهذا ما عصم الله أنبياءه منه. وللمُفسِّرين في مسّ المرض قولان:

(الأوّل) أنّ الألام والأسقام الحاصلة في جسمه إنّما حصلت بفعل الشّيطان.

(الثّاني) أنّها إِنّما حصلت بفعل الله تعالى والعذاب المضاف في هذه الآية إلى الشّيطان هو عذاب الوسوسة وإلقاء الخواطر الفاسدة.

فجاء عن القول الأول روايات لا سند لها ، أمّا القول الثّاني فإنّه يفيد أنّ الشّيطان لا قُدرة له على إيقاع النّاس في الأمراض والآلام والدّليل عليه وجوه:

(١) أنّا لو جوزنا حصول الموت والحياة والصّحة والمرض من الشّيطان فلعلّ

الواحد منّا إنّما وجد الحياة بفعل الشّيطان، ولعل كلّ ما حصل عندنا من الخيرات والسّعادات قد حصل بفعل الشّيطان!، وحينئذ لا يكون لنا سبيل إلى أن نعرف أنّ مُعطى الحياة والموت والصّحة والسّقم هو الله تعالى.

(٢) أنّ الشّيطان لو قدر على ذلك فلم لا يسعى في قتل الأنبياء والأولياء! ولما لم يخرّب دورهم ولما لا يقتل أولادهم!!.

(٣) أنّ الله تعالى حكى عن الشيطان أنّه قال ﴿ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُم مِن سُلُطُن إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِى ﴾ [إبراهيم: ٢٢] . فصر حت الآية بأنّه لا قدرة له في حق البشر إلاّ على إلقاء الوساوس والخواطر الفاسدة ، بل الحق أنّ المراد من قوله ﴿ انّي مَسّنِى الشّيطُنُ بِنُصْبِ وَعَدَابٍ ﴾ أنّه بسبب إلقاء الوساوس الفاسدة والخواطر الباطنة كان يلقيه في أنواع العذاب والعناء ترتيبا على العوامل التّالية:

( \* ) أنّ علّته كانت شديدة الألم ثمّ طالت مدّة تلك العلّة مع استمرار الشّيطان في تذكيره بالنّعم التي كانت والآفات التي حصلت ، وكان يحتال في دفع تلك الوساوس ، فلمّا قويت نزغاتها في قلبه خاف وتضرّع إلى الله تعالى ، فكلّما كانت تلك الخواطر أكثر كان ألم قلبه منها أشدّ.

( بد ) أنّه لما طالت مدّة المرض بأيّوب عليه السّلام جاءه الشّيطان يُقنّطه من رحمة ربّه ويُزيّن له أن يجزع فخاف من تأكّد خاطر القنوط في قلبه فتضرّع إلى الله تعالى وقال ﴿أنتِي مَسَّنِي ٱلشَّيْطُنُ ﴾ .

( \*) وكان الشّيطان يوسوس خلصائه القلائل الذين بقوا على وفائهم له ومنهم زوجته، بأنّ الله لو كان يحبّ أيّوب ما ابتلاه، وكانوا يحدّثونه بهذا فيُؤذيه في نفسه أشدّ ممّا يُؤذيه النصّر والبلاء، فلمّا حدّثته امرأته ببعض هذه الوسوسة حلف لئن شفاه الله تعالى ليضربنها عددا عيّنه، وعندئذ توجّه إلى ربّه بالشّكوى ممّا يلقى من إيذاء الشّيطان اللّعين ومداخله إلى نفوس خُلصائه ووقع هذا الإيذاء في نفسه فقال ﴿أنتِي مَسَّنِي الشَّيطَانُ اللّعين وَعَدَابٍ ﴾ .

( ﴿ ﴿ ) ثُمَّ لَمَا عَلَم الله تعالى من أيوب صدقه وصبره وقوة عزيمته، ونفوره من محاولات الشّيطان وتأذّيه بها ، أدركه سبحانه برحمته وأنهى ابتلاءه وردّ عليه عافيته ، إذ أمره أن يضرب الأرض بقدمه فتتفجّر عين باردة يغتسل منها ويشرب فيشفى ويبرأ بإذن الله تعالى ﴿ آرْ كُفْر بِرجَلِكَ هَلَدًا مُغْتَسَلٌ البَاردُ وَشَرَاتُ ﴾ [ص: ٢٤] .

(\*) وعندما نعت القرآن أيوب بقوله ﴿ نِّعْمَ ٱلْعَبُّدُ إِنَّهُ أُوَّابٌ ﴾ : قيل كيف وجده

صابرا وقد شكى إليه؟ وجاء الجواب على ذلك من وجوه [(١)]:

(١) أنّه شكى من الشّيطان إليه وما شكى منه إلى أحد.

(٢) أنّ الألم حين كان على الجسد لم يذكر شيئا فلمّا عظُمت الوساوس خاف على القلب والدّين فتضرّع إلى ربّه تعالى.

(٣) أنَّ الشَّيطان عدو والشَّكاية من العدو إلى الحبيب لا تقدح في الصَّبر.

كما جاءت السُّنَةُ بما يُثبت أنّ مس الشيطان يُحدث تغيُّرا وأثرا في الجسم ودلبل ذلك حديث أم سلمة عند البخارى «أنَّ النَّبِي عَلَيْ رَأَى فِي بَيْتِهَا جَارِيَةً فِي وَجْهِهَا سَفْعَةٌ فَقَالَ السَّتَرْقُوا لَهَا فَإِنَّ بِهَا النَّظْرَةَ (٢) ». وفي لفظ مسلم «رَأَى بِوَجْهِهَا سَفْعَةً فَقَالَ بِهَا نَظْرَةٌ فَاللَّ عَنْ المَواد «بِالنَّظْرَة» فقيل بها نَظْرَةٌ فَاسْتَرْقُوا لَهَا لَهَا أَعْلَى بَوَجْهِهَا صُفْرَةً ، واختُلف في المَواد «بِالنَّظْرَة» فقيل إنّها «عَيْن» من نظر الجن أو هي «أُخذة » من الشيطان.

و (قال) أبو عبيد [قوله «سَفْعَةً» يعنى أنّ الشّيطان أصابها (1) ]. [أو] بها عين أصابتها من نظر الجنّ أنفذ من أسنة الرّماح وهو قول الفرّاء [(٥)]. و «السَّفْعُ» في اللّغة سَوادُ الْخُدَّيْنِ من المرأة الشّاحبة ومنه سَفْعاءُ الْخُدَّيْنِ، وتُطلق «السَّفْعَةُ» على العلامة، يقال [بوَجْهِهَا سَفْعَةُ غَضَب] وهو راجع إلى تغيَّر اللّون أو هو لون يُخالف لون الوجه [(٢)].

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرّازى [ج ٢٦ ص ٢١٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٣٩] ومسلم [٢١٩٦].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢١٩٧].

<sup>(</sup>٤) انظرغريب الحديث [ج ٣ ص ٣٧].

<sup>(</sup>٥) انظر شرح السّنة [ج ١٣ ص ١٦٣].

<sup>(</sup>٦) انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ٢١٢].

<sup>(</sup>٧) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٣٨٨٣] وابن ماجه [ ٢٨٦١] والصّحيحة [ ٣٣١].

والمسلم إذا جاز أن يطعنه عدُوَّه بالرَّمح والسَّيف مرّة ، فكذلك يَجوز أن يطعنه عدُوَّه من الجن عندما يُمكَن من وخزه ، فطعن الإنس نافذ وطعن الجن غير نافذ ، فسمى النبى عَلَي النَّافذ [طَعْنا] والطّعن غير النَّافذ [طَاعُونا] وأخبر أن في كل ذلك شهادة ، وقد ورد الجمع بين هذين اللّفظين في الحديث الذي أخرجه أحمد عن أبي موسى أن رسول الله عَلَي قال «اللّهُمَّ أَجْعَلْ فَنَاءَ أُمتى قَتْلاً في سَبِيلكَ بِالطَّعْنِ وَالطَّاعُونِ (١) ». وقوله عَلَي وَخْزُ أَعْدَائِكُمْ مِن الْجِنْ وَهُو لَكُمَّ شَهَادةٌ (٢) ».

و «الْوَخْرُ» عند أهل اللّغة هو الطّعن إذا كان غير نافذ، ووصف طعن الجنّ بأنّه [وَخْزٌ] لِأَنّه يقع من الباطن إلى الظّاهر فيؤثّر بالباطن أوّلا ثمّ يؤثّر في الظّاهر بخلاف طعن الإنس فإنّه يقع من الظّاهر إلى الباطن فيؤثر في الظّاهر أوّلا ثمّ يؤثّر في الباطن.

والطّاعون يُعُبُّرُ به عن ثلاثة أمور:

أحدها ـ هذا الأثر الظاهر من القروح والأورام التى تصيب الأماكن الرّخوة والمغابن الضّعيفة من الجسم وسببه دم ردىء مائل إلى العفونة والفساد ويستحيل إلى جوهر سُمَى يُفسد العضو ويُغيّر ما يليه من الأعضاء.

والثّاني - الموت الحادث من آثار هذا المرض وهو المراد بالحديث الصّحبح في قوله عَلَيْهُ «الطَّاعُونُ شَهَادَةٌ لكُلِّ مُسْلم (٣)». وقوله عَلَيْهُ «هُو عَذَابٌ أَوْ رِجْزٌ أَرْسَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى طَائِفَةٍ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٤)».

والنَّالث ـ السّبب الفاعل لهذا الدَّاء وهو وَخْزُ الجنّ لما روى عن أبى موسى أنّ النَّبِيُّ عَلَى الطَّاعُونَ فَقَالَ «وَخْزٌ مَنْ أَعْدَائكُمْ منَ الْجنّ وَهيَ شَهَادَةُ الْمُسْلم (٥)».

والله سبحانه جعل لهذه الأرواح تصرفاً في أجسام بنى آدم عند حدوث الوباء وفساد الهواء، كما جعل لها تصرفا عند بعض المواد الرديئة التى تُحدث للنفوس هيئة رديئة، فتتمكّن من فعلها ما لم يدفعها دافع أقوى من هذه الأسباب، من التّحصُّن بالذّكر والدُّعاء والابتهال والتضرع والصّدقة وقراءة القرآن [(٢)].

ومن مس المرض أيضا ما ذُكر من قوله عَلى «إِنَّمَا هَذه رَكْضَةٌ منْ رَكَضَات الشَّيْطَان». وأصل

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [٥٥٤٥] والطّبراني في الكبير [٧٩٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحّحه الحاكم [٥٥٨] ووافقه الذّهبي وأورده الهيثمي مجمع الزّوائد [٢/٣١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم [٦٩١٦] وافقه البخاري [٢٨٣٠] عن عاصم به.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [٩٥/ ٢٢١٨] والتّرمذي [٩٠٦٥].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه أحمد [١٩٥٩٦].

<sup>(</sup>٦) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٤٠].

الرَّكْضَة في الحديث الضّرب بالرّجل والإِصابة بها، يُريد به الإِضرار والأذى، ولمّا قيل «يَارَسُولَ الله إِنَّ فَاطَمَة بنْتَ أَبِي حُبَيْشِ اسْتُحيضَتْ مُنْذُ كَذَا وَكَذَا فَلَمْ تُصلِّي؟ فَقَالَ: سُبْحَانَ الله إِنَّ هَذَا مِنَ الشَّيْطَان (١) ». أي أنّ هذه الاستحاضة رَكْضَةٌ من رَكَضَاته.

والرَّكُضُ [في اللَّغة] الضَّرْبُ بالرِّجْل والإصابة بها والمشى والجرى من قول الله تعالى ﴿ الرَّكُضُ وَجِلْكُ كَلَا مُغْتَسَلُ الدَّرَ وَشَرَابٌ ﴾ [ص: ٢٤]. أي اضرب بها، ومنه قول الله تعالى ﴿ قَلُمَّا أَحَسُوا بَاللهُ عَالَى اللهُ عَالَى عَلَى النَّهُ عَالَى عَلَى النَّهُ عَالَى عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّه

وتاتى المرأة لتستفتى رسول الله عَلَيْ في أمر «الْحَيْضَة الشَّديدة الْكَثيرة فَيقُولُ لَهَا فَاتَّخذى ثَوْبًا. قَالَتْ: هُوَ أَكْثَرُ مِنْ ذَلكَ؟ قَالَ فَتَلَجَّمى، قَالَتْ إِنَّمَا أَثْبُّ ثَجًا، فَقَالَ لَهَا: سَآمُرُك بأَمْرَيْنِ أَيُّهُمَا فَعَلْت فَقَدْ أَجْزَأ عَنْك الآخَرَ، فَإِنْ قَوَيْت عَلَيْهِمَا فَأَنْت لَهَا: سَآمُرُك بأَمْرَيْنِ أَيُّهُمَا فَعَلْت فَقَدْ أَجْزَأ عَنْك الآخَرَ، فَإِنْ قَوَيْت عَلَيْهِمَا فَأَنْت أَعْلَمُ، فَقَالَ إِنَّمَا هَذَه رَكْضَةٌ مَنْ رَكَضَات الشَّيْطَان، فَتحَيَّضى سَتَّة أَيَّامٍ أَوْ سَبْعَة فَي علْم الله ثُمَّ اغْتَسَلَى، فَإِذَا إِأَيْت أَنَّك قَدْ طَهُرْت وَاسْتنْقَأْت ، فَصلَى أَرْبَعا وَعشْرِينَ لَيلةً وَالْمَامِ وَصَلّى أَرْبَعا وَعشْرِينَ لَيلةً وَالْمَامِ وَالْمَامِ فَإِنَّ ذَلكَ يُجْزِئُك رَلاً ». وجاء عند أحمد بلفظ «لَيْسَت بِالْحَيْضَة وَلَكِنَّهَا رَكْضَةٌ مِنَ الرّحِم (٣)».

وجاء في تفسير ذلك عند العلماء قولان:

(الأوّل) أن هذه التُجَّة وهي نزول الدّم بكثرة سبب في تسلُط الشّيطان وتلبيسه عليها بواحد من أمرين:

( ١ ) أنّ الشّيطان قد وجد سبيلا إلى التّلبيس عليها في أمر دينها ووقت طُهرها وصلاتها حتّى أنساها ذلك عادتها وصارت في التّقدير كأنّها ركضة منه .

(٢) أنّها ركضة نالتها من ركضاته على الحقيقة وأنّ الشّيطان ضربها حتّى انفجر عرقها. (قال) الصّنعاني [الأظهر أنّها ركضة منه حقيقة إذ لا مانع من حملها عليه (٤٠)].

(الثّانى) أنّ جريان الدّم في غير أيّام الحيض يكون لعلّة المرض ويسيل من عرق في أدنى الرّحم يسمّى [العاذل] ولا انقطاع له إلاّ عند البُرء منه لقوله ﷺ «إِنَّ هَلْهَ لَيْسَتْ بِالْحَيْضَةَ وَلَكُنْ هَلْهَا عَرْقٌ، فَاغْتَسلى وَصَلِّى (٥)». وفي رواية «فَإِذَا رَكَضَ ذَلكُ الْعَرَّقُ وَهُو جَارِ فيه سَالَ منْهُ». وجاء عند النّسائي بلفظ «إِنَّهُ عَرْقٌ عَاندٌ». (قال) في النّهاية [شبّه به لكُثرة ما يخرج منه على خلاف عادته، وقيل: العاند الذي لا يرقأ].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح انفرد به أبو داود [٢٩٦]. (٢) حديث حسن أخرجه التّرمذي [١٢٨] وأبو داود [٢٨٧] وابن ماجه [٥١٦]. (٤) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٢٤٨٥٣] والنّسائي [٢٠٩]. (٤) انظر سُبل السّلام للصّنعاني [ج ١ ص ٢٠٨]. (٥) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٣٤] وأبو داود [٢٨٨].

وللوقوف على بعض المعلومات التى تيسّر للقارىء معرفة الحقائق العلميّة التى تتّصل بهذه المسائل وفهم أبعادها وطبيعتها فإنّنا نعرض للتبويبات التّالية مستندين فى ذلك إلى المراجع العلميّة المهمة فى هذا الشّأن [(١)] وهو مشمول:

#### (الأمر الثّالث)

#### تعريف الأمراض النّفسية

يأتى تعريف الأمراض النفسية من منظور إسلامى على أنها مجموعة الاضطرابات الناتجة من الاتحراف عن السلوك القويم الذى رسم الخالق سبحانه للإنسان والتى تنتج بفعل مشترك من مادة إرسال الشّر وهو الشّيطان ومن مادة استقباله وهو الإنسان، بإرادة حازمة من الاثنين ممّا يؤدّى إلى خروج عمل الشيطان من طور الوسوسة إلى طور المسّ.

أمّا أعراضها فهى انحرافات سلوكية وجنسية تؤدّى إلى خلل فى المعتقدات، والاستغراق فى الشّهوات، والإحساس بالخوف، والشّعور بالعدوانيّة، والنّسيان والجدل، وكثرة الكلام، والاستسلام لأيّة أفكار تطرق انتباهه ثمّ تصل فى ذروتها إلى المرض النّفسى.

أمّا عن أسبابه فهى استجابة الإنسان إلى وسوسة الشيطان الأمر الذى يجعله متبرّما بما حوله من ظروف بيئية واجتماعيّة ، غير مُتجانس مع من حوله ، يائسا من رحمة الله تعالى ، وكلّ ذلك يكون بدرجات مُتفاوتة من شخص لآخر حسب ظروف مجتمعه المحيط به ، وتكون النّتيجة هى تركه لإرادته تُسلّب أمام عينيه حتّى يتحوّل الوسواس إلى مرض نفسى مع اختلاف صور هذا المرض .

والمريض في هذه الحالة يمر بمرحلتين:

(الأولى) مرحلة [الاستدراج] وتتمثّل فى تلقيه دعوة الشّيطان اللّعين بالقبول بعد تزيينه هذه الدعوة تهيئة لاستدراجه، ويساعد على ذلك ابتعاد الإنسان عن الصّراط المستقيم والصّد عن سبيل الهُدى، وتواجده فى المخيط الضّاغط من الشّهوات واللذّات والدّوافع المشتركة التى يلتقى عندها الإنسان والشّيطان.

(الثانية) مرحلة [القبول] بالأمر والانصياع له ويتحقَّق ذلك بعد أن يصير الإنسان تابعا ومُؤتمرا بأمر الشّيطان، وهنا يأخذ المسّ شكله المستقرحتي تصل تأثيراته إلى أبعاد خطيرة في حياة الإنسان، وعند ذلك تنعكس حالة المريض على نفسيّته بأشكال مختلفة من أثر المرض.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب علم النّفس الطّبّى للّدكتور عبد الرّحمن العيسوى [٩٤-٥٠١]. وكتاب ) الطبّ النّبوى والعلم الحديث للدكتور محمود ناظم النّسيمي [١٣٤-١٣٧]. وكتاب الصّحة النّفسية والعلاج النّفسي للدكتور حامد عبد السّلام زهران [٢٩٤].

أمّا من حيث التّعريف العلمي للأمراض النفسية عند الأطبّاء فهي عبارة عن «مجموعة الانحرافات التي لا تنجم عن علّة عضويّة أو تلف في تركيب المخ، بل هي اضطرابات وظيفيّة ومزاجيّة في الشّخصية، وترجع إلى الخبرات المؤلمة أو الصّدمات الانفعاليّة أو اضطرابات في علاقة الفرد مع الوسط الاجتماعي الذي يعيش فيه ويتفاعل معه».

أمّا أعراضها فإِنّها تتمثّل في اضطراب وظيفي في الشّخصية يبدو في صورة أعراض [SYMPTOMS] جسميّة ونفسيّة شتّى منها القلق والوساوس والأفكار المتسلّطة والمخاوف الشّاذة واضطرابات جسميّة وحركيّة مُتعدّدة.

أمّا من حيث الأسباب فهى اضطراب وظيفى ينشأ من تضافر عدة عوامل بيئية واجتماعية مُتشابكة وصفات اكتسابية فى الشّخصية، وأمّا من حيث الهدف فهى محاولة شاذة للتخلُص من صراعات واضطرابات وتستهدف حلا لأزمة نفسية، ومحاولة لتجنّب القلق أو إيقافه، ومن حيث الأبعاد فإنّ الأمراض النّفسية ليست مقتصرة على النّواحى السُّلوكية والعُصابية وإنّما تتسع لتشمل الانحرافات الجنسية والفكريّة والأمراض الجسمية [السيّكوسوماتية] ذات المنشأ النّفسي.

#### الهدخل إلى الهرض النّفسى

إِنّ من أهم الضّغوط التى تؤدّى إلى الإصابة بالمرض النّفسى ما يسمّى [بالْوَهْم] وهو ما يقع فى النّهن من الخواطر الرّديئة والظنون، أو هو تمثّل الشَّىء وتخيَّلُه كان فى الوجود أو لم يكن، وهو مرض نفسى مؤثّر، والإنسان إذا ما تسلّطت عليه هذه الأوهام فإنّه من المعتب أن يخرج منها، بل إِنّ حياة بعض النّاس فى كثير من الأمور تقوم على أوهام يتصوّرها وظنون يتخيّلها.

وقد يصل الأمر إلى الحدّ الذى يكون تأثير هذه الأوهام أكبر بكثير من تلك الحقائق التى يعيشها المريض نفسه، فإذا تملّك الوهم بإنسان فإنّه يصيبه بالقلق المصحوب بالخوف الشّديد الذى يدبّ فى حياته فيضطرب جهازه العصبى وتتوتّر عضلات قلبه وتظهر أعراض مرضيّة أخرى نتيجة للنّشاط المضطرب للجهاز العصبى.

ومن السّمات الأساسيّة للشَّخصية الهستيرية القابليّة الشّديدة للإيحاء وتصديق ما يُقال له دون نقد أو مناقشة أو تمحيص، وهو في هذه الحالة واقع تحت تأثير أمرين:

(الأوّل) الإِيحاء الذّاتي الذي يعكس للمريض في ذهنه الصّورة المرضية التي داعبت فكره في الحاضر، وبالنّظر لسرعة الانطباع التي يتصف بها صاحب هذه الشّخصية فإنّ من السّهل أن يُوحى لنفسه بالمرض وبأعراضه التي ركّز اهتمامه وانتباهه عليها.

(الثَّاني) الإِيحاء الخارجي ويأتي هذا من مصدرين:

(١) الطبيب المعالج للحالة ومُتابعته لها وهو المصدر الطبيعي للعلاج واستكشاف طبيعة المرض ومُراقبته، والإحاطة بالعوامل الموثّرة بالسّلب فيه.

( ٢ ) تأثّره النّفسي من جلسات التّحضير المزعومة التي يتحوّل المريض فيها إلى شخصيّة سلبية ليس لديها أيّة دوافع أو إِرادة للتّغيير إلى الأحسن، فالمريض في هذه الحالة يكون بانتظار من يُخرج له الجنّي أو يفكّ له العمل دون أدنى جهد منه

وفى كتابه [علم النفس الإكلنيكي] يقدم الدكتور عطوف محمود ياسين تعريفا لبعض الأمراض النفسية التى يتأثر بها بعض الذين يدعون أن بهم مس من الجن وهم فى حقيقة الأمر أسرى الإضطراب نفسى أو عقلى مسيطر، حيث أشار من خلال بحثه إلى أنواع عديدة منها فكان أو لها تعريفا:

#### (۱) العُصاب [NEUROSIS]

هو اضطراب وظيفى [FUNCTIONAL DISORDER] دينامي انفعالي وهو نفسى المنشأ [OF PSCHOLOGICAL ORIGIN] ويتصف بأعراض عامة تؤدّى إلى اضطراب في العلاقات الشّخصية وحالة علم كفاية وعلم سعادة وله أنواع متعدّدة، ومن الأعراض الإكلينيكية العامّة للعُصاب [GENERAL SYMPTOMS] أن الفرد المريض يعيش في إطار الواقع ويحسّ به، فهو على هذا [CONSCIOUS] ولكنّ نفسه تعيش بسجن داخلي يشعر فيه بانقباض داخلي شديد وضيق مؤلم ضاغط تظهر على شكل توتّر عصبي داخلي يشعر فيه بانقباض داخلي شديد وضيق مؤلم ضاغط تظهر على شكل توتّر عصبي المالي المالي على عكس الذهاني فهو مستعد لقبول العلاج المقرر والتّعاون مع الأخصّائي النّفسي على عكس الذهاني [PSYCHOTIC]

#### الأعراض الجسمية والسيكوباثولوجية للقلق العُصابى

يُعانى المصاب بالقلق العُصابى أعراضا [جسمية وفيزيولوجية] كبرودة الأطراف وتصبّب العرق، واضطرابات معدية وسرعة ضربات القلب، والإصابة بالصّداع وفقدان الشّهية واضطرابات في التنفُّس.

وهذا ما يعزوه أدعياء العلاج على أنه تلبَّس الجن بالمكان المُصاب، أمّا الأعراض السيكوباثولوجيّة فتتمثّل بالخوف الشّديد وتوقّع الأذى والمصائب وعدم القُدرة على تركيز الانتباه، والإحساس الدّائم بتوقّع الهزيمة والعجز والاكتثاب وعدم الثّقة والطُمأنينة والرّغبة في الهرب من الواقع عند مواجهة أى موقف من مواقف الحياة،

ويتميّز الخوف في حالة القلق العُصابي عن الخاوف المرضيّة، بأنّه خوف عام غامض غير متعلق بشيء معيّن في حين أنّه في حالة المخاوف المرضيّة عادة يخاف المريض من شيء معين كالخوف من الحيوانات أو الأماكن المغلقة أو المظلمة أو المرتفعة وغيرها.

# اَهُ العُصابِي (٢) المُستريا [Hysteria] أَهُ العُصابِي التحولُي (٢) [Or Conversion Reaction]

لقدبين أطبّاء النّفس أنّ هناك أناسا معيّنين لديهم هذا الاستعداد وهذه القابليّة للإصابة بالهستيريا (HYSTERIA) وتسمّى النّفس التي لديها هذه القابليّة عندهم [بالنّفس الهستيريّة] وهى تتميّز بالذّبذبة فى العلاقات وعدم الصّبر والسَّطحيّة والتّسرُّع فى اتخاذ المواقف وعدم التّحكُم فى الانفعالات، ممّا يجعلها عرضة للذّبذبات الوجدانيّة والشّحنات الانفعاليّة، وعندما يتعرّض صاحب هذه النّفس للضُّغوط أو الصِّراع أو الإحباط فإنّه تظهر عليه أعراض الهستيريا، وقد ينفصل مُؤقتا عن الواقع وتصبح المعادلة: نفس هستيريّة (+) ضغوط أو صراع أو إحباط = أعراض هستيريّة.

ومن المناسب أن نعرض ضمن هذا التبويب لتلك الحالة التى يظن البعض أن الجن قد تلبسها، ثم عند القراءة عليها وإشباعها ضربا كوسيلة من وسائل العلاج يتكلم الجنع على لسانها!. فمثل هذه الحالة لا تخرج عن كونها [حالة مرضية] تعاني من اضطراب نفسى انفعالى يُصنَف علميا تحت مُسمَّى الهستيريا أو العُصابِى التَّحولِى: [HYSTERIA OR CONVERSION REACTION].

وفى كتابه [علم النفس فى حياتنا اليومية (١) ] يعرَف الدّكتور محمّد نجاتى الهستيريا أو [العُصَاب التَّحَوُّلي] بأنه مرض نفسى يتميّز بتحوّل الصّراع النّفسى إلى صورة اضطراب بدنى أو عقلى دون أن تكون هناك علل يمكن أن تسبّب هذه الاضطرابات، وتأتى هذه الاضطرابات بمثابة محاولات للهروب من الصّراع النّفسى وللتَّخلص من القلق الذى تنشأ عنه.

ويشير الدّكتور أحمد عزّت راجح في كتابه [الأمراض النفسية والعقليّة] إلى أنّ الهستريا قد تقتصر على الاضطرابات الحركيّة والحسيّة التي يجنى من ورائها المريض ربحا كالهروب من موقف مادى أو معنوى صعب، أو استدرار عطف النّاس أو التنصلُ من تحمّل بعض التّبعات ويرافق هذا المرض أعراض جسميّة ونفسيّة، وفي كتابه [علم النّفس الفيزيولوجي] يعرّف الدّكتور أحمد عكاشة الهستريا بأنّها [مرض نفسي لا شعورى يتميّز بظهور علامات وأعراض جسميّة الغرض منها الحصول على نفع ذاتي أوالهروب من موقف مُؤلم].

<sup>(</sup>١) انظر كتاب علم النّفس في حياتنا اليوميّة للدّكتور محمّد عثمان نجاتي.

وهناك من يرى أنّ [الهستيريا] غط سُلوكى مرضى نفسى معيّن يعكس حالات من الاضطرابات ولا تخلوا أحيانا من عرض سيكوسوماتى يدعى الهستيريا التّحوُّلية (Conveesion Hysteria) فهو على هذا اضطراب عصابى، ولقد استبعد الباحثون أن تكون الهستيريا مجرّد تعبير تعود إلى جملة أعراض (Syndrome) واتجهوا إلى وضعها وتسمية مظاهرها المختلفة بأنّها ردود أفعال تحويليّة وتفككية، ويرى الدكتور محمّد غالى في كتابه [القلق وأمراض الجسم] بأنّ الاضطراب الهستيرى عموما تكون له صورة كاملة قائمة بذاتها وأنّ ظاهرة التفكك أو التحوُّل إن هي إلا أوصاف لما يحدث للسلوك أثناء الإصابة بهذا الاضطراب.

ولقد ركز الكثير من العلماء على الأعراض الجسمية للهستيريا ومنها التوقف العضوى للإحساسات [Inactivation] وفي بعض حالات فقدان الإحساس الجلدى [Anesthesia] بينما تأخذ الهستيريا اللاإرادية أشكال الارتعاد والخلجات والتقلُّصات ثم قسموا اضطرابات الهستيريا إلى ثلاثة أنماط:

- (١) الهستيريا التحولية [Conversion Reaction].
- (٢) حالات التَفكّك الهستيري[Dissaciative States].
- (٣) النوبات الهستيريّة التّشنُّجية [Convulsive Hysteria].

أمّا العالم (كاميرون: Cameron) فقد قسّمها إلى قسمين رئيسيين:

(الأول) الهستيريا التوقفية التي تتعرّض لها أيّة حاسّة بما في ذلك الكلام.

(الثاني) الهستيريا اللاإرادية وهي التي تتناول أي جزء في الجسم أو السلوك.

#### أعراض مرض الهستيريا

أعراض مرض الهستريا كثيرة ولا يوجد من عارض مرضى فى الجسم أو فى العقل إلا و يمكن وروده كعارض مرضى فى حالات الهستيريا، وقد تظهر على المريض أعراض متعددة فى آن واحد أو بالتتابع فى الحالة المرضية الواحدة، إلا أنّ علماء النفس أجمعوا على أنّ أعراض [الهستيريا] تشتمل على أربعة أبعاد أساسية:

#### (۱) أعراض حسّية

وهذه يمكن أن تظهر في أى من وظائف الأعصاب الحسية العامة وفي الأحاسيس الخاصة فتجعلهم يفقدون الإحساس بالألم وهو ما يفسر تحمُّل المريض للضّرب اللُبرَّح الذي يتعرض له تمن يدّعون العلاج بالقرآن، ومن هنا جاء تركيز العلماء على دراسة الأعراض الجسمية للهستيريا وأسباب فقدان الإحساس الجلدي [ANESTHESIA] . ويمكن أن يظهر

هذا في أى من وظائف الأعصاب الحسية العامة عندما يشكو المريض من انعدام الإحساس [ الْخَسَر] أو من حدود مختلفة من قلة الإحساس، كما يشكو من إحساسات طارئة كالتنميل والوخز والحرارة والبرودة والألم، أمّا اضطرابات الأحاسيس الخاصة فهى التي تصيب حاسة البصر والسّمع والشّم والذّوق

#### (٢) أعراض نفسيّة وعقلية

وتتمثّل هذه الأعراض في خلل الذّاكرة كلّيا أو جزئيا وفي تشتّت الانتباه وعدم القدرة على التّركيز وفي ضعف الدّافع الذاتي، كما أفادت الدّراسات العلميّة أنّ ازدواج الشّخصية هي حالة من حالات الهستيريا التي تظهر وتتطوّر كرد فعل لما يشعر به الريض من قلق نفسي ضاغط، وهي وسيلة يعتدى بها الفرد على نفسه لا شعوريّا كوسيلة للعقاب ولتخليصها من القلق بعد صراع شديد يعيشه.

وهناك من العلماء من يرى أنّ ازدواج الشّخصية هو مجرّد وسيلة هروبيّة يحاول المريض من خلالها أن يحقِّق لذاته العناية والاهتمام، فهو وسيلة لجذب انتباه الآخرين إليه، ومن هذه الأعراض فقدان القدرة على الكلام كلّية أو فقدان القدرة على الكلام بصوت مرتفع وهو ما يفسّر تغيَّر طبقات الصّوت عندما يهرب المريض من شخصيته الأولى إلى تلك الشّخصية التي اخترعها داخل ذاته.

#### (٣) أعراض حركية

وهى التى تظهر فى أى جزء من الجسم على شكل شلل فى أحد الأطراف وقد يقتصر ذلك على جزء صغير فى الجسم، بالإضافة إلى تشنَّج الأعضاء وتقلُّصها والارتعاش والارتحاف والحركات التلقائية، وفقدان التوازن فى أداء الحركات الطبيعية أثناء العمل أو المشى أو الوقوف أو اللعب أو الكتابة، ومن ذلك أيضا تلك الحركات اللاإ رادية الهستيرية كتقطيب الوجه والضّحك بدون سبب وبلّ الشّفاه وتسليك الحلق عن طريق النّحنحة وكلّها حركات عصابية لا إراديّة.

#### (٤) أعراض جسمية

كالصداع والقيء والآلام المختلفة في الجسم وفقدان الشهية والحمل الكاذب عند النساء، والخفقان وسرعة التنفس واختلاف وتيرته وانحباس البول وتكراره، وتوقف الصوت وتعذّر بلع الطعام، ومن أهم الأعراض التي يعاني منها المريض ما يسمّى بالنّوبات التشنّجيّة الهستيرية وهي مُتعدّدة الأنواع وتشمل حالات اضطراب السُلوك والانفعالات العاطفية والتهيّج العقلى، وتستمر هذه النوبات بضعة دقائق أو ساعات وأحيانا أياما يتشنّج

الجسم كلّه بها، وتكون مصحوبة بصيحات ذعر وتنهّدات دون أى دموع، والمصاب فى حالة حيرة وذهول Confusion+Trance ولا يتكلّم ولا يجيب على أى سُؤال وإنّما يجلس ويحملق بمن حوله وقد يغمض عينيه، لذلك جاء التّأكيد على الفوارق المميّزة بين نوبات الهستيريا ونوبات الصّرع على النّحو التّالى:

(١) أنّ المصاب بنُوبات الصَّرْع غير واع لما يدور حوله بينما المصاب بنوبات الهستيريا واع تماما لما يعيشه من أحداث.

(٢) في نوبات الهستيريا تكون الشّدة الانفعالية أقوى ممّا هي عليه في نوبات الصّرع.

(٣) في نُوبات الهستيريا يقوم المصاب بمحاولات الدّفع والشّد والقبض على ما حوله وكلّ ما يقع في يده، بينما المصاب بالصّرع لا يفعل ذلك.

( ٤ ) النّوبات الهستيريَّة تكون نفسانيّة انفعالية ولا تنتج عن تلف في الدّماغ بينما يكون هذا التّلف الدّماغي في الصّرع ثابت ومُؤكّد [Corex Disorder ولذلك يستخدم العلماء الموجات الكهربية للكشف عن الصّرْع وتمييزه عن الهستيريا.

 (٥) النوبات الهستيريَّة وسائلٍ هروبية من متاعب نفسية يعانى منها المصاب في أعصابه ونفسه، أمّا نوبات الصرع فهي إصابة عُضوية دماغية عقلية.

#### ثالثاً ـ مسّ الخَبَل والجنون

وفى تعريفه قال ابن منظور [استعير المس للجنون كأن الجن قد مسته، يقال «به مس من جنون» (١٠). وجاء فى التوقيف [المس ملاقاة ظاهر الشىء ظاهر غيره، وكُنّى بالمس عن الجنون، والمس يقال فى كل ما ينال الإنسان من أذى بخلاف اللمس (٢٠). والأمراض التى تنشأ عن المس تشمل الهستيريا وبدرجاتها المختلفة، ما الجنون فهو زوال العقل واختلاله من [جُنّ الرَّجل] جُنُونًا وَجِنَّةً وَ مَجَنَّةً: زَالَ عقله، ومنه يقال: مُس وألس فهو مَمسُوسٌ ومَألوسٌ إذا كان مجنونا.

واختلفوا في «مَسِّ الْجُنُون» فقال بعضهم هو من فعل الله تعالى بما يُحدثه من علله السّوداء فيمرضه، ويُنسب إلى الشَّيطان مجازا تشبيها بما يفعله من إغوائه ونزغه الذى يمسه به، وقال آخرون: بل هو من فعل الشيطان بتمكين الله تعالى له من ذلك في بعض النّاس دون بعض لأنّه ظاهر القرآن وليس في العقل ما يمنعه.

وقال الألوسي في قول الله تعالى ﴿مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ أي الجنون، يقال مُسَّ الرَّجُلُ فهو ممسوس إذا جُنَّ، وسُمِّي به لأنّ الشّيطان قد يمسّ الرّجل وأخلاطه مستعدة للإفساد فتفسد

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب [٦/٨١٦].

<sup>(</sup>٢) انظر التوقيف للمناوى [ص ٦٥٥].

ويحدث الجُنون، وهذا لا ينافى ما ذكره الأطبّاء من أنّ ذلك من غلبة مرّة السوداء لأنّ ما ذكروه سبب قريب وما تشير إليه الآية سبب بعيد وليس بمطرد أيضا بل ولا منعكس، فقد يحصل مس ولا يحصل جنون ولم يحصل مس ولا يحصل جنون ولم يحصل مس كما إذا فسد المزاج من دون عروض أجنبى، والجنون الحاصل بالمس قد يقع أحيانا وله عند أهله الحاذقين أمارات يعرفونه بها (١٠).

والجنون من الأمور التي كان النبي ﷺ يتعوق من شرّها لقوله «اللّهُمَّ إِنّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنُونِ وَالْجُنَامِ وَالْبَرَصِ وَسَيّى الأَسْقَامِ (٢) ». أمّا اللّمم فهو طرف من الجنون ومنه «رَجُلٌ مَلْمُومٌ» أي به لَمَم، ويقال أيضاً: أصابت فلانًا من الْجِنِّ لَمَّة، وأصل اللّفظة من المقاربة، وذهب البعض إلى تعريف الجنون بأنّه زوال العقل أو اختلاله بحيث يمنع جريان الأفعال والأقوال على نهج العقل إلا نادرا، فإن كان حاصلا في أكثر السِينة فمطبق، وما دونه فغير مُطبق.

وجاء في «الكليَّات» [هو اختلاف القوَّة المميِّزة بين الأمور الحسنة والقبيحة المدركة للعواقب بأن لا يظهر أثرها وتتعطّل أفعالها إمّا بالنقصان الذي جُبل عليه دماغه في أصل الخلقة، وإمّا بخروج مزاج الدّماغ عن الاعتدال بسبب خلط أو آفة، وإمّا لاستيلاء الشّيطان عليه وإلقاء الخيالات الفاسدة إليه بحيث يفزع من غير ما يصلح سببا لذلك (٣)].

[وقال] في لسان العرب: [وفي حديث ماعز أنّه عَلَيْ سأل أهله عنه فقال «أَيَشْتَكِي أَمْ به جنّةٌ ؟ قَالُوا لاَ». والْجنّة بالكسر: الْجُنُونُ. وجاء في الحديث «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ جُنُونِ الْعَمَلِ». أي من الإعجاب به، ويؤكّد ذلك «أنّه رَأى قَوْمًا مُجْتَمِعِينَ عَلَى إِنْسَانَ فَقَالَ مَا هَذَا ؟ فَقَالُوا مَجْنُونُ اللّهَ عَنْ مَنْ الْمَحْنُونُ الّذي يَضَّرِبُ بِمَنْكَبَيْهُ وَيَتَمَطَّى في مِشْيَته (٤)». وعطْفُ الإنسان جانبه.

أمّا التّخبُّط من خَبطَ يَخْبِطُ خَبْطًا ؛ فهو الذى يقوم صاحبه ويسقط نتيجة مسّ الشّيطان له، وخُبطَ فُلاَنٌ : صُرعَ بعلَّة ، والْخُباطُ : الصَّرْعُ ، وتَخَبَّطَهُ الشَّيْطَانُ : إِذَا مَسَّهُ بخَبْلِ أَو جُنُونَ لأَنّه كالضّرب على غير الاستواء في الإِدهاش ، ومنه قيل فُلاَنٌ يَخْبِطُ خَبْطَ عَشْوُاءَ أَى يأتي ما يأتي بجهالة وبغير تبصر .

 <sup>(</sup>١) ذكره الألوسى في روح المعاني [ج ٣ ص ٤٩].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٥٥٤].

<sup>(</sup>٣) انظر الكليَّات لأبي البقاء [ص ٣٤٩].

<sup>(</sup>٤) انظر لسان العرب لابن منظور [ج ٢ ص ٣٨٩].

وتسمّى إصابة الشّيطان للإنسان بالجنون والخَبْل خَبْطَة ، يقال : تَخَبَّطَ الشّيطانُ فَلاَنًا : مَسهُ وأَفْسَدَهُ ، فالمَسَّ باليد والتّخبُّط بالرّجْلِ [(1)]. وقول الله تعالى (يتَخبَّطهُ الشّيطان بسبب مَسه وهو الأمر المستعادُ منه في قول النّبي عَلِي (وأَعُودُ بِك أَنْ يَتَخبَّطه الشّيطان بسبب مَسه وهو الأمر المستعادُ منه في قول النّبي عَلِي (وأَعُودُ بِك أَنْ يَتَخبَّطني الشَّيطانُ عِنْدَ الْمَوْت (٢)». أي من أن يمسنى الشيطان بنزغاته التي تُزِل الأقدام وتُصارعُ العقول والأوهام ، ومقصوده إفساد العقل والدّين عند الموت.

وكما أنّ الشّيطان يتخبَّط الإنسان فيُمرضه فإنّه يطؤُه برجله فَيُخْبِلُهُ من «خَبِلَ يَخْبَلُ خَبَالاً». يقال فلانٌ به خَبَلٌ أى فَسَدَ عَقْلُهُ وجُنَّ. والخَبَالُ الهلاك والفساد والأراجيف ومنه قول الله تعالى ﴿ نَوْ خَرَجُواْ فِيكُممَّا زَادُوكُمْ إلَّا خَبَالاً ﴾ [التوبة: ٤٧]. والخبل فى الطّبّ: اختلال العقل. (أو) هو ضعف عقلى مزمن من أخص ظواهره علم تماسك التفكير. (قال) ابن الأثير فى النّهاية [يكون الخَبَل بمعنى الفساد والجنون فى الأفعال والأبدان فيؤثر فيها (٣)].

وإذا كان الحديث عن «الْمَسِّ» قد تضمّن الإشارة إلى تلك النتائج السلبية التى قد يُصادفها بعض النّاس من وسوسة الشيطان ونزغه، فإنّ استكمال البحث في هذه المسألة يتطلّب إلقاء الضّوء على ما يُسمَى:

#### بالصِّرْع العضوس

وهل هناك ثمَّة علاقة بين هذا الصَّرْع ومسَّ الشَّيطان! أم أنّه مرض عضوى لا يتكلّم في تشخيصه وعلاجه إلا الأطبّاء المتخصّصون باعتباره مرض عقلي لا دخل للمس فيه، وكما أشار أهل العلم فإنّ الصَّرْع هو الطّرح بالأرض من صَرَعه صرَعا ومَصْرَعا : طرحه على الأرض فهو مصروع. وصُرِع فَالاَنْ أصابه الصَّرْعُ [(ئ)]. وعُرِف قديما بأنّه علّة تمنع الأعضاء النّفيسة عن أفعال الحركة والحسّ والانتصاب منعا غير تام [(ث)].

(قال) في الفتح: [انحباس الرّيح قد يكون سببا للصّرع وهو علّة تمنع الأعضاء الرّئيسية عن انفعالها منعا غير تامّ، وسببه ريح غليظة تنحبس في منافذ الدّماغ أو بخار ردىء يرتفع إليه من بعض الأعضاء وقد يتبعه تشنّج في الأعضاء فلا يبقى الشّخص معه منتصبا بل يسقط ويقذف بالزّبد لعلظ الرّطوبة (٢٠)].

ويُعَرِّفُ الطِّبُّ الحديث الصَّرْعَ بأنّه نوبات متكرّرة من اضطراب بعض وظائف المخّ الحركيّة أو الحسيّة أو الحشوية تبدأ فجأة وتتوقّف فجأة، وقد تكون مصحوبة بنقص في درجة الوعى إلى حدّ الغيبوبة أحيانا، وتأتى نوبات الصَّرْع على نوعين:

(الأوّل) نوْبات تشنّج عضوية تبدأ من مراكز الحركة بالمخ نتيجة تغيّرات فسيولوجية عضوية يفقد معها المريض إحساسه وشعوره تماما.

(الثّاني) نَوبات تشنُّج نفسية تبدأ من مراكز الإحساس على شكل إحساسات مختلفة يكون مظهرها الأساسي تغيُّرا عقليا لا يفقد معها المريض إحساسه وشعوره تماما، وهذا النّوع من النّوبات الصَّرعية هو ما يمكن استشفاؤه بالدّعوات والرُّقي [(١)].

وجاءت رواية أحمد عن أبي هريرة بلفظ «جَاءَت امْرَأَةٌ إِلَي النَّبِيِّ عَلَيْكَ بِهَا لَمَمٌ، فَقَالَتْ يَارَسُولَ الله: ادْعُو اللهُ أَنْ يَشْفيني! قَالَ إِنْ شَئْت دَعُوتُ اللهُ أَنْ يَشْفيك، وَإِنْ شِئْتِ فَاصْبِرِي وَلاَ حِسَابَ عَلَيْكَ، قَالَتْ: بَلْ أَصْبِرُ وَلاَ حِسَابَ عَلَيْكَ، قَالَتْ: بَلْ أَصْبِرُ وَلاَ حِسَابَ عَلَيْكَ، قَالَتْ: بَلْ أَصْبِرُ وَلاَ حِسَابَ عَلَيْكَ).

فوعدها النبي عَلَي الجنة بصبرها على هذا المرض ودعا لها أن لا تتكشف، والمراد أنها خشيت أن تظهر عورتها وهى لا تشعر، وخيرها بين الصبر والجنة وبين الدّعاء لها بالشّفاء من غير ضمان فاختارت الصّبر والجنّة لقوله عَلَي «إِنْ شِئْتِ صَبَرْتَ وَلَكِ الْجَنَّةُ» وفيه الدّلالة على عدّة أمور:

(١) أنّ مرضها هذا مرض عضوى مزمن كما تأكّد من طلب لزوم الصّبر عليه، ولو كان ما أصابها من الشّيطان فمن المكن أن تُشفى فى أيّة لحظة بالأذكار الرَّبانيّة وإلا ففيم الصّبر إذن ؟.

(٢) أنّ مريض التّخبُّط الشّيطاني يكون شاعرا بكلّ شيء فكيف تترك نفسها تتكشّف وهي لا تشعر.

(٣) أنّ المراد بقولها «إِنِّي أَتَكَشَّفُ؟» أنّها خشيت أن تظهر عورتها وهي لا تشعر (١) انظر كتاب الطبيب المسلم [ ص ٢١٢ ـ ٢١٥]. (٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٥٥٦] ومسلم [ ٢٥٧٦]. (٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [ ٩٦٥٠].

بذلك لأنّها تجد نفسها كذلك حين تقوم من صَرْعِهَا الذي يُفاجئها على أيّة حال تكون فيه وقتئذ وهذا هو الصّرع العضوى.

( ٤ ) لمّا كان التّكشُّف راجعا لحقّ الله تعالى إذ هي مأمورة بستر جميع بدنها لكونه عورة سألته الله أن يدعو لها ألا تتكشف.

(٥) ويأتى معنى قوله «إِنْ شئت صَبَرْت وَلَك الْجَنَّةُ»: أى فاصبرى. قالت وقد اختارت البلاء والصبر عليه لجزيل الثّواب المترتّب عليه - «أَصْبرُ» أى على الصَّرْع لأنّه يرجع إلى النّفس، وفيه أنّ الصبر على بلايا الدّنيا يورّث الجنّة، وأنّ الأخذ بالشّدة أفضل من الأخذ بالرّخصة لمن علم من نفسه الطّاقة ولم يضعف عن التزام الشّدة.

(٣) كما يبيّن قوله «فَدَعَا لَهَا» أنّ الالتجاء إلى الله تعالى بالدُّعاء من أنجع وسائل العلاج، وأنّ تأثير الدُّعاء لا يتحقّق إلاّ بأمرين:

(أحدهما) من جهة المريض وهو «صدْقُ الْقَصْد(١)».

(الشّاني) من جهة المداوى وهو «قُوَّةُ تَوَجُّهِهِ إِلَى الله تعالى» وتحصيل قلبه للتّقوى والتّوكُل.

أمّا ما ورد عند البزّار من وجه آخر عن ابن عبّاس في نحو هذه القصّة أنّها قالت «إنّي أَخَافُ الْخَبِيثَ أَنْ يُجَرِّدُنِي، فَدَعَا لَهَا، فَكَانَتْ إِذَا خَشِيَتْ أَنْ يَأْتِيهَا: تَأْتِي أَسْتَارَ الْكَعْبَة فَتَتَعَلَّقُ بِهَا (٢)». فإنّ هذا الحديث ضعيف لروايته من طريق فَرْقَد السّبخيّ عن سعيد بن جبير وقول البخاري: [فرقد عن سعيد في أحاديثه مناكير]!. «كذا قال ابن حنبل. و(قال) النسائي [فرقد السّبخي ليس بثقة]. وهذا الذي حدا بالعلامة أحمد شاكر والألباني لتضعيف حديث المرأة والصّبي والشّجر والجَمَل من نفس طريق فرقد.

#### أعراض مرض الصُّرْع

ولمزيد من التّعرُّف على أعراض هذا المرض كما يقول رئيس الجمعية المصرية لجراحة المخ والأعصاب فإنَّها تأتى في شكل نوبات متكررة نتيجة لاضطراب بعض وظائف المخ عيث تتأثّر الخلايا المجاورة ببعضها عن طريق العمليّات الكيماويّة التي تمرّ عبر الغشاء المحيط بها ، وعند تعرُّض هذه الخلايا للتلف يكون ذلك سببا في تحرر الخلايا المجاورة لها تما يجعلها تطلق شحنات منبّهة بدون ضابط ، وتسرى هذه الشّحنات الشّاذة في المخ سريان النّار في الهشيم ، فتُؤدّى لاضطراب وظائفها وتولّد أنماطا مُختلفة من النّوبات الصّر عية والتي منها [(٣)]:

<sup>(1)</sup> انظر فتح البارى [ج ١٠ ص ١٢٠]. (٢) أورده في مختصر الزّوائد [ ١ / ٣٣٦] وأخرجه عبد الززّاق عن ابن جريج. (٣) انظر تقرير جريدة الأهرام [طبّ وعلوم في ٢٩ / ٦ / ٤٠٠٢م].

#### (۱) النّوبات الصّغرس

وهى التى تُصيب الأطفال دون غيرهم ولا تستغرق سوى بضع ثوان ، حيث تأخذ الطفل على حين غرة ، فيتوقف عن الأكل والكلام ويحدق بعينيه في الفيضاء بوجه شاحب ، وقد يصاب الطفل بعشرات النوبات الصغرى كلّ يوم ، وتكثر هذه الخالات بين المصابين بالتشوهات وأورام المخ ، خاصة من تربط والديهم صلة قرابة ، كما تُؤدّى الولادة العسرة والإصابة بالالتهاب السحائي ونقص الأكسجين والتوقف اللحظى للقلب ، والتعرض خبطات الرأس لتلف خلايا المخ والإصابة بهذه النوبات .

#### (٢) الصّرع العام

ومن أعراضه تقلُّص عضلات الجسم بقوة ويُطلق المريض صرخات ملوية مع بدء النوبة نتيجة للانقباض العنيف لعضلات التنفُّس، وقد يؤدّى تقلُّص عضلات الفكَّ لعض اللّسان بعنف، وتغيُّر لون الوجه نتيجة لنقص الأكسجين باللّم، وتتجمَّع الرّغاوى حول الفم وتتسع حدَقة العينين، ويتصفّد المريض عرقا وتستمر هذه الحالة دقيقتين، تتبعها نفضات منتظمة في عضلات الأطراف والجزع تخمد تدريجيا.

وقد يشكو المريض من صداع شديد يُلازمه باقى اليوم، ويحفّز نَوْبات الصَّرْع الحرمان من النّوم والإحساس بالقلق والكرب والتّوتُّر والاكتئاب، بجانب بعض الأكلات ومنتجات الكاكاو والتّعرُّض للضّوء المبهر الذي يزيد من كهرباء المخّ.

وتحدث نوبات الصرع فجأة وتتوقف فجأة ويصاحبها اضطراب في الوعى وذهول، ويتبع ذلك حركات لا إرادية في أجزاء الجسم مع رعشة شديدة، وتُعرف هذه الحالة بالنُوْبات الصرعية البؤرية، وهناك نوع آخر يعرف بصرع الفص الصدغى، ويشعر المريض فيه بهلاوس غريبة وروائح كريهة.

وقد يتوهم مريض الصَّرْع أَنَّ علاجه مستحيل بَيْدَ أَنَّ العلم قد توصَّل لعلاجات تبشر بالأمل، فهناك تشخيص يتمَّ بالنَظائر المشعّة والرّنين المغناطيسي الوظيفي أو بالتّحليل الطّيفي الكيميائي.

هذا ما كتبه أهل العلم والتّخصُص في هذا الجال، وهو الأمر الذي يتأكّد معه أنّ الصَّرْع العضوى من الأمراض العصبية التي تُعالج كأمثالها بالعقاقير وغيرها من طرق العلاج الحديثة، أمَّا أنّ بعضها يُعالج بالأوهام، فهذا ليس برهانا قطعيا على أنّ هذه الخلوقات الخفية التي يعبَّر عنها بالجنّ يستحيل أن يكون لها نوع اتصال بالنّاس المستعدّين لمثل هذا الصَّرْع ؟

#### الفروق العلمية بين نوبة الصرع ونوبة الهستيريا

واستكمالا لهذا المبحث الذي استقيناه من مصادره العلميّة نورد فيما يلى الفروق الأساسيّة بين نوبة الصّرع والنوبة الهستيريّة:

- (١) نوبات الصّرْع أكثر وقوعا في الأطفال والأحداث بينما يقلّ وقوع نوبات الهستيريا قبل سنّ المراهقة.
- (٢) نوبة الصّرع تُصيب الجنسين في حدود متساوية تقريبا بينما مرض الهستيريا وخاصّة النوبات الهستيرية تصيب الأنفى بنسبة تزيد كثيرا عليها في الذّكور.
- (٣) تقع نوبة الصّرع في اللّيل أو النّهار في اليقظة أو في النّوم، بينما يتحدّد وقوع النوبة الهستيرية في ساعات اليقظة فقط أو قبيل النّوم أو في حالة الاستيقاظ من النّوم.
- (٤) تحدث نوبة الصّرع أمام النّاس أو في وحدة تامّة، أمّا النّوبة الهستيريّة فهي تحدث دائما في حضور الغير وخاصّة من لهم علاقة بالمريض.
- (٥) تحدث نوبة الصرع تلقائيا وبدون ارتباطها بموقف عاطفي مُعيَّن، أما النّوبة الهستيرية فتحدث دائما على أثر موقف مشحون بالانفعال العاطفي.
- (٦) لا تستهدف النوبة الصرعية أى فائدة أو منفعة للمريض بينما ترمى النوبة الهستيرية إلى اكتساب الاهتمام والعطف والتبرير لموقف معين أو لتجنّب مسئولية معينة، وليس من الضرورى أن تكون الرّغبة هذه واعية أو مُدركة من المريض.
- (٧) النوبة الصّرعية تحدث فجأة ربّما بإنذار حسّى قصير الأمد [AURA] بينماالنوبة الهستيرية تحدث تدريجيًّا وربّما بمقدّمات طويلة، وتستمر النوبة الصّرعية دقيقة أو أكثر قليلا وتتلاحق فيها الانقباضات العضليّة في الأطراف بشكل معيّن، أمّا النوبة الهستيرية فقد تستمر مدّة طويلة تتراوح من دقائق إلى ساعات وتكون الانقباضات العضليّة غير مُتوازنة بمثل ما يُشاهز في نُوبة الصرع.
- (٨) يكون فقدان الوعى في الصرع كاملا مع توفر الأدلة العصبية على اكتماله، بينما لا يكون الوعى مفقودا كليًا فى الهستيريا، ولا تتوفّر الأدلة العصبية على فقدان الوعى، ومعظم المرضى فى الهستيريا يفيدون عند السوّال بأنهم يسمعون ما يُقال ولكنهم لا يستطيعون الجواب، وفى الحالات التى يُنكرون فيها السّماع أو الرُّؤيا فإن ذلك يحدث بسبب النسيان الهستيرى الذى يشمل زمن النّوبة الهستيرية فى بعض المرضى، ولعلّ فى النّسيان تبريرا بعدم المسئولية.

(٩) في الصّرع قد يصك المريض أسنانه ويعض لسانه أو شفتيه وقد يُؤذى نفسه أثناء الوقوع على الأرض أو في النار أو في الماء أو أثناء قيادة السّيارة أو الدرّاجة، أمّا مريض الهستيريا فقد يغلق فكّيه ولكنّه لا يُدمى لسانه أو شفتيه، ولا يقع بمثل ما يقع به المصروع من المفاجأة، وإنّما يكون وقوعه تدريجيا ومُحاذرا للخطر.

( ١٠ ) يخرج الزّبد من الفم في المصروع كما يزرقّ وجهه وقد يتبوّل أثناء النّوبة، وكلّ هذه الأمور لا تحدث في النّوبة الهستيرية.

( 1 1 ) النّوبة الصّرعية تستجيب في معظم الحالات للعلاج بالأدوية المقاومة للصّرع، بينما لا تتأثّر النوبة الهستيرية بالدّواء إلاّ بسبب تأثير الدّواء الإِيحائي.

( ١٢) الحركة الدّماغية في الصّرع حركة صرعية أثناء النوبة، وربّما تكون مضطربة وغير طبيعية في وغير طبيعية في النوبات الصّرعية، بينما تظل الحركة الكهربائية للدّماغ طبيعية في النوبات الهستيرية وما بين النوبات.

(١٣) قد يُصاب المريض بالصّرع بالتهيَّج بعد انتهاء النّوبة الصّرعية الفعليّة، أمّا المريض المصاب بالهستيريا فإنّ التهيَّج بالحركة أو الكلام إذا حدث فإنّما يحدث أثناء النوبة لا بعدها [(١)].

#### هل يستطيع الشّيطان أن يصرع النّاس؟

والذى يدلّ على أنّ الشّيطان ضعيف لا يقدر على صرع النّاس وجوه [(٢)]: (أحدها) قوله تعالى حكاية عن الشّيطان ﴿وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُم مِّن سُلُطُن إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِى فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم ﴾ [إبراهيم: ٢٢]. وهذا نص صريح فى أنّه ليس للشّيطان قدرة على الصرع أو القتل أو الإيذاء. [وإذا كان الشّيطان يعترفُ بضعفه فيما أتيح له، فكيف يزعمون له القدرة على ما لم يُتح له؟ وما ادّعى الشّيطان القُدرة على شيء تمّا نسبتم إليه، فكيف تدّعون له ما لم يدّع لنفسه؟!.

[ والسلطان المنفى فى هذا الموضع هو الحُجَّة والبرهان ، أى ما كان لى من حُجَّة ولا برهان أَتْ ما كان لى من حُجَّة ولا برهان أَحتج به عليكم ، كذا قال ابن عبّاس : إِنِّى ما أظهرت لكم حجَّة إلا أن دعوتكم فاستجبتم لى وصدّقتم مقالتى واتبعتمونى بلا برهان ولا حُجَّة ] .

(والثَّاني) أن يقال عن الشَّيطان واحد من أمرين:

( ١ ) إِمَا إِنّه كثيف الجسم، فإن كان كذلك وجب أن يُرى ويُشاهد، إذ لو جاز فيه أن يكون كثيفا ويحضر ثمّ لا يُرى لجاز أن يكون بحضرتنا جبال وأنهار ونحن لا نراها.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الصّحة النّفسية للدكتور حامد عبد السّلام. (٢) انظر تفسير المنار [ج٣ص ٨٠].

( ٢ ) أو يقال إنّه من الأجسام اللّطيفة كالهواء، فمثل هذا يُمتنع أن يكون فيه صلابة وقوة، فيُمتنع أن يكون قادرا على أن يصرع الإنسان ويقتله.

(والثّالث) لو استطاع الشّيطان أن يقتل ويصرع لصح له أن يفعل مثل معجزات الأنبياء عليهم السّلام، وذلك يجر إلى الطّعن في النّبوّة، ويدلّل على هذا ما جاء في العنجيح أنّ رسول الله عَلَي قال «مَا مِنْ عَبْد يُصْرعُ صَرْعَةً مِنْ مَرَض، إلاّ بَعَنَهُ اللهُ مِنْهَا طَاهرًا (١) ». والدّلالة التي يحملها الحديث أنّ الصَرْع مرض يخضع لعلاج الأطبّاء ولا علاقة له بَما يسمّى بالمس أو غيره.

(الرّابع) أنّ الشّيطان لو قدر على ذلك فَلمَ لا يصرع جميع المؤمنين، ولِمَ لا يخبطهم مع شدّة عداوته لأهل الإيمان والتّقوى والصّلاح.

واحتج القائلون بأنّ الشّيطان يقدر على هذه الأشياء بأمرين:

( ١ ) ما رُوى بأنّ الشّياطين في زمن سليمان كانوا يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسيات وهي من الأعمال الشّاقة.

(٢) أَنّ قول الله تعالى ﴿ يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ صريح في أنّ تخبُّط الإنسان يكون بسبب مسله لـه.

والجواب عن (الأوّل) أنّ الله تعالى كلّفهم فى زمن سليمان، فعند ذلك قدروا على هذه الأفعال بإقدار الله تعالى لهم عليها، وكان ذلك من المعجزات التى أيد الله تعالى بها نبيّه عليه السّلام. أمّا (الثّانى) فإنّ الشّيطان يمسّه بوسوسته المؤذية التى يحدث عندها الصرّع [(٢)].

#### (حديث إفاقة المصروع موضوع)

ومن الأحاديث التي يعتمد عليها المعالجون لحالات الصَرِع ما نُسب إلى ابن مسعود من قوله «بَيْنَمَا أَنَا وَالنَّبِيَ عَلِي فَي بَعْضِ طُرُقَاتِ الْمَدينَة، إِذْ برَجُلِ قَدْ صُرعَ، فَدَنَوْتُ منْهُ وَقَرَأْتُ فِي أَذُنه ؟ قُلْتُ قَرَأْتُ مَنْهُ وَقَرَأْتُ فِي أَذُنه ؟ قُلْتُ قَرَأْتُ قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ أَفُدَه ؟ قُلْتُ قَرَأْتُ فَقَالَ النَّبِي عَبْكَ النَّنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٥٥]. فَقَالَ تَعَالَى ﴿ أَلْدَى بَعْنَى بِالْحَقِ نَبِياً لَوْ قُرَاها مُوقَن عَلَى جَبَلِ لَزَالَ (٣٠)».

ولمّا كان مدار هذا الحديث من ثلاثة طرق \_ يدور على [ابن لهيعة] وهو «ضعيف» (١) أورده في صحيح الجامع [٣٤٧٥] والصّحيحة [٢٢٧٧] عن أبي أمامة.

<sup>(</sup> Y ) انظر تفسيرالفخر الرّازي [ ج ٧ ص ٩٦].

<sup>(</sup>٣) أورده الكناني في تنزيه الشريعة [ ١ / ٢٩٤] ورواه العقيلي في الضعفاء الكبير [ ٢ / ٦٣ / ت ٦٧٣].

بخلاف وجود [الوليد بن مسلم] في أحد الطرق وهو «مُدلِّس». ومن طريق رابع عن [سلاّم ابن رزين] وهو «مجهول» لا يُعرف وحديثه «باطل». فهذا الحديث يكون «ضعيف جدا» من بعض طرقه و «ضعيف» من طرق أخرى. و[قال] عبد الله بن أحمد بن حنبل [حدّثت أبي هذا الحديث فقال موضوع، وهذا حديث الكذّابين (١٠).

ومن العجيب أن يشير ابن القيم في كتابه: «زاد المعاد» إلى أنّ شيخه [كان كثيرا ما يقرأ في أذن المصروع ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّما خَلَقْنَكُمْ عَبَثُ الْكُثْمُ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ وحلتنى يقرأ في أذن المصروع ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّما خَلَقْنَكُمْ عَبَثُ الْكُثْمِ اللَّيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ وحلتنى أنسه قرأها مرة في أذن المصروع فقالت الروح نعم ومدّ بها صوته، قال فأخلت له عصا وضربته بها في عروق عنقه حتى كلّت يداى من الضرب! قالت أنا أحبه . . الخ (٢٠٠٠). ومن المؤسف أنّ المدوّن في زاد المعاد ليحكى تلك المأساة التي يعيشها بعض أفراد هذه الأمّة بكلّ تفاصيلها عندما نكبوا بما يسمّى «بولوج الجنّ جسد الإنس» وحادوا عن الصّراط المستقيم ولاحول ولا قوّة إلاّ بالله .

والمتأمّل لهذه القصّة الواهية يجد أنّها تحمل [لَمْزًا] في الصّحابي الجليل عبد الله

(١) [الحديث الموضوع]: لغة مأخوذ من وَضَعَ الشّيءَ يَضَعُهُ وَضَعًا: إِذَا حطّه وأسقطه. وقيل: هو مأخوذ من الضّعة وهي الانحطاط في الرُّتبة، واصطلاحا هو الحديث الخُتلق المصنوع المكذوب على رسول الله عَلَيُّة وقد سُمّى بَالحديث رغم كونه ليس بحديث إمّا بإرادة القدر المشترك وهو يحدّث به، أو بالنّظر لما في زعم واضعه بأن يضع كلاما من عند نفسه ثمّ ينسبه إلى النّبي عَلَيُّة مُتعمّدا ذلك، والحديث الموصوع هو شرّ الأحاديث كما قال أهل العلم ولا تحلّ روايته في الفضائل أو غيرها ويجب التحذير منه واجتنابه.

وقال العلماء بحرمة رواية الحديث الموضوع، على من عرف كونه اموضوعا، أو غلب على ظنّه وضعه، فضمن روى حديثا عَلَمَ أو ظنّ وضعه ولم يبيّن حال روايته ووضعه فهو داخل فى جملة وعيده على فمن روى حديثا عَلَمَ أو ظنّ وضعه ولم يبيّن حال روايته ووضعه فهو داخل فى جملة وعيده على البخارى [ ١٩٠] ومسلم [٣]: ومَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبُواً مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِه. وهى رواية ومَنْ تَعَمَّدَ عَلَى كَذَبًا فَلْيَتَبُواً مَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِه. كما وأنّه مندرج فى جملة الكاذبين على رسول الله على المنام. بالشّىء على خلاف ما هو عليه سواء كان عمدا أو خطأ وسواء كان فى اليقظة أو فى المنام.

(قال) في فتح البارى [واغتر قوم من الجهلة فوضعوا أحاديث في الترغيب والترهيب وقالوا: نحن لم نكذب عليه الترغيب والترهيب وقالوا: نحن لم نكذب عليه بل فعلنا ذلك لتأييد شريعته، وما دروا أن تقويله على الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تأيّه إثبات حكم من الأحكام الشرعية، سواء كان في الإيجاب أو النّدب، وكذا مقابلهما وهو الحرام و الحلال، وجوز الكرامية وضع الكذب في الترغيب والترهيب في تثبيت ما ورد في القرآن والسَّنة وما دروا أنّه كذب عليه لا له، وجهلهم باللَّغة العربية وفليلج النَّار، فقد جعل الأمر بالولوج مسبَبا عن الكذب.

لذلك أجمع علماء المسلمين على أنا مَن تعمّد الكذب على رسول الله على حديث واحد رُدَّتْ رواياته كلّها وبطُل الاحتجاج بها حتى لو تاب وحسنت توبته، لأنّ الكذب على رسول الله على يترتب عليه تشويه معالم الإسلام وقلب معانى الدّين القويم. [المستدرك للنّيسابورى ج ١ ص ٤٠ - وفتح البارى ج ١ ص ١٩٩]. (٢) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٦٩].

ابن مسعود رَوَ الله و تصعه في موضع سوء الأدب الذي نرباً أن يحدث منه في خطابه للنبى عَلَيْ الذي هو رحمة الله للعالمين، فتنسب إليه قوله «بَيْنَمَا أَنَا وَالنَّبِيُّ عَلِيْ »: وفيه يشير إلى تقدُّمه على رسول الله عَلَيْ في الذكر، ثمّ يشير مرّة أخرى إلى تقدُّمه عليه في مباشرة علاج المصروع بقوله «فَدنَوْتُ منْهُ وَقَرأتُ في أَذُنه»!!.

ثمّ تضع هذه القصّة الواهية ابن مسعود موضع المسئول العارف في حضرة رسول الله على عنده القصّة المناه أن على الإطلاق في موقع السّائل المتلقّى والذي حشاه أن يكون من الجاهلين بقوله له «مَاذَا قَرَأْتَ في أُذُنه ؟».

وقد جاء النّهى الصّريح في القرآن الكريم عن أن يُقدِّم أيًّا من كانت نفسه على رسول الله عَيْنَ لا بالقول ولا بالفعل وهو مشمول قول الله تعالى ﴿لا تُقدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِم ﴾ [الحجرات: ١]. فجاء قوله ﴿لا تُقدِّمُواْ ﴾: في قراءة الضّحَاكُ ويعقوب بفتح التّاء والدّال بمعنى [لا تَتَقَدَّمُوا] أي لا تضعوا أنفسكم في موضع مُتقدِّم على رسول الله عنى أيا كان هذا الموضع، ثمّ تأتى قراءتها عند الباقين بضمّ التّاء وكسر الدّال [من التقديم] والتّقديم: لا تقدّموا أنفسكم في حضرة النّبى عَيْنَ أي فلا تجعلوا لأنفسكم تقدّما ورأيا عنده والمعنى في القراءتين واضح وظاهر:

ومقصوده لا تُقدِّموا قولا ولا فعلا بين يدى الله وقول رسوله عَلَى وفعله فيما سبيله أن تأخذوه عنه من أمر الدّين والدُّنيا، ومن تقدَّم قوله أو فعله على رسول الله عَلَى فقد قدّمه على الله تعالى لأنّ الرّسول عَلَى إنّما يأمر عن أمر الله عز وجلّ، وقال ابن عبّاس رَوَّ فَكَ في سبب نزول الآية [نُهُوا أن يتكلَّموا بين يدَى كلامه عَلَى الله عن مجاهد [لا تفتاتوا على الله ورسوله حتى يقضى الله على لسان رسوله عَلى الله ورسوله تتقوّلوا في حضرته ولا تبتدعوا، وافتات الكلام: ابتدعه، وافتات بوأيه: استبدّ به [(١٠)].

ولا شك أن مثل هذه القصة تفتقد أدنى مراتب الأدب الأخلاقى فى مراعاة أبَّهة النبوة وكمال رفعتها وجلالة مقدارها وانحطاط سائر الرُّتب وإن جلّت عن رُتبتها وقد قال الله تعالى ﴿لا تَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتَ ٱلنَّبِي ﴾. لقد تربّى الصّحب الكرام بأدب نبيّهم عَلَي وتعاملوا معه بتلك الأخلاق السّامية الرّفيعة التي أرسى قواعدها وحى السّماء إذ قال لهم ربّهم سبحانه:

﴿ لا تُقدِّمُوا ﴾ : وفيه نهى عن أى فعل يُنبىء عن كونهم جاعلين لأنفسهم
 فى حضرة النّبى عَلَيْكُ وزنا أو مقدارا أو مدخلا فى أمر من أوامر الدّين أو نهى من نواهيه.

<sup>(</sup>١) انظر أحكام القرآن لابن العربي [ج ٣ ص ١٧١٢] وتفسير القرطبي [ج ١٦ ص ٣٠١]..

\* ثمّ يأتى قوله ﴿لا تَرْفَعُوا أَصْوَتَكُمْ ﴾ . وقد تضمّن النّهى عن كلّ قول يُنبىء عن ذلك الأمر لأنّ من يرفع صوته عند غيره يجعل لنفسه اعتبارا وعظمة وهما الأمران اللّذان لا محلّ لهما أبدا في حضرة النّبي الأكرم محمّد عَلَيْكَ .

## (الأمر الرابع)

#### أنَّ الجنَّ لا يُهسَّ الإنسان بنصَّ القرآن

الشّيطان وقبيله وليس الجنّ هو الذى اختصّه القرآن بالمسّ الذى انحصر أمره بين النّزغ والوسوسة، فكما أنّ فى «عالم الجنّ» من هو مُؤمن ومن هو كافر، ومن هو مُطيع ومن هو زنديق، فإنّ فيهم كذلك أصحاب الأهواء المتباينة والملل المختلفة كما جاء وصفهم فى التّنزيل الكريم ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَلْسِطُونَ ﴾[الجنّ: ١٤].

فالمسلمون منهم والصّالحون لا يتعرّضون للمسلم بشرِّ في كلّ الأحوال، فكما أنّ إبليس عدوِّ لنا فهو عدوِّ لهم يُعادى مُؤمنهم ويُوالى كافرهم، أمّا الشّر كلّ الشّر فإنّه يتبدّى مَن أسماهم القرآن «بالقاسطين» وهم الجائرون العادلون عن طريق الحقّ من الجنّ، وممّن أشار إليهم بقوله سبحانه ﴿وَمِنَّا دُونَ ذَالِكَ ﴾: أي الكافرون منهم.

فهؤلاء وأولئك هم «عُصَاةُ الْجِنِّ ومَرَدَتِهِ» الذين خاطبهم الخالق بقوله ﴿ يَلْمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ قَدِ ٱسْتَكْفُرْتُم مِنَ آلِإِنسِ وَقَالَ أَوَلِي آؤُهُم مِّنَ آلْإِنسِ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا آ أَجَلَنَا ٱلَّذِي َ أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ ٱلنَّارُ مَثْوَلِكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٨].

فعُصَاةُ الجن لا يكون منهم للإنسان إلا الاستكثار من الغى ودفعه إلى الباطل وتزيينه له، ومُخالفته شرع الله ودينه كما في قوله ﴿قَدِآسَتُكَثَرْتُم﴾ · أى رغبتم الإنس وزيّنتم لهم طريق الغواية والضّلال ودعوتموهم إلى الفجور والمعصية، فصادفت دعوتكم لهم قبولا للباطل ونزوعا إلى الهوى والضّلال واستمتاعا بالحرام.

وتأتى الآية الكريمة في معرض التقريع لهؤلاء الضّالين من الإنس والجنّ على أعين الخلق جميعا يوم الدّين، فكما كان التّقريع والتّعنيف للجنّ استهزاء وتبكيتا فكذلك كان للإنس لوما وتوبيخا، لأنّ الدّعوة إلى الإثم والفجور جاءت من الجنّ أولاً فتلقّاها الإنس بالإيجاب والقبول، فتأكّد بذلك أنّ المشاركة حاصلة بين الفريقين وهو مراد قوله تعالى ﴿ ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ ﴾ .

إنّه الجواب الذي يكشف طبيعة الغفلة والخفّة في هؤلاء الأتباع، كما يكشف عن مدخل الشّيطان إلى نفوسهم في دار الخداع، لقد كانوا يستمتعون بإغواء الجنّ لهم

وتزيينه ما كان يُزيّن لهم من التّصوُّرات والأفكار، ومن المكابرة والاستهتار، ومن الإثم ظاهره وباطنه، فمن منفذ الاستمتاع دخل إليهم الشّيطان، كانت الشّياطين تستهويهم وتسخّرهم لتحقيق هدف إبليس في عالم الإنس! وهؤلاء الأغرار المستخفون يحسبون أنّه كان استمتاعا متبادلا وأنّهم كانوا يمتّعون فيه ويتمتّعون! ومن ثمّ يقولون ﴿رَبَّنَا اَسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْض﴾

وفى الجملة فإن استمتاع الإنس بالجنّ، والجنّ بالإنس يشبه استمتاع الإنس بالإنس ومقصود ذلك من الآية الكريمة:

وفى الآية إِشارة إلى ما كان مُتعارفًا عليه فى الجاهلية وما يزال مُتعارفًا إلى اليوم فى بيئات كثيرة -من أنّ للجنّ سُلطانا على الأرض وعلى النّاس، وأنّ لهم قدرة على النّفع والضّر، وأنّهم مُحكّمون فى مناطق من الأرض أو البحر أو الجوّ، إلى آخر هذه التّصور التقم مُكان يقتضى القوم إذا باتوا فى فلاة أو مكان مُوحش أن يستعيذوا بسيد الوادى من سُفهاء قومه ثمّ يبيتون بعد ذلك آمنين [(١)].

ولمّا كانت الاستعاذة بغير الله تعالى كفر وشرك فما ازداد المستعيذ بهم إلا إِثما وخطيئة ، «فَالرَّهَقُ» في كلام العرب هو الإثم وغشيان المحارم. ورجل «رَهِقَ» إِذَا كان كذلك ومنه قوله تعالى ﴿فَزَادُوهُمْ رَهَقَا ﴾ أَضيفت الزّيادة إلى الجنّ إِذ كانوا سببا لها ، أى إِنّ الإنس زادوا الجنّ طَعَياتنا بهذا التّعوُّذ حتّى قالت الجنّ سُدْنا الإنس والجنّ.

(٢) أمّا استمتاع عصاة الجنّ بالإنس فيتحقّق بطاعة الإنس لهم وتلذُّذهم بما يلقون السهم من الأراجيف والكهانة والسّحر، كما يجدون هذا الاستمتاع عند تعظيم الإنس لهم فيما يزيّنون لهم من الضّلالة والمعاصى إمّا في شرك، وإمّا في فاحشة، وإمّا في أكل حرام، وإمّا في قتل بغير حقّ، فالشّياطين لهم غرض فيما نهى الله تعالى عنه من الكُفر والفسوق والعصيان، ولهم لذّة في الشّر والفتن فيأمرون به فيما لا منفعة لهم فيه، كما

<sup>(</sup>١) انظر في ظلال القرآن [ج ٢٩ ص ٢٧٢٨].

فعل إبليس بآدم لمّا وسوس له وكما أمر بالسّجود له فامتنع.

وقوله فى الآية الكريمة ﴿ أَسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَحْسِ ﴾ : يرد قول من قال [إن الجن هم الذين استمتعوا من الإنس، لأن الإنس قبلوا منهم]. والصّحيح أن كلّ واحد منهم مستمتع بصاحبه والتقدير فى العربية: استمتع بعضنا بعضا، فاستمتاع الجنّ من الإنس إنّهم تلذذوا بطاعة الإنس إيّاهم، وتلذُّذ الإنس بقبولهم من الجنّ حتّى زَنُوا وشربوا الخمور بإغواء الجنّ لهم.

ثمّ يأتي قوله تعالى في الآية التّالية لهذه الآية ﴿وَكَدَّ لِكَ نُوَلِّى بَعْضَ ٱلطَّلِمِينَ بَعْضً الطَّلِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٩]. ليؤكّد النّهاية المحتومة لهذا الاستمتاع عندما يكلُ الخالق سبحانه بعضهم إلى بعض فيما يختارونه من الكُفر فلا يستطيعون تخليصهم يوم القيامة من العذاب.

#### المسّ لا يكون بولوج الجنّ جسد الإنس

إِنّ كلمة «الْمَسِّ» التى توقَّف عندها أصحاب القول «بالولوج» أضافوا لها ما لم يكن موجودا فى اللَّغة التى أجمع أهل المعرفة بها، على أنّ المقصود بالمسّ الإصابة بالجنون وهذا ما لاخلاف فيه، وإنّما يأتى الاختلاف بين الفريقين فى الكيفيّة والهيئة لأنّ ظاهر الآية هو «المسّ» الذى يكون من الخارج وهذا يتعارض مع القول بأنّه كناية عن «الدّاخل» وهو لا يرجع إلى معنى صحيح فى الاعتبار.

وتأكيدا لذلك فإنّه يتبيّن عدم إمكان دخول الجنّ بدن المصروع من عدّة وجوه:

(الوجه الأوّل) أنّ «الْمَسَّ» إذا كان مُتَّفَقًا عليه بين الفريقين فإنّ ذلك يؤكّد عدم استحالة ظاهر النّص ليكون مسّا من الخارج فيُؤدّى إلى الصَّرْع، ويُؤخذ المثل عن ذلك من الكهرباء عندما تُصعق المماسّ لها من الخارج، وكذلك البروق والصّواعق إذا نزلت على الدّابة لتقتلها في التوّ واللّحظة.

وهو ما يُبيِّن أنّ المماسّة تكفى من الخارج لانتشار الأثر داخل كلّ الجسد، ممّا لا يلزم معه دخول الشّيطان في الإنس لصرعه، بل يتمّ ذلك بالمماسّة عن طريق الوسواس الذي يكون أنكى وأشد أثرا من الصّرع لكونه أصل المصائب كلّها في حياة النّاس.

(الوجه الثّانى) لمَا أخبر الله تعالى أنّ هؤلاء الذين اتّقوا ﴿ أَذَا مَسَّهُمْ طَلِيْكُ مِن الشَّيطُنِ تَكَسَّرُواْ ﴾ [الأعراف: ٢٠١]. فإنّ هذا لا يعنى أنّه اخترقهم بل إنّ المقصود بذلك دعوة الشّيطان إليهم لطلب اللّذات والشّهوات والاشتغال بغير ذكر الله تعالى وهو المراد من مس الشيطان.

ومَنْ كان كذلك كان في أمر الدّنيا مُتَخَبِّطًا: فتارّة يجرّه الشّيطان إلى النّفس والهوى، وتارّة يجرّه الملَك إلى الدِّين والتَّقْوى، فينتج عن ذلك «حركات» مضطربة و«أفعال» مختلفة وهذا هو «الْخَبْطُ الْحَاصلُ» بفعل «الشّيطان» وتأثيره.

(الوجه القالث) إنّ الذين تأوّلوا النّص «بالدُّخول» في الجسد ليس عندهم من الأدلة على دلك سوى أن يقولوا «بالضّعيف» من الرّوايات التي أوردوها على سبيل الحُجّة وهي «لا تصلح» لدليل، ولا ينبغي أن يرتكن إليها «تأويل» حيث يبقى النّص على ما هو عليه من ظاهره ومُوافقته لبقية النصوص ثمّ تطابقه مع المعنى الرّاسخ في اللّغة، وهذا يتطلّب الإشارة إلى مسألتين:

#### (الأولى) مُخالِغة تأويل كلمة «الْمُسّ» لحقيقة اللّفظ

أشار علماء الأصول إلى أنّ التّأويل الذي يتوافق مع ما دلّت عليه النّصوص وجاءت به السّنّة ويُطابقها هو التّأويل الصّحيح، أمّا الذي يُخالف ما دلّت عليه النّصوص وجاءت به السّنّة هو التّأويل الفاسد، ولا فرق بين باب الخبر والأمر في ذلك، وكلّ تأويل وافق ما جاء به النّبي عَلَي فهو المقبول وما خالفه فهو المردود، ومن معاني التّأويل تفسير ما يؤول إليه الشّيء ومصيره وهو في الأصل التّرجيع ومنه [تأوّلت الآية]: إذا نظرت فيها برجع معناها، واصطلاحا صرف اللّفظ عن معناه الظّاهر إلى معنى يحتمله إذا كان الختمل الذي يراه مُتوافقا مع الكتاب والسّنة:

\* فعرّفه ابن حزم في الأحكام [(١)]: بأنّه نقل اللّفظ عمّا اقتضاه ظاهره وعمّا وضع له في اللّغة إلى معنى آخر.

\* وقال ابن الحاجب في مختصر المنتهى [(٢)]: أنَّه حمل الظَّاهر على المحتمل المرجوح بدليل يُصيِّره راجحا.

ب وجاء في الإحكام للآمدى [(")]:أنَّه حمل اللَّفظ على غير مدلوله الظَّاهر منه مع احتماله له.

 « وقال الغزالي في المستصفى [(²)]: بأنّه احتمال يعضّده دليل يصير به أغلب على الظّن من المعنى الذي يدل عليه الظّاهر.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم [ج ١ ص ٤٢].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب مختصر المنتهى الأصولي [ص ١٤٩].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الإحكام في أصول الأحكام للآمدي [ج ١ ص ٥٣].

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب المستصفى للإمام الغزالي [١/٣٨٧].

وعليه فإن كلّ تأويل يعود على أصل النّص بالإبطال فهو باطل، كذلك كلّ ما ألف استعماله في ذلك المعنى لكن في غير التّركيب الذي ورد به النّص، فإذا ما طبّقت تلك القواعد على تأويلهم «للْمَسّ» أنّه «ولوج» لتبيّن الآتي:

(أوّلا) أنّ تأويل لفظة «المسّ» على أنّه «ولوج» ودخول في بدن الإِنسان «تأويل باطل» لأنّ اللّفظ لم يحتمل ذلك ولم يعرف على هذا النّحو في لغة العرب وذلك :

ب لأنّ «المعنى» الذى قصدوا إليه لم «يُؤْلَف» استعماله فى لغة المخاطب وإن أُلفَ فى الاصطلاح «الحادث» وأنّ اللفظ لم «يُعهد» استعماله فى المعنى «المؤوّل» فيكون «تأويله» وحمله على خلاف «المعهود» من استعماله باطلا.

\* ولأنّ «الولوج» بخلاف «المسّ» من الخارج فيكون بذلك إبطالا لمعناه ويعود بذلك على أصل النّص، وأنّ هذا التّأويل لم يدلّ عليه دليل من السّياق ولا معه قرينة تقتضيه، ولو قصد المخاطب ذلك لأحاط بالكلام قرائن تدلّ على المعنى المخالف لظاهره حتّى لا يُوقع السّامع في اللّبس والخطأ.

(ثانيا) لمّا كان الأصل في الكلام هو الحقيقة والظّاهر، كان العدول به عن حقيقته وظاهره مُخْرِجًا له عن الأصل، فاحتاج مُدَّعي ذلك إلى دليل يُسوِّغُ له إخراجه عن أصله لا أن يعدل عن الحقيقة بتأويلها ثمّ يجعل هذا التّأويل نفسه دليلا، فهذا تخبُط واضح وحياد عن الجادّة وزيغ عن الحق من وجوه:

(1) أنّ عدم احتمال اللّفظ للمعنى الذى تأوّله المتأوّل كذب على اللُّغة وإنشاء لوضع من عنده فيكون ضربا من الأوهام.

( ٢ ) إذا خرج المعنى عن حقيقة اللَّفظ فقد يكون له وجوه، فتعيين ذلك المعنى يحتاج إلى دليل، فإن لم يتوفّر الدّليل صار وجها من وجوه الأوهام أيضا.

(٣) إقامة الدليل الصّارف للفظ عن حقيقته وظاهره، فإن كان دليل المدّعى للحقيقة والظّاهر قائما فلا يجوز العدول عنه إلا بدليل صارف يكون أقوى منه، وقد تواترت الآيات التى توضّح أنّ كيد الشّيطان لا يتعدّى الوسوسة وأنّها باستجابة الإنسان تصير مسّا وخضوعا للشّيطان الذى يتعدّى بعد ذلك مرحلة التّزيين والاستدراج إلى مرحلة الأمر والنهى، وكذلك تواترت أدلة السُّنة على أنّ كيد الشّيطان لا يعدو مجرّد الوسوسة، فإذا ما اتّحد الوسواس مع خذلان الإنسان صار مسًا فلم يعد هناك مجال لصرف ظاهر الآية إلى معان لم ينزل الله تعالى بها من سُلطان.

(٤) أنّ مدّعي الحقيقة قد أقام الدّليل العقلي والسّمعي على إرادة الحقيقة مدعما

اعتقاده بحشد من الآيات والأحاديث وعمل وإجماع الصّحابة والعلماء عملا بقاعدة البراءة الأصلية وظواهر النّصوص فأين ما ادّعوه من هذا.

(ثالثا) أنّ الأسباب الواجبة للتّأويل تنقسم إلى أربعة منها أثنان من جهة المتكلّم وهذا لا يتوفّر هنا لأنّ الخطاب من الشّارع سُبحانه وتعالى، وهو مُنزّهٌ عن نقص البيان وسوء القصد، ويتبقّى الذي هو من جهة السّامع وهو سُوء الفَهُم وسُوء القصد.

(رابعا) أنّ من تيسير القرآن للذكر تيسير معانيه للفَهْم، وهذا غير مُطابق لهذه الحالة، فلو كان كذلك لجاء اللّفظ بدلا من كلمة «المَسْ» المعروفة في اللّغة بأنّها من الخارج بـ (الدّخول) مثلا وهو لفظ عربي واضح يقطع المسألة تماما خصوصا أنّ:

- \* لفظ [ دَخُل ] قد ورد بمشتقاته في القرآن حوالي ( ١٢٠) مائة وعشرين مرّة.
  - \* أو لفظ [سلك] وقد ورد حوالي ( ١٢) اثنتي عشرة مرة.
    - \* أو [ولَجَ] وقد ورد حوالي (١٣) ثلاث عشرة مرّة.

(خامسا) لمّا كان الكلام ينقسم إلى:

- (١) نصّ صريح لا يحتمل التّأويل وهذا شأن عامة نصوص القرآن.
  - (٢) ونصَّ ظاهر في مراده وإن احتمل أنَّه يريد غيره.
- (٣) وما ليس بنص ولا ظاهر في المراد بل هو مُجمل يحتاج إلى بيان [(١)].

فلو قلنا أنّ موضوعنا يخضع (للقسم الأوّل) لانتهينا إلى أنّ «المسّ » يكون من الخارج، ولو أحلناه إلى (القسم الثّاني) فننظر في وروده، فإن اطرد استعماله على وجه واحد استحال «تأويله» بما يخالف ظاهره.

وجاء استعمال كلمة «المسّ» في مواضع كثيرة من القرآن منها قوله تعالى:

﴿ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسَّوَهُ ﴾ . وقوله ﴿ مُسَّتَهُمُ ٱلْبَالْمَاءُ وَٱلضَّرَآءُ ﴾ . وقوله ﴿ أَن مُسَّنِيَ ٱلْسَجَرُ ﴾ . وقوله ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ كَانَ يَتُوسَا ﴾ . وقوله ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ كَانَ يَتُوسَا ﴾ . وقوله ﴿ إِن يَمْسَسْكُمْ فَرَحُ ﴾ .

شمّ قُيِّدت «بمس الشيطان» في عدة مواطن منها قوله تعالى:

- \* ﴿ أَنتِي مَسَّنِي ٱلشَّيْطُكُ يُنصُّبِ وَعَذَابٍ ﴾ [ص: ١٤].
- \* ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَيْقٌ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ تَلَكُّرُوا ﴾[الأعراف: ٢٠١]. وجاءت في مواضع أخرى بخلاف مس الشّيطان مثل قوله تعالى:

\* ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِي ءُولَوْ لَمْ تَمْسَسَّهُ نَالُ ﴾ [النور: ٣٥].

\* ﴿ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا ٱلَّمُطَهَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٩].

والمعنى المطّرد فى هذه الآيات أن «المس» من الخارج وإلا فهل تلج النّار فى الزّيت ليضىء؟ وهل يلج المطهّرون فى الكتاب ؟. ولو قلنا أنّ موضوعنا يخضع (للقسم الثّالث) مجازا فهذا أيضا لا يجوز تأويله، لأنّه ليس فى كلام الله ورسوله عَلَيْ من هذا النّوع شىء من الجُمَل المركّبة وإنّما يقوم البيان القرآني على ثلاثة أنواع:

(الأوّل) نوع معه بيانه فهو مع بيانه يُفيد اليقين بالمراد منه.

(الثّاني) نوع جاء بيانه في آية أُخرى، فإِنّ البيان في الآيات الأُخرى يعضد قولنا ويثبت للنّص حقيقته.

(الثّالث) نوع بيانه موكول إلى الرّسول عَلَيّ فيُستفاد اليقين من المراد منه ببيان الرّسول عَلَيّة له، وهدى رسول الله مُطابق لظاهر الآيات وعملا بالبراءة الأصلية. وممّا سبق يتضح [(١)]:

(1) أنَّ الْمَسُّ ينتج عنه [صَرْعٌ نفسي] بلا خلاف.

(٢) أنّ الْمَسّ يكون من الخارج.

(٣) أنَّ التَّوقُف عند ظاهر الآيات شأن المؤمنين خاصة فيما يتعلَّق بالغيبيَّات.

ويتبقى في بحث هذه المسألة أن نشير إلى الفرق بين التّفسير والتّأويل:

وفى ذلك قال العلماء [أنّ التّفسير أعمّ من التّأويل، وأكثر استعمال التّفسير فى الألفاظ ومفرداتها، وأكثر استعمال التّأويل فى المعانى والجُمل، وأكثر ما يستعمل التّأويل فى الكتب الإلهيّة، أمّا التّفسير فيستعمل فيها وفى غيرها.

و (قال) آخرون: ما وقع مبيّنًا في كتاب الله عزّ وجلّ ومبيّنًا في صحيح السُّنَة سُمّي تفسيرا، لأنّ معناه قد ظهر وليس لأحد أن يتعرّض له باجتهاد ولا غيره، بل يحمله على المعنى الذي ورد ولا يتعدّاه، أمّا التّأويل فهو ما استنبطه العلماء العالمون بمعانى الخطاب، الماهرون بآلات العلوم (٢٠).

(قال) الماتريدى [التفسير القطع على أنّ المراد من اللّفظ هو هذا، والشّهادة على الله تعالى أنّه عنى باللّفظ هذا المعنى، فإن قال: دليل مقطوع به فصحيح، وإلاّ فتفسير بالرأى وهو المنهى عنه، والتّأويل: ترجيح أحد الاحتمالات بدون القطع والشّهادة (٣)].

<sup>(</sup>١) انظر كتاب استحالة دخول الجان بدن الإنسان [ص ١٠٦-١٠٨]. (٢) انظر معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة [ج ١ ص ٤١٩]. (٣) انظر روضة النّاظر [ص ٩٦].

### (الثّانية) نقض ما ادعوا أنّه أدلّة من السُّنّة

حينما يأتي الكلام على أمر غيبى مثل موضوع الجن والشياطين فليس لأحد مهما كان من هو أن ينتقص ما ثبت بالدليل أو أن ينتقص ما ثبت بالدليل أو أن يفسر ظاهر الآيات وفق هواه أو بلا دليل، فمن تأوّل فيهم تأويلا يخرجهم به عن هذا الظاهر فإنّه يكون بذلك قد خالف النصوص الشّرعية الصّحيحة التي وردت بشأنهم.

ولقد استدلّ القائلون بولوج الجنّ جسد الإنس بروايات عديدة تراوحت درجاتها ما بين الضّعيف [(١)] لانقطاعه مرّة لإرساله، ومرّة لضعف راو فيه، ومرّة لجهالة آخر وما بين الضّعيف جدًّا ومنها ما جاء عن الْجرْو الأسْوَد وغيره ممّا نبيَّنه على النّحوالتّالى:

#### [الرّواية الأولى]

وهى التى تحكى ما رُوى عن حماد بن سلمة عن فَرْقَد السَّبَخِيِّ عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس قال «أَنَّ امْرَأَةَ جَاءَتْ بوَلَدهَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْنَا فَقَالَتْ يَارَسُولَ اللهِ إِنَّ ابْني به لَمَمًا وَإِنَّهُ يَأْخُذَهُ عِنْدَ طَعَامِنَا فَيُفْسَدُ عَلَيْنَا طَعَامَنَا ؟ قَالَ فَمَسَحَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ صَدْرَهُ وَدَّعَا لَهُ فَتَعَ تَعَةً فَخَرَجَ مَنْ فيه مَثْلُ الْجَرْو الأَسْوَد ، فَشُفى (٢)».

وجاء عند الدّارمي بلفظ «فَقَالَتْ يَارَسُولَ الله إِنَّ ابني به جُنُونٌ وَإِنَّهُ يَأْخُذُهُ عِنْدَ غَدَائِنَا وَعَشَائِنَا فَيُخَبِّثُ عَلَيْنَا، فَمَسَحَ رَسُولُ الله يَنَظَّ صَدْرَهُ وَدَعَا، فَتَعَ تَعَةً، وَخَرَجَ مِنْ جَوْفِهِ مِثْلُ الْجَرْوِ الأَسْوَدِ فَسَعَى (٣)». و«التَّعَّةُ»: هي الْقَيْئَةُ أَى قَاءَ شيئا مُتتابعا عَلى أثر بعض.

[وهذه القصّة أخرجها أحمد (١-٢٣٩) ح (٢١٣٣) عن يزيد بن هارون (١-٤٥٢) ح (٢١٨٨) عن يزيد بن هارون (١-٤٥٢) ح (٢٢٨٨) عن عسقسان (١-٤٤٤) ح (٢٤١٨) عن أبى سلمة. والدّارمي (١-٤٤) ح (١٩) عن الحبّاج بن منهال. وأبو نعيم في الدّلائل عن الحبّاج أيضا كلّهم عن حمّاد بن سلمة عن فرقد السّبخي عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس فذكر القصّة]:

<sup>(</sup>١) [الحديث الضّعيف]: هو ما افتقد صفة من صفات القبول السّتة عند ابن الصّلاح وهي الاتصال والعدالة والضّبط والمتابعة وعدم الشّدوذ وعدم العلّة، ويتفاوت ضعف الحديث بحسب شدة ضعف رواته، ومنه ما له لقب خاص: كالموضوع والشّاذ والمقلوب والمُعلّ والمضطرب والمرسل والمنقطع والمعضل والمنكر. (قال) ابن العربي وغيره: لا يجوز العمل بالحديث الضّعيف مُطلقا لا في فضائل الأعمال ولا في غيرها لأنّه اختراع عبادة في الدّين وتشريع لم يأذن الله عزّ وجلّ به.[راجع علوم الحديث ص ٣٩ - ٤٠] و [التّدريب والتقريب 1 / ٩١ - ٩٢]. ولقد أورد مسلم [٧] عن أبي هريرة أنّ رسول الله ﷺ نهي عن الرّواية عن الصّعفاء والاحتياط في تحمّلها فقال «يكونُ في آخر الزّمَان دَجّالُونَ كَذّابُونَ، يَأْتُونَكُمْ مِنَ الأَحَادِيث بِمَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلاَ آتَكُمْ مِنَ الأَحَادِيث بِمَا لَمْ تَسْمَعُوا أَنْتُمْ وَلاَ آتَكُمْ مِنَ الْأَحَادِيث بِمَا

<sup>(</sup>٢) أورده أحمد بإسناد ضعيف [٢١٣٣ و ٢٢٨٨].

<sup>(</sup>٣) أورده أبو عبيد في غريب الحديث [ ١ / ١٤٧].

والتّحقيق يدلّ على أنّ هذه القصّة [واهية] والحديث الذي جاءت به غريب وعلّته هو فرقد السّبخي :

(١) قال ابن حبّان في المجروحين (٢-٥٠١) فرقد السّبخي كان فيه غفلة ورداءة حفظ فكان يهم فيما يروى فيرفع المراسيل وهو لا يعلم، ويسند الموقوف من حيث لا يفهم، فلمّا كثُر ذلك منه وفحشت مُخالفته للثّقات [بطُلَ] الاحتجاج به.

(٢) أورده البخارى في «الضّعفاء الصّغير» ترجمة (٢٩٨) قال: فرقد السّبخي أبو يعقوب عن سعيد بن جبير في حديثه [مناكير].

(٣) أورده النّسائي في «الضّعفاء والمتروكين» ترجمة [ ٩٩٠] وقال ضعيف.

(٤) وقال الشّيخ الألباني في تحقيق المشكاة [ضعيف].

والمتبادر إلى الذّهن من هذه القصّة بالإضافة إلى بُطلانها فإِنّها لا تصلح دليلا يقول به أصحاب دعوى الولوج على صحّة دعواهم للبراهين التّالية:

أولا - إقرار المرأة للنبي عَلَالَة أنّ الذي أصاب ابنها هو «الجنون» وهو ما يؤكّد طبيعة الحالة التي تعرضها الأحاديث وأنّها ليست تَلَبُّسًا للجنّ أو ولُوجًا لها فيه.

ثانيا -أنّ ذكر المرأة لمضاعفات هذا الجنون وتأثيره على ابنها بقولها عند أحمد في المسند «فَيُفْسِدُ عَلَيْنا عَذَاءَنا». وعند الدّارمي «فَيُخَبِّثُ عَلَيْنا» يضعنا أمام حالة مرضيّة بعيدة كلّ البعد عن دعوى الولوج أو المسّ.

ثالثا -أمّا عن مسألة «الجرو الأسود» فقد اتفقت روايات المسند على أنّ الذى «تَقَيَّأُهُ» الصّبى هو «مثلُ الْجَرُو الأسود». ثمّ جاءت رواية الدّارمي مُوافقة لذلك، والمثلُ في اللّغة «الشّبيهُ». فلا هو جرو ولا هو أسود وإنّما هو [شيء آخر] شُبه بالجرو الذي يسعى!. وفي القاموس المحيط عُرِّف [الْجَرُو ] بأنّه صغير كلّ شيء حتى الحنظل والبطيخ وكذا ولد الكلب والسّباع [(١٠)].

وإذا كان قد تقرّر في لغة العرب أنّ [الْجَرُو] هو صغير كلّ شيء، فليس بمُستغرب أن يكون الذي «تقيَّأهُ» الصّبي هو نوع من «ديدان المعدة»، إذ يُعلم من أهل الطّب أنّ أمعاء الإنسان يُمكن أن ينمو فيها بعض هذه الدّيدان ومنها دود البطن المسمّى [بالصُّغار] ودودة الإسكارس التي ينشأ منها مرض [الإسكارية] والدّودة الشّريطيّة وهي من أخطر الدّيدان التي تصيب الأمعاء ويترتّب على وجودها هلاك الإنسان، وفي معظم الأحيان تستطيع هذه الدّيدان أن تعيش داخل جسم الإنسان لعدّة سنوات ومن أخطرها [(٢)]:

<sup>(</sup>١) انظر القاموس المحيط [ص ١٦٣٩].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب أمراض الجهاز الهضمي للدكتور عماد تركي [ص ٢٠٩ - ٢١٥]

(أولا) الدّيدان الاسطوانية [النّيماتودا]: وهى ديدان ملساء إسطوانية الشّكل لولبيّة أو مسحوبة الأطراف، ويتراوح طولها من عدّة ملليمترات إلى عدّة سنتيمترات، وتختلف هذه الدّيدان عن البكتيريا والطُّفيليَّات الأُخرى وحيدة الخليّة بأنّها مُتعدّدة الخلايا ونكنّها غير مُقسَّمة، ومن أهم أنواع الدّيدان الاسطوانيّة:

(١) الأسكارس وتعد من أشهر وأكثر أنواع الديدان الاسطوانية انتشارا، وهى تعيش فى الأمعاء النفيقة ويبلغ أقصى طول للدودة البالغة الأنثى ٣٥ سم والذكر ٣٠سم، ومن مضاعفاتها أعراض سوء التغذية وتأخّر النمو فى الأطفال، ويتم فقس هذه الدودة بعد ابتلاع البويضات أثناء تناول الطعام الملوّث فى الأمعاء الدقيقة، ثمّ تأخذ اليرقة مسارا معقدا باختراق الغشاء الخاطى للأمعاء لتصل إلى الأوعية الدموية ومنها إلى الرّئتين ثم القصبة الهوائية ومنها إلى الحلق مرة أخرى ثمّ إلى الأمعاء الدقيقة.

(ثانيا) الديدان المسطّحة - [السّيستودا]: وهى ديدان شريطية الشّكل مخنّثة حيث تحتوى على أعضاء ذكرية وأنثوبة معا، وتعيش فى الأمعاء الدّقيقة وتحتاج عادة لعائل وسيط من النّدييات آكلة اللّحوم، وقد يحدث أحيانا أن يصبح الإنسان عائلا وسيطا لبعض هذه الدّيدان مثل الدّودة الشريطية للخنزير والدّودة الشريطية للكلاب وذلك عد تناوله طعام مُلوَّث ببويضات هذه الدّيدان، فينتج عن ذلك إصابة أعضاء مُختلفة بانيرقة منها الكبد والرّئة وأحيانا المخّ، ومن أهم أنواع الدّيدان المسطّحة [(١)]:

( 1 ) الدّودة الشّريطيّة وهي تعيش في الأمعاء الدّقيقة ويبلغ طولها عدّة أمتار، وتنكون من رأس به عدّة مُصّات تستخدمها في التّغذية والتعلُق بجدار الأمعاء، ثمّ حسم شريطي الشُكل مُقَسَّم، ويوجد نوعان من هذه الدّودة:

\* نوع تكون الخنازير هي العائل الوسيط له ويمكن أن يكون الإنسان عائلا رئيسيا عند تناوله خم الخنزير الذي يحتوى على اليرقة.

به ونوع آحر تكون الأبقارهي العائل الوسيط له ويكون الإنسان عائلا رئيسيا . ومع افتراض صحّة الحديث فإن هذا كله يؤكّد أنّ الذى «تَقيَّأُهُ» الصّبي هو شيء من هذا القبيل حسب منطوق هذه الرّوايات التي لم تسلم من ضعف فلا ينبني عليها حُكم بحال ولا يتحقّق من خلالها منطق أو استدلال .

#### الرواية النانبة

<sup>(</sup>١) انظر كتاب أمراض الجهاز الهضمي للدكتور عماد تركي [ص ١١٦]

اخْرُجْ إِنِّى مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله(1)». والحديث ضعيف لضعف عطاء بن السّائب وجهالة عبد الله بن حفص مجهول، لم يرو عنه غير عبد الله بن حفص مجهول، لم يرو عنه غير عطاء بن السّائب]: انظر الجرح والتّعديل [٥/٣٦] وتهذيب الكمال [٢/٧٥٧] وتاريخ البخارى الكبير [٥/٣٧].

أمّا عطاء بن السّائب فقد قال عنه يحى بن معين [لا يُحتج به] وقال البخارى [ما عطاء بن السّائب فقد قال عنه يحى بن معين [لا يُحتج به] وقال السُعبة وحاديثه القديمة صحيحة وزاد: من سمع منه حديث لم يكن بشيء]. وقال شُعبة وعنه ابن قطن [ثلاثة في القلب منهم هاجس وذكره]. كما ذكره ابن عدى في الكامل في الضّعفاء]. والحديث من هذا الطريق أخرجه البغوى في شرح السُّنة [٧/٧٠] ومصابيح السُّنة [٤/٧٠] والمسند [٩٥٤٧]

#### (الرّواية الثّالثة)

وهى ممّا رُوى عن أمّ أبان بنت الوازع عن أبيها «أنّ جدّها الزّارع انطلق إلى رسول الله عَلَيْ فانطلق معه بابن له مجنون أو ابن أخت له، قال جدّى: فلمّا قدمنا على رسول الله عَلَيْ المدينة قلت يارسول الله إنّ معى ابنا لى أو ابن أخت لى مجنون أتيتك به تدعو الله عزّ وجلّ له فقال «اثّنى به» فانطلقت به إليه وهو فى الرّكاب فأطلقت عنه وألقيت عنه ثياب السّفر وألبستُه ثوبين حسنيين وأخذت بيده حتّى انتهيت به إلى رسول الله عَلَيْ فقال «ادّنه منّى اجْعَلْ ظَهْرة ممّا يلينى». قال: فأخذ بمجامع ثوبه من أعلاه وأسفله، فجعل يضرب ظهره حتّى رأيت بياض إبطيه وهو يقول «أخْرُجْ عَدُو الله». فأقبل ينظر نظر الصّحيح ليس بنظره الأوّل، ثمّ أقعده رسول الله عَليه بين يديه فدَعاً له بماء فمسح وجهة ودعا له، فلم يكن فى الوفد أحدٌ بعد دعوة رسول الله عَليه يفضل عليه (٢)».

والخبر الذى جاءت به هذه القصّة أورده الطبراني في المعجم الكبير [٥/ ٢٧٥- ح/ ٢٥٥] قال: حدّثنا العبّاس بن الفضل الأسفاطي، حدّثنا موسى بن إسماعيل، حدّثنا مطير بن عبد الرحمن، حدّثتني أمّ أبان بنت الوازع عن أبيها أنّ جدّها الزّارع انطلق فذكر القصّة، وهي قصّة واهية والخبر الذي جاءت به لا يصحّ وهو غريب لا يروى عن الزّارع إلاّ بهذا الإسناد وعلّته أمّ أبان بنت الوازع:

(۱) لانفراد رَاوِ واحد بالرّواية عنها وهو مطير بن عبد الرحمن الأعنق وهذا واضح بتصريح الإمام الذّهبي بالانفراد، بعد أن أورد الإمام الهيثمي الخبر الذي جاءت به هذه القصّة في مجمع الزّوائد [٩-٣] قال: رواه الطّبراني وأمّ أبان لم يرو عنها غير مطير.

<sup>(</sup>١) أورده أحمد بإسناد ضعيف [ ١٧٤٩٥] وذكره ابن الجوزي [ ٢ / ١٧٦ ] في الضِّعفاء.

<sup>(</sup>٢) أورده الطّبراني في المعجم الكبير [٤٣٩٤].

(٢) بالتّحقيق نجد أنّ أمّ أبان لم يوثقها أحد من علماء الجرح والتّعديل وبذلك يتبيّن أنّها [مجهولة العين] ويكون حُكم الخبر الذى جاءت به القصّة [عدم القبول] كما هو مُبيّن في شرح النّخبة. (قال) السّخاوى في «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للعراقي [٢-٤٣]» [«مجهول عين» وهو كما قاله غير واحد (من له راوٍ) واحد فقط ولكن قد (ردّه) أي مجهول العين الأكثر من العلماء مطلقا (١)].

لقد استنبط بعض النّاس من هذه القصّة دليلا واهيا على ضرب المرضى والجانين، وهذا الاستنباط كان له أثره السّيىء حيث تمادى المعالجون ومنهم جهلة مُقصِّرون فاعتبروا أنّ كلّ الأمراض تلبّسا من الجان وأنّ أنفع الوسائل لذلك هى الضّرب المبرّح أو الخنق أو إيذاء المريض بحجَّة أنّه يُؤذى الجنّ المتلبّس وكلّها من الأمور المحدثة التي تخالف الشّرع الحنيف كما فى قوله عَنْ من حديث جابر عند مسلم «وَشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُها وَكُلَّ بدْعَة ضَلاَلةٌ (٢)».

#### الرواية الرابعةا

وتتضمن ما جاء في رواية ابن ماجه عن أبي ليلي قال «كُنْتُ جَالسًا عنْدَ النَّبِي عَلَيْ الْهُ عَلَا الْهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَنْدَ النَّبِي عَلَيْ الْهُ جَاءَهُ أَعْرَابِي فَقَالَ إِنَّ لِي أَخَا وَجِعًا ، قَالَ مَا وَجَعُ أَخِيكَ ؟ قَالَ بَه لَمَمٌ ، قَالَ اذْهَبْ فَأْتِنِي بِهِ . قَالَ فَذَهَبُ عَوْذَهُ بِفَاتَحَة الْكَتَابِ ، وَأَرْبَعِ فَأْتِنِي بِهِ . قَالَ فَذَهَبُ عَوْذَهُ بِفَاتَحَة الْكَتَابِ ، وَأَرْبَعِ آيَاتَ مِنْ أَوِّلِ الْبَقَرَةِ وَآيَتُ يْنِ مِنْ وَسَطِهَا ﴿ وَإِلَى هُكُمْ إِلَّهُ وَنَحِلًا ﴾ . وآيَةُ الْكُرْسِي وَثَلاَتُ آيَاتَ مِنْ خُاتَمَتِهَا . . » .

«.. وآية من آل عمران - أحسبه قال - [شهد الله أنّه لا إِله إِلا هُو]. وآية من الأعراف: [إِنَّ رَبَّكُمُ الله الذي خَلَق]. وآية من المؤمنون: [وَمَن يَدْعُو مَعَ الله]. وآية من سورة الجن : [وأنّه تَعَالَى جَدُّ رَبِّناً]. وعشر آيات من أوّل الصّافات، وثلاث من آخر سورة الحشر، وسورة [قُل هُوَ الله أَحَدٌ]. والمُعوّذتين، فَقَامَ الأعْرَابِيُّ قَدْ بَراً لَيْسَ بِهِ بَأْسٌ (٣)». و «اللّمم: طرف من الجنون يلم بالإنسان أي يقرب منه ويعتريه.

وحكم الأئمة في هذه الرواية أنّ فيها مجهولين ومُدلِّس وهو أبو جناب، والتّحقيق فيها أنّ قصّتها واهية والحديث الذي جاءت فيه منكر [(٤)] وأورده ابن ماجه (ح/٣٦١٥)

<sup>(</sup>١) انظر مجلة التوحيد القاهرية [العدد ٣٩٨ ص ٥٨].

<sup>(</sup>٢) من حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٩٧].

<sup>(</sup>٣) أورده في ضعيف آبن ماجه [٧١٥] وقال الألباني [مُنْكَرًّ].

<sup>(</sup>٤) [الحديث المنكر]: جعله ابن حَجَر في المرتبة الثّالثة بعد الموضوع والمتروك، وهو لغة اسم مفعول من: أنكره أي جحده ولم يعرفه، وقيل: هو الذي رواه الضّعيف مُخالفا للثّقات ويُطلق على ما تفرّد به الضّعيف وإن لم يخالف غيره، وقيل: هو الذي في إسناده رَاوٍ كثُرت غفلته أو فحُش غلطه أو ظهَر فسقه.

وأبو يعلى في المسند (٣-١٧٦) ح-١٥٩٤ والحاكم في المستدرك (ح-٨٤٤). وقال الألباني في التّعليق على ابن ماجه [حديث مُنْكَر] وقال أهل العلم أنّ مصطلح الاضطراب ينطبق على هذا الحديث لروايته على أوجه مُختلفة مُتقاربة كما قال النّووى في التّقريب [١-٢٦٢]. والعلّة الأساسية فيه فوق هذا الاضطراب هو أبو جناب الكلبي:

(١) فأورده ابن حبّان في المجروحين [٣-١١١] وقال: كان ثمّن يُدلَس على الثّقات ما سمع من الضّعفاء فالتزق به المناكير التي يرويها عن المشاهير، فوهاه يحى بن سعيد القطّان وقال لا أستحلّ أن أروى عنه.

( ٢ ) وعنه قال أحمد: أحاديثه أحاديث مناكير ثمّ أورد له حديثا وقال: والرّواية في هذا الباب فيها اضطراب وضعف.

(٣) وتعقّبه الذّهبي في (التّلخيص) وقال: أبو جناب الكلبي ضعّفه الدّارقطني والحديث منكر [انظر المستدرك-ج ٥ ص ٢٣٥٢].

فنعلم ممّا سبق أنّ هذه القصّة واهية والخبر الذى جاءت به منكر وعلّته واضحة ظاهرة ، كما يتبيّن للمطّلع فرية «إحضار الجان» وبُطلان ما نسبوه إلى النّبى عَيْكُ من أنّه حدّد آيات يحضر الجان عند قراءتها في أذن المجنون وأنّ كلّ ذلك كذب وافتراء على صاحب الشّريعة الغرّاء عَيْكُ وابتداع في شرع الدّين القويم .

#### العلاج بالقرآن انحراف به عن هجهته الصُحيحة

لمّا سُئل الإمام الأكبر محمود شلتوت شيخ الأزهر رحمه الله تعالى عن حقيقة أمر التّداوى ببعض آيات القرآن الكريم وما ينشره أدعياء العلاج عن استخدامها في كشف مسّ الجنّ وتلبّسه جسد الإنسان أجاب فضيلته بما يلى:

[ليس من شك في أن القرآن أنزل على نبينا محمد عَلَي لغرض هو أسمي الأغراض وأنبلها، وهو هداية النّاس إلى الحق عن طريقه وإخراجهم ممّا هم فيه من الظلمات إلى النّور، كما أنزله ليطهّر القلوب من رجس الخضوع لغيره ويرشد النّاس إلى العبادة الصّحيحة وإلى العلوم النّافعة وإلى الأخلاق الفاضلة، التي تحفظهم وتحفظ المجتمع الإنساني من مزالق الهوى والشّهوة، وأنزله أيضا ليرشد النّاس إلى الأعمال الصّالحة التي تسمو بالفرد والجماعة إلى مكانة العزّة والكرامة.

وقد أرشد القرآن الكريم إلى هذه الغايات في كثير من الآيات فقال سبحانه وتعالى ﴿ فَدْ جَآءَكُم مِنَ اللّهِ نُورُ وَكِمَا مُعِينَ مُبِينَ ﴿ مَهْدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ ٱللّهُ نُورُ وَكِمَا مُعُنِينَ مُهُدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ ٱللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

11]. وقوله نعالى ﴿ يَا النَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةً مِن رَّبِكُمْ وَشِفَآءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُلكَ وَرَحْمَةٌ لِلمُومِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧]. وبذلك كان القرآن شافيا لأمراض القلب الني تفسد على الإنسان حياته من الجهل بالحق، والشبهة التي تضعف الإيمان، والشهوة التي تعرى بالفساد، وقد تضمن القرآن الكريم بنصوصه وإرشاداته ما عالج البشرية من جهلها وشبهها وشهواتها.

ولم يختلف المسلمون الأوّلون في هذه الحقيقة بل آمنوا بها وحدّدوا الغاية التي لأجلها نزل القرآن، فأقبلوا على حفظه ودرسه يستخرجون نفائسه ويتعرّفون أحكامه، ثمّ أخذوا يعالجون به القلوب من رجس العقائد الباطلة والأخلاق الفاسدة ويدفعون به مجتمع الناس إلى سبل الخير والفلاح.

ومن هذا نعلم ما كان للقرآن الكريم من أثر وتوجيه في حياة المسلمين الأولين، بيد أنّ المسلمين بعد ذلك ما لبثوا أن انحرفوا بالقرآن عمّا أنزل لأجله، واستخدم لأغراض لا تمت بأوهى الأسباب إليه، ولا هي تما ينبغي أن تُستخدم أو تُتَخذ طريقا إليه، عنما جعله بعضهم وسيلة لاستخراج الجنّ من بدن الإنس في الوقت الذي أثبت فيه القرآن بآياته المعجرات أنّ الجنّ لا يقدرون على إلحاق الإيذاء الاتصالى أو النّلبُسي بالإنسان.

لقد انحرف المسلمون بالقرآن إلى جهة أخرى لم يتجه بها أحد من المسلمين الأولين، والسبب في ذلك جهلهم بمفردات هذا الكتاب الخالد وغرسهم أوهام التلبيس والشعوذة في عقول الناس روضعوا في نفوسهم أنّ الجنّ يلبس الإنسان، وأنّ لهم قدرة على استخراجه، ومن ذلك كانت بدعة العلاج بالقرآن والتحويطة والمندل وخاتم سليمان، فكما استخدموا الجنّ في إظهار العيب من مسروق ضائع أو مستقبل مخبوء استغلّوه كذلك في العلاج من الصرع وكشف المس من الشيطان.

إنّ الادعاء باستخدام القرآن في تحضير الجان والعلاج من أمراض الأبدان أمر يُخالف كتاب الله تعالى من الجهة التي أنزل لأجلها، ويعتبر في الوقت نفسه عنوانا سيئا على إيمان المسلمين من حيث لا يشعرون بمكانة تلك المعجزة الخالدة التي جعلها الله سبيلا لإنقاذ البشرية من الأوهام والخرافات.

وكان مع هذا وذاك عُنوانا على الجهل بنظام الأسباب والمسبّبات الذى نظم الله تعلى عليه العالم وهدى الناس إلى السّير في سبيله فهو سبحانه ﴿ ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ لَهُم هَدَك ﴾ [طه ٥٠]. وعندما يجعل الله القرآن سبيلا لإنقاذ البشرية من كل الأوهام والخرافات يعكس نفر من المسلمين القضية فيجعلونه سبيلا من سُبل الأوهام وعنوانا على الجهل بأسرار الله تعالى ونظامه المبدع في هذا الكون الذي نعيش فيه.

وفى الوقت الذى لا يقبل فيه الدّين والعقل هذا الانحراف يقوم مُدَّعى العلاج بكتابة الآيات القرآنية الحكيمة فى إناء ثمّ يمحوها بالماء ثمّ يأمر المريض بشربه، أو يقوم بكتابة الآيات فى قطع صغيرة من الورق ثمّ تلفّ كالبرشام ويأمر الملبوس بابتلاعها، أو يقوم بحرق تلك القطع ويُبخّر المريض بها على مرّات، أو يأمر بوضعها فى مكان معين من جسم المريض ؟.

وبهذا ونحوه اتّخذ الدّجًالون القرآن الكريم وسيلة لكسب العيش عن طريق يأباه الإيمان ويرفضه الدّين القويم، وذلك فضلا عن أنه انحراف بالهدى القويم عمّا أنزل لأجله، لما في ذلك من إفساد للعقول الضّعيفة وصرف لأربابها عن طريق العلاج الصّحيح وتغيير لسنّة الله تعالى في الأسباب والمسبّبات، واحتيال على أكل أموال النّاس بالباطل، وهذا تصرُّف لا يقرّه دين ولا يرضى به عقل سليم.

إِنّ الأمراض البدنية قد خلق الله لها عقاقير طبيّة فيها خاصيّة الشّفاء وأرشد إلى البحث عنها والتّداوى بها، وقد صحّ عن النّبى عَلَيْ أَنّه قال «لكُلِّ دَاء دَواءٌ، فَإِذَا أُصِيبَ دَوَاءُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ (١)». وقوله عَلَيْ عند البخارى عَن أبي هريرة «مَا أَنْزَلَ اللهُ دَاء إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شَفَاء (٢)». وجاء عند ابن ماجه بلفظ «إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ دَواء». وفي المسند عن ابن مسعود رفعه «إِنَّ اللهُ تَعَالَى لَمْ يُنْزِلْ دَاء إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شِفَاء، عَلَمَهُ مَنْ عَلَمَهُ، وَجَهَلَهُ مَنْ جَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ (٣)».

كُما يتأكّد ذلك بقوله ﷺ من حديث جابر «إِنْ كَانَ في شَيْء مِنْ أَدْوِيَتكُمْ خَيْرٌ: فَفَى شَرْطَة محْجَم، أَوْ شَرْبَة مِنْ عَسَلٍ، أَوْ لَذْعَة بِنَارٍ، وَمَا أُحبُّ أَنْ اكْتَوِيَ ( \* ) ». وَعن عائشة أَنَّ رسول الله عَنْ قَال «الْحُمَّى مِنْ فَيْحِ جَهَنَّمَ فَأَبُودُوهَا بِالْمَاء ( ٥ ) ». وأخرج مالك عن زيد ابن أسلم مرسلا «أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ لَرَجُلَيْنِ: أَيُّكُمَا أَطَبُ ؟ قَالاَ يَارَسُولَ اللهِ أَوَ فِي الطِّبِ خَيْرٌ؟ وَقَالَ يَارَسُولَ اللهِ أَوَ فِي الطِّبِ خَيْرٌ؟ وَقَالَ : أَنْزَلَ الدِّواءَ اللهِ أَوْلَ الأَدْواءَ ( ٢ ) ».

وتأتى أقوال النبى عَلَى علَى هذا النّحو إرشادا لأمّته إلى أنّ التّداوى من الأمراض البدنيّة إنّما تكون من طريق الطّبِ البشرى الذى يشخّص الأمراض ويعرف الدّواء، أمّا القرآن فلم ينزله الله دواء لأمراض الأبدان وإنّما أنزله كما قال دواء لأمراض القلوب

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٤].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦٧٨] وابن ماجه [٢٧٩٠].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد بإسناد صحيح [٣٥٧٨].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٢٠٥] وافقه البخاري [٥٦٩٧].

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم [ ٢٢٠٩] وافقه البخاري [ ٣٢٦٤].

<sup>(</sup>٦) أخرجه مالك في الموطَّأ [ ١٦٩٥] ورُوِّيَ موصُولًا عند الشَّيخين وغيرهما.

وشفاء لما فى الصدور، وإذا كانت أمراض الأبدان أمراضا مادية وشفاؤها بأدوية مادية فإنّ أمراض القلوب أمراض معنوية وشفاؤها بأدوية معنوية، والقرآن قد عالج مرض الجهل بالعلم، ومرض الشّبهة بالبرهان، ومرض الشّهوة بالحكمة.

وما التداوى في الأمراض البدنية بالقرآن إلا كقراءة البخارى وختمات النّصر على الأعداء في ميدان القتال، وإلا كقراءة ما يُسمّيه العامّة [عديّة يس] تحصيلا للرّغبات وتحقيقا للأماني والغايات، وكلاهما وضع للعلاج المعنوى مكان العلاج المادى وكلاهما قلب لنظام الله في خلقه وعُروج بالقرآن عما أنزل لأجله.

إنّنا ندعو المسلمين إلى أن ينظروا للقرآن النّظرة اللائقة بمكانته، وأن يضعوه فى المرتبة السّامية التى وضعه فيها المسلمون الأوّلون، وأن يمحوا من أذهانهم أنّ آياته نزلت لدواء الأبدان أو لشفاء العلل، وإنّما هو هدى ورحمة وتشريع، وتنوير للبصائر، وسموّ بالإنسانية، وتقويض للشّرك، وهدم للباطل، ونصرة للحقّ، فعلينا أن نبذل قصارى جهدنا فى صيانة كتاب الله تعالى عن الابتذال وأن نوجه النّاس إلى الانتفاع الصّحيح به، وإلى ما يحفظ كرامتنا بين الأم عن عريق الأسباب التى وضعها سبيلا للمجد والكرامة والله تعالى أعلم (١)].

#### (الأ مرالخا مس)

### اعتقاد «الولوج» مؤامرة شيطانية ضدّ المسلمين

بيّن أهل العلم أنّ الحديث عن الغيبيّات لا يتوثّق إلاّ بالدّليل القطعى الثّابت من كتاب الله تعالى أو سُنّة رسوله عَلَيْكَ، وما قرأه النّاس منسوبا إلى بعض أثمة السّلف بدخول الجنّ بدن الإنس هو كلام يُخالف حقيقة ما جاء في كتاب الله تعالى من بيان، وما شرّعه رسول الله عَلَيْكَ من هدى ورشاد، ومن أمثلة ذلك:

(١) ما نُسب إلى الإمام ابن تيمية من قوله [وكذلك دخول الجن في بدن الإنسان ثابت باتفاق أثمّة أهل السُّنَة والجماعة!!]. ثمّ تقوَّلوا عليه ما نصّه [وليس في أثمّة المسلمين من يُنكر دخول الجني في بدن المصروع وغيره، ومن أنكر ذلك وادّعي أن الشّرع يُكذّب ذلك، فقد كَذَبَ على الشّرع وليس في الأدلة الشّرعية ما ينفي ذلك (٢)].

(٢) وما نُقلِ عن ابن القيّم قال [شَاهَدْتُ شَيْخَنَا يُرْسلُ إِلَي الْمَصْرُوعِ مَنْ يُخَاطِبُ الرُّوحَ الَّتِي فِيهِ وَيَقُولُ: قَالَ لَك الشَّيْخُ اخْرُجِي، فَإِنَّ هَذَا لاَ يَحِلُ لَك، فَيُفِيقُ الْمَصْرُوعُ، وَرَبَّمَا خَاطَبَهَا بِنَفْسِه، وَرَبَّمَا كَانَتِ الرُّوحُ مَارِدَةً فَيُخْرِجُهَا بِالضَّرَّبِ فَيُفِيقُ الْمَصْرُوعُ وَلاَ يُحسُّ بِأَلَم الْأَعَ الْمَصْرُوعُ وَلاَ يُحسُّ بِأَلَم الْأَعَ الْمَا اللهُ اللهُ

<sup>( 1 )</sup> انظر كتاب الفتاوى للإمام الأكبر محمود شلتوت شيخ الأزهر رحمه الله [ص ٢١ ـ ٢٧]. ( ٢ ) انظر مجموع الفتاوى [ج ٢٤ ص ٢٧٦ ـ ٢٧٧]. ( ٣ ) انظر زاد المعاد [ج ٤ ص ٦٨ ].

إنّ ما يفعله الكثير من الأدعياء من ضرب للمصروع أو خنقه أو كيّه بدعوى استخراج الجنّى من جسده يأتى بالخالفة للشّرع والدِّين مُستدلِّين في ذلك بما لا يصلح دليلا لدعواهم، وأنّ الكلام المنسوب إلى الشّيخين الجليلين في مسألة «الولوج» على هذا النّحو يفتقر إلى «الحُجَّة والبرْهَان» ولا يقال فيه «بالرّاى»، لكونه لم يرد في كتاب ولا سنّة، وإنّما يلزمه دليل صحيح، وأنّ مثل هذا الكلام إمّا أن يكون موضوعا عليهم أو مردودا إليهم، ولم لا والوضع جرى على كلام من هو أفضل منهما سيّدنا رسول الله على الله تعالى وسنة موجود بكتبهم فإننا نقول أنّ ما يلزمنا في ذلك هو الدّليل المستقى من كتاب الله تعالى وسنة رسوله على ولا شيء غير ذلك.

والحقّ الذي يقال إنّه ليس في الأدلّة الشّرعية ما يُثبت صحّة هذه التصوُّرات، والذين نسبوا هذه الأقوال إلى هؤلاء الأئمة العظام إنّما استدلّوا عليها:

(أولا) بتأويل قوله تعالى ﴿ لا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ ٱلَّذِكِ يَتَخَبُّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

والإجماع الصّحيح لمقصود الآية الكريمة قائم على أنّ الُرابي يُبعث كالمجنون عقوبة لجُرمه وتمقيتا لإِثمه على رءوس الخلائق يوم القيامة، وأنّ الآية تُشبّهُ حال المُرابي القائم بحرص وجشع إلى تجارة الدّنيا بقيام المجنون الذي فقد عقله.

ذلك لأنّ الطّمع والرَّغبة تستفزَّه حتى تضطرب أعضاؤه فيبعث كالمصروع المتخبِّط، لأنّه إذا ذكر القيام انصرف إلى النُّهوض المعهود في الأعمال، فإذا كان ما شُنِّع به على المرابين من خروج حركاتهم عن النظام المألوف هو أثر اضطراب نفوسهم وتغيَّر أخلاقهم، كان لابد أن يُبعثوا عليه، فإنّ المرء يُبعث على ما مات عليه لأنّه يموت على ما عاش عليه، وهناك تظهر صفات النفس الزَّكية في أقبح مظاهرها، كما تتجلّى صفات النفس الزَّكية في أبهى مجاليها، وعليه فإنّ مدلولات الآية الكريمة تقف بنا أمام أمرين:

(الأوّل) أنّ المسّ المقصود في الآية هو الجنون الذي يلحق بالمرابي فلا يقوم يوم القيامة إلا كما يقوم المسّ المسّ الله عن الله عن ابن عبّاس قال «آكلُ الرّبا يُبعَثُ يَوْمَ الْقيامَة مَجْنُونًا (١)». وعن قتادة في تفسيره للآية [هو التّخبيل الذّي يتخبّله الشّيطان من الجنون].

(الثّاني) أنّ توظيف مضمون الآية الكريمة ومحاولة ربطها بين «مَسِّ الشَّيْطَان» و «التَّخَبُّط» الذي فسّروه على أنّه من أثر «الولوج»، هو تأويل يفتقد صدق البرهان وصحّة الدّليل.

<sup>(</sup>١) أورده ابن كثير في تفسيره [ج١ ص ٣٠٨].

# (ثانیا ) تأویلهم علی غیر الوجه الصّحیح لبعض أحادیث النّبی ﷺ والتی منها:

### (١) ـ حديث صفية أمّ الهؤ منين

ولا يستقيم «تأويل سقيم» مع «نصّ ثابت صحيح» عندما يقولون أنّ «الولوج» بمثابة مجرى الشّيطان من الإنسان مجرى الذّم، فَإِذا كان ذلك كذلك فما أسهل أن يلج الجنيُّ جسد الإنسان بنصّ الحديث كزعمهم، وهذا ما يتنافى وتلك الحقائق التي حملتها هذه الرّواية بأكثر من لفظ منها:

\* ما رواه مسلم من حديث صفية زوج النبي عَلَيْ قَالَتْ «كَانَ النبي عَلَيْ مُعْتَكَفَا فَى فَأَتَيْتُهُ أَزُورُهُ لَيْلاً فَحَدَّ ثُنُهُ ، ثُمَّ قُهْتُ لأَنْقَلَبَ فَقَامَ مَعِى ليَقْلَبَنِي ، وَكَانَ مَسْكَنُهَا فَى فَأَرِ أُسَامَةَ بْنِ زَيْد ، فَمَرُ رَجُلاَن مِنَ الأَنْصَارِ ، لَمَّا رَأَيَا النبي عَلَيْ أَسْرَعَا ، فَقَالَ النبي عَلَيْ عَلَى رَسُلكُمَا إِنَّهَا صَفَيَّةُ بِنْتُ حُيئً . فَقَالاً سُبْحَانَ الله يَارَسُولَ الله !». قَالَ «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِى مِن الإِنْسَانِ مَجْرَى النَّهِ وَإِنِّى خَسْيتُ أَنْ يَقْذَفَ فَى فُلُوبِكُمَا شَرًّا ، أَوْ قَالَ شَيْئًا (١٠) ». وقوله (فَقَامَ مَعِى ليقَابَني» : أى ليَرُدْنى إلى مَنزلى .

\* وجاءت رواية الزّهرى عند البخارى بلفظ «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَبْلُغُ مِنَ ابْنِ آدَمَ مَبْلُغَ الدَّم، وَإِنَّى خَشيتُ أَنْ يَقْدُفَ فَى قُلُوبِكُمَا شَيْئًا ( ) ».

\* وحاء في رواية ابن شهاب عند البخاري «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ وَإِنَّى الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّم وَإِنِّي حَشيتُ أَنْ يُلْقِيَ في أَنْفُسكُمَا شَيْئًا (")».

و معناه أنّ القلب إذا كان يدفُقُ الدّم دفقا إلى الشّرايين والأوردة فإنّ الشّيطان إذا تمكّن من الإنسان فإنّه يقذف بالسّوء والشّر إلى قلبه ليجرى في مسالك البدن كما يُدْفَقُ الدّم من القلب إلى تلك الأعضاء وهذه الشّرايين.

وللعلماء في هذه المسألة قولان:

(الأوّل) أنّ قوله «يَبْلُغُ» و «يَجْرى» يُبيّن أنّ الله تعالى جعل للشّيطان قَدرة على أن يُلقى كلاما خفيًا في القلب تُدركه كلّ الحواس فيسرى في مسام البدن كما يسرى الدّم في العروق.

(الثّاني) أنّ ذلك ورد على سبيل الاستعارة من كثرة إغوائه ووسوسته فكأنّه لا يُفارق الإنسان كما لا يفارقه دمه، وقيل إنّ وسوسته تجرى منه هذا المجرى فلا تُفارقه

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أحرجه مسلم [٧١٧٥] وافقه البخاري [٣٢٨١] وأبو داود [٧٤٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ٢٠٣٥].

<sup>(</sup>٣) حديث صحبح أخرجه البخاري [٢٠٣٨].

كالدُّم الذي يجري في الأوعية والشّرايين فاشتركا في أمرين:

(الأول) في شدّة الانصال.

﴿ الشَّانِي ﴾ وفي عدم المفارقة أو الانفكاك .

وُهو ذات المعنى الذي يشير إليه قوله ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قَلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٩٣]. أي أشربت قلوبهم حُبّه، وهو تشبيه ومجازيُعبر عن تمكّن أمر العجل في قلوبهم، كما عبر عن حبّ العجل بالشُّرب دون الأكل لأن شرب الماء يتغلغل في الأعضاء حتى يصل إلى باطنها، وكذلك وسوسة الشيطان إذا ما تملّكت الإنسان فإنها تجرى في جسمه وتتمكّن منه لا أن يدخل فيه ويجرى منه مجرى الدم.

(قال) القرطبى في المُفهم [قوله «يَجْرِي منَ الإِنْسَانَ مَجْرَى الدَّمِ» حمله بعض العلماء على ظاهره فقال إِنَّ الله تعالى جعل للشّيطان قوَّة و تَمَكُّنا من أن تسرى وسوسته في باطن الإنسان ومجارى دمه، والأكثر على أنّ معنى هذا الحديث: الإخبار عن ملازمة الشّيطان للإنسان واستيلائه عليه بوسوسته وإغوائه وحرصه على إضلاله وإفساد أحواله، فيجب الحذر منه والتّحرُّز من حيله وسدٌ طرق وسوسته وإغوائه وإن بعدت (١)].

والمحصّل من هذه الرّوايات أنّ النّبى عَلِي له ينسب إلى الصّحابيّين أنهما يظنّان به سوءا لمّا تقرّر عنده عَلِي من صدق إيمانهما ، ولكن خشى عليه ما أن يوسوس لهما الشّيطان ذلك لأنّهما غير معصومين خصوصا في مثل هذا الذي يُفضى بالإنسان إلى الكفر فإنّ ظنّ السّوء والشّر بالأنبياء كفر وضلال .

فبادر رسول الله عَلَيْ إلى إعلامهما حسما للمادة وتعليما لمن بعدهما إذا وقع له مثل ذلك، وعن الشّافعي قال [إنّما قال لهما «ذلك» لأنّه «خاف» عليهما «الكفر» إن ظنّا به التّهمة فبادر إلى إعلامهما نصيحة لهما قبل أن يقذف الشّيطانُ في نفوسهما شيئا يهلكان به (٢٠) . ويستفادُ من الرّبط بين المترادفات في هذه الأحاديث الوقوف على البون الشّاسع الذي يفصل بين مقاصدها الصّحيحة وتأويلها على غير مدلولاتها الواردة فيها من خلال البيان التّالى:

(أوّلا) أنّ قوله «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِى مَن الإِنْسَانَ مَجْرَى اللَّمِ»: يعنى وَصول وسوسته إلى الإِنسان كاندفاع وسرعة وصول الدّم من القلب إلى أعضاء الجسم، وأنّ معنى قوله «يَبْلُغُ مِنَ ابْنِ آدَمَ مَبْلُغَ اللَّمِ»: أى يصل إلى غايته بالوسوسة بسرعة بلوغ الدّم من القلب إلى أعضاء الجسم، وفارق كبير بين وسوسته التى تجرى من الإِنسان مجرى الدّم وجريانه

<sup>(</sup>١) انظر المُفْهم للقرطبي [ج ٥ ص ٥٠٥].

<sup>(</sup>٢) انظر فتح البارى [ج ٤ ص ٣٢٨].

هو [أي الشّيطان] داخل العروق والأبدان!!.

(ثانيا) إذا ما اعتبرنا أنّ قوله «يَجْرِى» و«يَبْلُغُ» و«يُلْقِىَ» يحمل الدّلالة على دخول الشّيطان جسد الإنسان دخولا حقيقياً، فإنّ هذا المعنى يتعارض تماما مع مقصود عبارات أخرى في ذات الأحاديث تنفيه وتخالفه بل وتدحضه مثل:

(١) قوله عَلَى في الحديث «وَإِنِّي خَشيتُ أَنْ يَقْدُفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَرَّا»: والقذف لغة الرّمي البعيد بقوّة، واستُعير القذف فيه للوسوسة والنّزغ، ومن القذف الرّمي بالشّر ومنه [الْفَذَافُ]: أداة للقذف يُرمي بها الشّيء فيبْعُد مَدَاهُ. وجاء في التّنزيل قول الله تعالى ﴿بَلْ نَقْدِفُ بِالنَّحَقِ عَلَى البَّنطِل فَيَدْمَعُهُ ﴾ [الأنبياء: ١٨]. أي نرميه به فيمحقه.

ومن الدّلالات التي تُستنبط من السّياق أنّ [الْقَذْف] المشار إليه لا يكون إلا من الخارج حتّى يصير قذفا، أما الدّاخل فلا يتسنى معه قذف لفرضية قيام التّوحُد الكامل فيما بين الشيطان والجسم الذي بات يجرى فيه مجرى الدّم بزعمهم، وهو الأمر الذي يتناقض تماما مع ترابط المعاني ومقاصدها الصّحيحة التي تبيّن أنّ الشّيطان هو الذي يقذف بوساوسه ونزغانه فتندفع إلى القلب اندفاع الدّم في العروق.

(٢) وهكذا الحال مع قوله ﷺ عند البخارى «وَإِنِّى خَشِيتُ أَنْ يُلْقَيَ فِي أَنْفُسِكُمَا شَيْئًا»: من قوله «أَلْقَى الشَّيْء»: طَرَحَهُ، وألقي الله الشّيء في القلوب: قَذَفَه. من قول الله تعالى ﴿سَأُلْقِي فِي مُنْتُوبٍ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبِ ﴿ الأَنفال: ١٢]. وعندما لا يخرج الإلقاء عن هذا المعنى فإنّ ذلك يدحض مقولة ولوج الشّيطان جسد الإنسان!.

ثمَ بأتى القرآن الكريم بالمعنى الصّحيح الصّريح القاء الشّيطان في قول الله تعالى ﴿ وَمَا لَرْسَلْنَا مِن قَبِلكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلاَّ اللهَ تَمَنَى أَلْقَى ٱلشَّيطَانُ فِي أَمْنَتِهِ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيطَانُ فِي مُمْنَتِهِ فَيَنسَخُ ٱللَّهُ عَليمُ حَكِيمٌ ﴾ [الحح : ٥٣ - ٥٣]. وفي الآية تنبيه إلى أن الشيطان يتربّص بأماني النّاس لينفذ منها إلى صميم الدّين.

وإذا كان الله تعالى قد عصم أنبياءه ورسله فلم يمكن الشيطان أن ينفذ من خلال رغباتهم الفطرية إلى دعوتهم كما تشير الآية، فغير المعصومين في حاجة إلى الحذر الشيديد من هذه الناحية والتحرَّج البالغ خيفة أن يدخل الشيطان عليهم من ثغرة الرّغبة الجامحة والأماني الكاذبة والانحراف عن النهج الإلهي الذي اختاره الله تعالى لعباده.

وإلقاء الشيطان لا يكون إلا لصنفين من الناس أشارت إليهما الآية الكريمة في قول الله تعالى ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَنُ فِتْنَةَ لِلَّذِيرِ فِي قَلُوبِهِم مَّرَضُ وَٱلقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُّ وَإِنَّ اللَّهِ يَعِيدُ ﴾ [الحجّ: ٥٣]. وإلقاء النسيطان قد يكون تلك الفتنة التي يقذف بها في قلوب الذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم، وللشيطان

في هذا الإلقاء وسائل كثيرة منها الوسوسة والنّزغ والنّسغ والإغواء والكيد والفتنة والتخبُّط والتّخويف والتزيين والخُذلان والاستحواذ والتّسويل، ثمّ إِنّ هذا الإلقاء يأتي :

(\*) مرة على لسان المرء عندما يتحدّث به إثمه وفجوره كما فى قوله تعالى ﴿ وَكَدَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً شَيَاطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا ﴾ [الأنعام: ١١٢]. وهو الذي سمّاه في الآية [إلقاء الشّيطان].

(\*) ومرّة بالخاطرة التي يلقى بها في قلبه من قول الله تعالى ﴿ ٱلَّذِي يُوَسُّوسُ فِي صُدُوراً لَنَّاسِ ﴾

وقد يكون من إلقاء الشّيطان التّمويه على الحقيقة ومُحاولة طمسها من خلال هؤلاء الذين يُدافعون عن الباطل، وقد يكون تلك البدع المُنكرة التى ينسبها أهل الباطل إلى الدّين وما ينضم إليها من الأهواء والانحرافات التى تشوّه وجه الحقيقة فيه، والشّيطان كثيرا ما يجد في تلك الأهواء البشريّة وفى بعض ما يترجم عنها من تصرّفات أو كلمات فرصة للكيد والنّيل من دعوة الحقّ وتحويلها عن قواعدها وإلقاء الشّبهات حولها إلا أن الله تعالى قد قضى أمره وأنفذ مشيئته بقوله ﴿فَينسَخُ اللّهُ مَا يُلقِي ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحكِمُ ٱللهُ ءَايَـتِهِ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ [الحجّ: ٥٦].

(٣) أنّ الشّر في قوله «يَقْذِفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَرًّا أَوْ قَالَ شَيْئًا»: هو الكُفِر الذي يلزم عن ظنّ السّوء بالنّبي عَلِيّة وفيه قال القاضي عياض [في هذا الحديث من الفقه إنّ من قال في النّبي عَلِيّة شيئا من هذا أو جوّزه عليه فهو كافر مستباحُ الدّم].

(٤) ثم يأتي قوله عَلَي في المسند عند أحمد من حديث أنس بن مالك «أنَّ رَجُلاً مرَّ برَسُول الله عَلَيْ وَمَعَهُ بَعْضُ أَزْوَاجِه فَقَالَ يَافُلاَنَةُ، يُعْلَمُهُ أَنَّهَا زَوْجَتُهُ، فَقَالَ الرَّجُلُ: يَارَسُولَ الله أَتَظُنُّ بِي! قَالَ فَقَالَ: إِنّي خَشيتُ أَنْ يَدْخُلَ عَلَيْكَ الشَّيْطَانُ (١) ». أي يدخل عليك بوسوسته ونزغه ويلبّس عليك الأمر.

<sup>(</sup>١) على الشيخ الألباني في سلسلة الأحاديث الصّحيحة [المجلّد ٣ ص ١٠٠٩] على حديث عثمان ابن أبي العاص رقم [٢٩١٨] بقوله: أنكر أشد الإنكار على الذين يستغلُّون هذه العقيدة ويتخذون من الوسائل التي استحضار الجن ومُخاطبتهم مهنة لمعالجة المجانين والمصابين بالصّرع، ويتخذون في ذلك من الوسائل التي تزيد على مُجرّد تلاوة القرآن ثمّا لم يُنزل الله به سلطانا، كالضّرب الشّديد الذي قد يترتّب عليه أحيانا قتل المُصاب كما وقع هنا في عمّان وفي مصر ثما صار حديث الجرائد والمجالس، لقد كان الذين يتولُّون القراءة على المصروعين أفرادا قليلين صالحين فيما مضى، فصاروا اليوم بالمثات وفيهم بعض النسوة المتبرجات فخرج الأمر عن كونه وسيلة شرعية لا يقوم بها إلا الأطباء عادة إلى أمور ووسائل أخرى لا يعرفها الشّرع ولا الطّب معًا، فهي عندى نوع من الدَّجَل والوساوس يُوحى بها الشيطان إلى عدوه الإنسان، بل هو نوع من الاستعادة بالجن التي كان عليها المشركون في الجاهلية المذكورة في قوله تعالى ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَمَعَكُ ﴾ [الجن : ٢].

### (٢) ـ حديث عثمان بن أبى العاص الثّقفى

ثمّ يأتي حديث عثمان بن أبي العاص الذي رواه الحاكم وصحّحه الألباني عند ابن ماجه قال «لمّّ اسْتَعْمَلَني رَسُولُ الله عَلَيْ عَلَى الطَّائفِ جَعَلَ يَعْرِضُ لِي شَيْءٌ في صَلاَتِي حَتَّى مَا أَدْرى مَا أُصَلِّي، فَلَمَّا رَأَيْتُ ذَلكَ رَحَلْتُ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ ابْنُ أَبِي الْعَاصِ! قُلْتُ نَعَمْ يَارَسُولَ اللهِ عَلَيْ فَقَالَ ابْنُ أَبِي الْعَاصِ! قُلْتُ نَعَمْ يَارَسُولَ اللهِ عَرَضً لِي شَيْءٌ فِي صَلَواتِي حَتَّى مَا أَدْرِي مَا أَصَلِّي!».

«قَالَ ذَاكَ الشَّيْطَانُ، ادْنَهُ، فَدَنَوْتُ منْهُ، فَجَلَسْتُ عَلَى صُدُورِ قَدَمَىَّ، قَالَ: فَضَرَبَ صَدْرى بِيَده وَتَفَلَ فِى فَمِى وَقَالَ اَخْرُجْ عَدُوَّ الله، فَفَعَلَ ذَلكَ ثَلاَثَ مَرَّات، ثُمَّ قَالَ الْحَقِّ بِعَمَلَكَ، قَالَ فَقَالَ عُشْمَانُ فَلَعَمْرِى مَا أَحْسِبُهُ خَالَطَنِى بَعْدُ (١) ». وقوله «فَضَرَبَ صَدْرى»: أَمْسَكَ به وَقَبَضَ.

إِلاَّ أَنَّ دلالات هذا الحديث لا تشير من قريب أو من بعيد إلى دعوى الولوج أو تلبَّس الجن للإِنس وإِنَّما تحدد «العلّة» وهي الشّيء الذي كان يعرض للصّحابي الجليل في صلاته، ثمّ تبيّن «مصدر» هذه العلّة وهي مُخالطة الشّيطان له في هذه الصّلاة وتلبيسه عليه قراءتها بقوله عَلِي «ذَاكَ الشَّيْطَانُ». ثمّ تشير إلى «أثر العلّة» بأنّه كان لا يدرى ما صلّى وهي الأمور التي نعرض لبيانها على النّحو التّالى:

( أ ) أَنَّ مَا فَعَلَهُ النَّبِي ﷺ مَعْ عَثْمَانُ بَضُرِبُ صَدَرَهُ بِيدَهُ الشَّرِيفَةُ وَتَفَلَهُ بَصَاقَهُ الطَّاهُرِ فَي فَمِه يُؤكِّد خصوصيَّة هذه الرَّقية بالصَّحابي الجليل لقوله «فَلَعَمْرِي مَا أَحْسِبُهُ خَالَطَنِي بَعْدُ». ويُقصد بالخالطة هنا الالتباسِ والإِشكال ومنه يقال «خَالَطَهُ الدَّاءُ» أَى خَامَرَهُ، وخُولطَ فُلاَنَّ في عَقْلُه » اضْطَرَبَ عَقْلُهُ، وخَلَّطَ في أمره: أَفْسَدَ فيه.

(٢) كما تبين أنّ محل الوسوسة والتلبيس هو الصدر باعتباره مُحتوى القلب ووعائه بدليل قوله تعالى ﴿ ٱلَّذِى يُوسُوسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾. وهو معنى قول عثمان بن أبى العاص: «فَضَرَبَ صَدْرى بيده».

(٣) ثمّ يأتى قوله عَلِي «أُخْرُجْ عَدُو الله» للدّلالة على قطع وسوسة الشّيطان وتخليطه عليه والحيله على قطع وسوسة النّبي عَلِي وتأكيد عليه والحيلولة دون تسلُّطه ونزغه، كما يتضمّن الإشارة إلى سمو رقية النّبي عَلِي وتأكيد فاعليتها في تخليص ابن أبي العاص تمّا كان يعرض له حتّى قال «مَا أَحْسِبُهُ خَالَطَنِي بَعْدُ».

(٤) أَنَ قوله عَلَي ﴿ الْخُرُجُ عَدُو الله ﴾ قد جاء على وجه التّخصيص في محلّ الرُّقية ودعائها ليقف بنا أمام حالة فريدة لا تخص إلا عثمان وحده ، وتبيّن أنَّها لا تصلح أن تكون دليلا

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [٢٨٧٤].

لمن قالوا بدخول الجنّ جسد الإنس لتحديدها العلّة ومصدرها وأثرها .

(٥) كما أَنَّ الذي يقطع بخصوصيّة هذه الرّواية ما جاء عند مسلم وغيره من قوله عَنْ لَا اللهِ مِنْهُ وَانَفُلْ عَنْ عَلَى اللهِ مِنْهُ وَانَفُلْ عَنْ يَسَارِكَ ثَلاَقًا ، قَالَ فَفَعَلْتُ فَأَدْهَبَهُ اللهُ عَنْي (١)».

فرواية ابن ماجه اقتضت [الرُقية الخاصة] التي جاءت [باللفظ الخاص] من النبي عَلَيْهُ لعثمان وتفرده بها، ثمّ جاءت رواية مسلم وغيره لتنقل الأمر من الخصوص إلى العموم عندما يستشعر المسلم تلبيس الشيطان عليه أمر الصّلاة أن يتعوذ بالله تعالى منه ويتفل عن يساره ثلاث مرّات فيذهب الله عنه كيده وتخليطه [(٢)].

### (m) ـ حديث أبى سعيد الخدرس

جاء هذا الحديث في الصحيح عن أبي سعيد أنّ رسول الله عَلَيْ قال «إِذَا تَثَاءَبَ أَحَدُكُمْ في الصَّلَاة فَلْيكُظُمْ مَا اسْتَطَاعَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ (٣)». والتَّفاؤب هو التَنفُس الذي ينفَتح منه الفُم لدفع البخارات المحتقنة في عضلات الفك، وينشأ من امتلاء البطن وثقل النفس وكدورة الحواس ممّا يُؤدّى إلى الكسل وسوء الفهم ولا يكون ذلك إلا بواسطة الشيطان الذي يُزين للنفس شهواتها ولذلك أضيف إليه.

ويستقى أصحاب الفكر الولوجى من تأويلهم لقول النبى عَلَيْكُ «فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْحُلُ»: على أنه دليل على تلبس الجنّ جسد الإنس وأنّ الشّيطان يتمكّن من الدّخول فيه حقيقة، إلاّ أننا إذا أعملنا النّظر في الرّبط بين الكلمات المختلفة لفظا المتّحدة معنى لوجدنا أنّ الدّلالة الوحيدة التي تعبّر عنها الرواية تعنى مُداخلة الشّيطان بين المرء ونفسه بالنّزغ والوسوسة وهو ما تُشير إليه القرائن النّالية:

أولا - أنّ الحديث جاء مُقيَّدا بحالة الصّلاة وللشّيطان غرض قوى في التّشويش على المصلّى، فكان لابد من كظم التّثاؤب لإفساد مراده من تشويه صورته و دخول فمه، وإنّما خصّ الصّلاة لأنّها أولَى الأحوال بدفع التّثاؤب لما فيه من الخروج عن اعتدال الهيئة واعوجاج الخلقة.

(قال) القرطبي في المُفْهِم: [قوله «فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ»: يعنى في الفم إذا لم يكظم، ويحصل من هذه الرواية أنَّ من لم يكظم تثاؤبه ضحك الشيطان منه ودخل في قمه، وكلّ هذا يشعر بكراهة التّثاؤب وكراهة حالة المتثاثب إذا لم يكظم (٤٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بإسناد صحبح [ ١٢٢٠٢] وهو عند البخارى بلفظ قريب. (٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٣٠٢٧]. (٤) انظر المُفْهِم للقرطبي [ ج ٦ ص ٢٣٠]. (٤) انظر المُفْهِم للقرطبي [ ج ٦ ص ٢٣٣].

ثانيا - أنّ كلمة «يَدْخُلُ» قد جاءت صريحة في أنّ هذا الدّخول لا يتعدّى الفم ويُؤيّد ذلك ما جاء عن أبي سعيد عند أحمد من قول النّبي ﷺ «إِذَا تَثَاءَبَ أَحَدُكُمْ في الصّلاَة فَلْيَكْظُمْ مَا اسْتَطَاعَ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ في فيه (١)». وهو صريح في أنّ الدّخول لا يكون إلاّ في الفم فيُؤدّى إلى تشنَّج أعصاب الوجه وتغيَّر الخلقة ، أو قيام الشيطان بتهييج بعض الذّباب فيدخله في فمه لمّا يُؤدّى إلى وقوع الضّرر.

ثالثا ـأن مقصود كلمة «يَدْخُلُ» حيلولة الشيطان بين المرء وبين نفسه حال الصلاة ليضيع خشوعه ويشوش عليه صلاته وقراءته فيكون مرادها هنا التمكن من الوسوسة وتحقيق كسل المصلى وتهاونه فيها وافتقاده نشاطه فتثقل عليه فيملها فيستعجل فيها أو يخل بها.

رابعا - أنَ اتفاق اللَّفظ والمعنى حول كلمة «يَدْخُلُ» قائم بين كثير من الرّوايات التى تشير إلى مدلول واحد هو دخول الشيطان بين المرء وبين نفسه بالوسوسة والنّزغ والتى منها ما جاء في الصّحيح:

(١) قوله عَلَيْ عند ابن ماجه «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْتِي أَحَدَكُمْ فِي صَلاَتِه فَيَدْخُلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَ لَالْشَيْطَانَ يَدْخُلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ نَفْسه حَتِّي لاَ يَدْدِى زَادَ أَوْ نَقَصَ (٢)». وجاء في رواية بلفظ «إِنَّ النَشْيْطَانَ يَدْخُلُ بَيْنَ ابْنِ آذَمَ وَبَيْنَ نَفْسه (٣)». والمعنى أنّه يدخل عليه بالشّك فيما صلّى من ركعات، والدّاخلة من الإنسان فكره ونيته، فيكون الدّخول هنا بمعنى التّداخل وهو التّلبيس والاشتباه.

(٢) ثمّ يأتي قوله ﷺ عند البخارى «فَإِذَا قُضى التَّثْوِيبُ أَقْبَلَ ـأَى الشَّيْطَانُ ـحَتَى يَخْطر بَيْنَ الْمَرْء و نَفْسه (٤)». وقوله «يَخْطر » يَلقى فى قلبه الخواطر التى تشغله ويذكره بما لم يكن يذكر ، والخاطر والخاطرة ما يخطر بالقلب أو النَّفس من أمر .

(٣) قوله ﷺ من حديث أبى هريرة «إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا قَامَ يُصَلِّى جَاءَ الشَّيْطَانُ فَلَبَسَ عَلَيْهِ عَلَيْه حَتِّي لاَ يَدْرِى كَمْ صَلَّى (٥)». أى خلَّط عليه وشوش فكره من قولهم [لَبُسَ عَلَيْه الأَمْرُ لَبْسا]: أى خلَّطه عليه وعمَّاه وأبهمه وجعله مُشكلاً مُحيِّرا، وقوله «فَلَبَسَ»: يُرْوَى مخفّف الباء ومشددها وهي مفتوحة في الماضي مكسورة في المستقبل، فأمّا بكسر الباء في

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أحمد [١١٢٠١].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [١٠١٠] وأورده الألباني في صحيح أبي داود [٩٤٣).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه ابن ماجه [ ١٠١١].

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح أخرجه البخارى [ ١٢٣١].

<sup>(</sup>٥) حديث صحيح أخرجه البخاري [ ١٢٣٢].

الماضى وفتحها في المستقبل فهو من لباس الثّوب أو غيره ومنه قول الله تعالى ﴿ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا مِّن سُندُسِ وَإِسْتَتَرَقِ ﴾ [الكهف: ٣١].

وعلى ذلك فإنّ الأشتراك اللفظى بين قوله «يَدْخُلُ» و «يَخْطِرُ» و «لَبَسَ عَلَيْه» يشير إلى حقيقة واحدة تقوم على التوحَّد الكامل بينها في المعنى المقصود وهو دخول الشّيطان بين المرء ونفسه بالوسوسة والخلط والإبهام. (قال) التَّوربشتى في تعليقه على حديث أبى سعيد وغيره: الأدب ألا يُتكلِّم في هذا الحديث وأمثاله بشيء، فإنّ الكلمة النَّبوية هي خزائن أسرار الرَّبُوبيّة ومعادن الحكم الإلهيّة، وقد خصَ الله تعالى رسوله سَيَظَة بغرائب المعانى وكاشفه بحقائق الأشياء التي يقصر عن إدراكها باعُ الفهيم [(١٠)].

#### (Σ) ـ حديث أنس رضي الله عنه

ومن الأحاديث التى جاءوا بها دليلا على تلبُّس الجن جسد الإنس ما رواه مسلم في صحيحه عن أنس وَ الْجَنَّة تَركَهُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَسْرُكُهُ ، فَجَعَلَ إِبْلِيسُ يُطيفُ به يَنْظُرُ مَا هُوَ! فَلَمَّا رَآهُ أَجُوفَ عَرَفَ أَنَّهُ خُلُقًا لاَ يَتْمَالُكُ (٢) ». ودلالة الحديث تنفى هذا الزّعم الذى يخالف حقيقة منطوقه لاعتبارين:

(الأول) أنّ معنى قوله «يُطيفُ به» أى استدار حواليه من طاف بالشّىء يطوف طوفا وطوافا وأطاف يطيف إذا استدار حواليه، كما أنّ النّظر لم يكن ليتأتى له إلاّ من حوله الذى هو خارجه فلا مبرّر للدّخول المزعوم.

(الثّاني) أنّ معنى قوله «خُلقَ خُلْقًا لاَ يَتَمَالَكُ»: أي لا يملك نفسه بحبسها عن الشّهوات كما لا يملك دفع الوسواس عنها، والمراد جنس بني آدم وهو قول النّووي [(")].

(قال) القرطبي في المُفْهِم [وقوله «فَجَعَلَ إِبْلِيسُ يُطيفُ به»: يعني أنّ الله تعالى لمّا صور طينة آدم وشكّلها بشكله على ما سبق في علمه، فَلمّا رآها إبليس أطاف بها أى دار حولها وجعل ينظر في كيفيّتها وأمرها، فلمّا رآها ذات جوف وقع له أنّها مُفتقرة إلى ما يسُدُّ جوفَها وأنّها لا تتمالك عن تحصيل ما تحتاج إليه من أغراضها وشهواتها فكان الأمر على ما وقع (1).

<sup>(</sup>١) نقله الأبنيُّ في إكمال المعلّم [ج ٢ ص ٣٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [ ٢٦١١] وأحمد [ ١٣٤٥٠].

<sup>(</sup>٣) انظر نووی مسلم [ج ٨ ص ٤١١].

<sup>(</sup>٤) انظر المُفْهِم للقرطبي [ج ٦ ص ٥٩٦].

### (0) ـ حديث أبس الينسر رضى الله عنه

ثُمّ أوردوا قوله ﷺ من حديث أبى اليَسَر رَوَ اللهُ «وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ يَتَخَبَّطَنِي الشَّيْطَانُ عِنْدَ الْمَوتِ (١)». دلالة على المسّ الحقيقي والتّخبُط البدني الذّي يصيب المصروع! وهل يكون عند الموت صرع؟.

والمعنى المقصود الذى قاله الخطّابي عن التّخبُّط فيه هو أن يستولى الشّيطان على المرء عند مُفارقة الدّنيا فيضلّه ويحول بينه وبين التّوبة، أو يعوقه عن إصلاح شأنه والخروج عن مظلمة تكون قبلّه، أو يُؤيِّسه من رحمة الله تعالى وعفوه، أو يكرّه له الموت ويؤسفه على الحياة الدّنيا، فلا يرضى بما قضاه الله عليه من الفناء والنقلة إلى الدّار الآخرة فيختم له ويلقى الله وهو ساخط عليه، وهذا من الأدلة التي تنفى تلبّس الجن جسد الإنس من غير تأويل ولا تعطيل ولا اختراع ولا ابتداع!!.

### (الأمر السّادس)

## التّعامل مع الجنّ ضلالة عصرية

إِنَّ الحديث عن هذا الموضوع بشىء الاستفاضة يقتضى منّا الاطلاع على بعض صفحات الكتب التى انتشرت فى الأونة الأخيرة للدّعوة إلى فكرة الولوج والعلاج واستخراج الجنّى من جسد الإنسى، وكان من بين هذه المؤلفات كتاب:

(المنهج القرآني في علاج السّحر والس الشّيطاني)

\* ويتحدّث فيه مُؤلفه عن العلاج بصورة متكاملة كمنهج عملى تطبيقى ، ويتكون من عشرة فصول بعد المقدّمة .

\* لم يحظى الكتاب بموافقة مجمع البحوث الإسلامية بالنّشر إلا أنّه يحمل رقم الإيداع بدار الوثائق القوميّة [ ٧٠٤٧ / ٩٢].

ثمّ ليأتي عوض قضيّة العلاج والمعالجين على النّحو التّالي:

## (۱) وهم اسمه نحضير الجنِّس

لما استنبط البعض من الأحاديث الواهية دليلا على احتراف مهنة التعامل مع الجان وتأثروا بما نُسب إلى بعض العلماء الأجلاء وهم منه براء، فانتشرت من جديد فتنة العرافة والكهانة بصورة جديدة في مجتمعات النّاس وكانت هذه المرّة وراء ادعياء العلاج بالقرآن الكريم الذين يمارسون هذا التعامل في حماية رسم القرآن من أجل أن تزداد قوّة تأثيرهم ونفوذهم.

<sup>(</sup>١) من حديث صحيح أخرجه أبو داود [ ٢٥٥٢].

والعامّة لا يفرّقون بين الرُّقَى الشّرعيّة القّابتة عن النّبي عَلِيَّة وبين هذه المخالفة العصربة والتي يدّعي فيها المعالجون اعتمادهم على القرآن والسَّنة في إحضار الجان والتّعامل معه ويتّخذون من القصص الواهية دليلا لاحتراف هذه المخالفة مهنة وكسبا للمال الحرام، وتأصيلا لبدعة ممقوتة في الدّين، تلك المخالفة التي سمّاها الشّيخ الألباني رحمه الله [ضلالة] عندما سُئل في فتاويه المسجّلة عن التّعامل مع الجنّ وسُؤال الجنّي هل أنت مسلم؟ هل أنت نصراني؟ أجاب قائلا [التعامل مع الجنّ ضلالة عصرية ولا يجوز لمسلم أن يزيد على الرقية الشّرعية كما هي ثابتة في الكتاب والسّنّة وأدعية رسول الله عَلَيَّة ].

وما فعله الشيطان بهؤلاء الذين يلجأون إلى أصحاب هذه الضلالة إلا لإعراصهم عن ذكر الله تعالى إعراض تلاوة أو إعراض عمل أو هما معا، فوقعوا في فتنة العلاج المزعوم الذي اعتمد المعالجون فيه على تحضير «الجنّي» بقراءة القرآن وصرفه به، حتّى وصل الأمر إلى تعذيبه به وحرقه مالم يترك جسد الملبوس! وأوهموا المرضى أنّ كلّ حالة من هذه الحالات تحمل داخلها بالعشرة والعشرين «جنيّا» ما بين يهودي ونصراني أو حتّي بوذي، وراح هؤلاء يشخصون الحالة من أفواه الشّياطين بتصوّرهم فإن قال: «جئت سحرا» فهو وراح هؤلاء يشخصون الحالة من أفواه الشّياطين بتصوّرهم فإن قال: «جئت سحرا» وصنفت كذلك، وإن قال: «أحب المريض» صارعشقا، وإن قال «آذاني» صار انتقاما، وصنفت كذلك، وإن قال الأساس وأصبح الأمر بين أيديهم كأنّه «علم» وليس «وهما» ولا حول ولا قوة إلاّ بالله العلى العظيم.

والحقيقة التى ينبغى أن تُعرف أن فكرة «الولوج» التى سيطرت على كثير من العقول الضّعيفة، كانت وسيلة من وسائل الشّيطان كى يُلبسَ على النّاس من خلالها أمر دينهم، ويفتنهم فى عقيدتهم، فألقى فى روعهم «أنَّ الصَّرْع» هو سُكون الجنّ فى الجسد، حتّى قال أحد «علماء» الخلف فى أشهر كتبه:

[ومن الظواهر المشهورة أنهم قد يتلبّسون أجسام بعض النّاس وينطقون بألسنتهم»!. ويقول: «ومن آثارهم التي يُستأنس بها على وجودهم الصّرع الذي لم يزل موجودا، وتكلّم الجانّ على لسان شخص يتلبّس به وظهورهم لبعض النّاس ومخاطبتهم إيّاهم]. وعندما يقرأ العامّة من النّاس مثل هذا الكلام في «كتب الدّين» لهؤلاء الأثمّة المعتمدين فليس لهم إلا أن ينقسموا إلى فريقين: فريق يعالج وآخر يبحث عن العلاج، ولم تكن العلّة في انتشار الصّرع هي تلبّس الجنّ لأجساد الإنس، وإنّما ارتبط ذلك:

- (١) بضعف العلاقة بينهم وبين خالقهم، وتخلّيهم عن عقيدتهم.
- (٢) وتقطيعهم أواصر دينهم، وبعدهم عن الهدى الذي جاء به نبيهم على .
- (٣) كما ساعد على ذلك كثرة الفتن والبدع، واستغراق النّاس في الشّهوات،

وفساد الاعتقاد واتباع الهوى، وغوايات الشيطان، والانكباب على جمع المال، والانشغال على الموسيقى والرقص والغناء.

### (٢) كيف يكتشف الدَّجَّالُون أنّ المريض ملبوس بالجنَّ؟

فى كثير من الأحيان يلجأ المبتدع إلى وسائل خادعة يُحاول من خلالها إيهام المريض أنّه قادر على اكتشاف [المسّ الشّيطاني] بواحدة من الوسائل المتعدّدة التي يمتلكها، وفي هذا السّياق يقول مُؤلف كتاب [المنهج القرآني(١)]:

[الكشف على المريض من أهم مراحل العلاج لأنّك به تستطيع أن تعرف مرضه إن كان سحرا أو حسدا أو لمسا، بل تستطيع بفضل الله أن تتعرّف على نوع الجنّ من ذكر أو أنثى! وتستطيع كذلك التّعرُّف على نوع هذا العارض أو خلوّ البدن منه]!.

ثمّ يشير المؤلف إلى أهم طرق مناظرة الحالة وهي [طريقة الكشف بالنظر] حيث عرفها بقوله [وهذه الطريقة فريدة قد [علمني إيّاها] ربّي سبحانه وتعالى، وقد جاءت بنتائج عجيبة حتى أنني أعتمد عليها في كثير من الأحيان في الكشف ولا تكاد تخطىء بفضل الله تعالى، وهي أن تأمره بأن يضع يده اليمني على عينه اليمني أو لا ثمّ ينظر بعينه اليسرى إلى «عين المعالج» ثمّ يقرأ المعالج بعض آيات القرآن الكريم والأفضل آية الكرسي ثلاثا(٢)].

ثمّ ينتقل المؤلف إلى ما هو أغرب من ذلك فيقول [وقد لا يلاحظ المعالج على المريض شيئا فيأم و بتبديل يده بأن يضع يده اليسرى على العين اليسرى وينظر بعينه اليمنى، والسبب في ذلك أنّ الجنّ الكافر ينظر بالعين اليسرى أولا، وأنّ الجنّ المسلم ينظر بالعين اليمنى، وقد عَلَّمْتُ كثيرا من الأخوة المعالجين هذه الطّريقة فجاءت بالنتائج المبهرة!! (٣)].

وهناك وسائل أُخرى للكشف ذكرَها صاحب كتاب «الاستحالة» مثل:

(١) كتابة لفظ الجلالة على قطعة من القماش ثمّ حرقها ووضعها تحت أنف المريض لكي يستنشقها فيختنق الجنّي ويضطر أخيرا للظُّهور.

(٢) كتابة آيات من القرآن الكريم تحت سُرَّة المريض الستدعاء الجنّي.

(٣) كتابة حرف [ن] و [ق] على جبهة المريضة أو المريض وعلى يديها ورجليها

<sup>(</sup>١) انظر كتاب المنهج القرآني في علاج المسّ الشّيطاني [ص ٤٧].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب المنهج القرآني في علاج المسّ الشّيطاني [ص ٥١].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب المنهج القرآني في علاج المس الشيطاني [ص ٥٣].

ثم يخاطب الجنّى قائلا: [حَبَسْتُك بنون والقلم وما يسطرون، وحَبَسْتُك بقاف والقرآن المجيد]. و كتابة آية الكرسى على حبل يُوثَق به المريض، كما يُضرب المريض بعصا مكتوب عليها بعض الآيات القرآنية في حالة عدم انصياع الجنّي !.

(٤) حقن المريض بجلوكوز أو كالسيوم مقروءا عليه آيات من اختيارهم، والقراءة على شمعة وتنقيطها على وجه الحالة بعد توثيقها بالحبال!، وكتابة آيات من القرآن الكريم على شكل دائرة ووضعها أمام المريض فيضطر الجنّي للخروج وينحبس داخل الدّائرة فيضطر لكشف نفسه واسمه وديانته![(١)].

(٥) بالإضافة إلى اختبار آخر يتم بتناول المريض البيض المقروء عليه لاكتشاف تلبُّس الحالة، والمستحدث بخلاف هذا كثير ولا مجال لحصره في عالم التّحضير!.

وفي تعريفه لأنواع الجنّ وأهميّة وقوف المعالج عليها يقول المؤلف:

[إِنّ من أهم الأسباب التي تساعد على قطع المرض وعلاجه هي التعرُّف على نوع الجنّ الذي يتلبّس البدن فيسهل التّعامل معه، [وقد وفقني] الله عزّ وجلّ إلى وضع بعض الصّفات المشتركة بين أنواع الجنّ المتلبّس بالإنسان ووضع أوصاف مُحدّدة تساعد على معرفة نوع الجنّ الموجود بالبدن وتحديد الأسلحة الواجبة لمحاربته (٢)].

وفى هذا السّياق أشار المؤلف إلى أنواع الجن والتى منها [الجنّ العاشق، والجنّ الغواص، والجنّ الغواص، والجنّ الطيآر، وخادم الحَمَّام، وجنّ المقابر، وعامر البيت، وجنّ الجلب والتّحضير، والطفل من الجنّ، وجنّ اللّمسة والمسّة، وجنّ التّبدُّل، وخادم السّحر]. ولم يفت المؤلف أن يتحدّث عن أسباب اقتران كلّ نوع من هذه الأنواع بالإنسان وعلاقته به والأدعية والأوراد التى يستخدمها المعالج في تحضير كلّ نوع منها وطرق الوقاية والعلاج من أذاها! [(٣)].

ثمّ يشير المؤلف إلى الأسباب التى جعلت الإنسان هدفا لتلك الجيوش الجياشة من الجن واستعمارها لأجسادهم فيقول [إنّ الأصل في تعرض الجن للإنس أنه نوع من الاستمتاع كما قال تعالى ﴿رَبَّنَا آسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ ﴾: واستمتاع الجن بالإنس يكون بالاستحواذ عليهم وطاعة الإنس لهم، واستمتاع ألإنس يكون باطلاعهم على بعض الغيوب! وقد يكون الاستمتاع بينهما عن طريق الزواج والمباضعة كما قال الله تعالى ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَلُ وَالْآمْوَلُ وَالْفُورُات ، ولذلك إذا تلبس الجني بالإنسى وفي الأماكن القذرة، وكذلك يأكلون الأوساخ والقاذورات، ولذلك إذا تلبس الجني بالإنسى وفي الأماكن القذرة، وكذلك يأكلون الأوساخ والقاذورات، ولذلك إذا تلبس الجني بالإنسى

<sup>(</sup>١) انظر كتاب استحالة دخول الجان جسد الإنسان [ ص ١٩٧].

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب المنهج القرآني في علاج السّحر والمسّ الشّيطاني [ص ٢٠].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب المنهج القرآني في علاج السّعر والمسّ الشّيطاني [ص ٦٢ - ١١٢].

نال من الكرامة التي كرم الله بها ابن آدم خاصة كما قال الله تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ﴾ [الإسراء: ٧٠]. فيأكل من الطّعام أطيبه، ويعيش معه في بيته في النظافة والنور، ويبيت على فراشه بجوار زوجته، لذلك تجد الجنّي إذا تلبّس بالإنسى لا يكاد يتركه إلا مُرغما مقهورا لأنّه يعلم أنّه سوف يعود إلى المهانة والظّلمة وهذا هو سر تمسك الجنّ بالإنس (١٠)]. وهكذا يُفسّر الكتاب بالهوى وهكذا تُهدر المعاني السّامية لآياته الكريمة!!.

لقد عزّ على المؤلف وهو يخطُّ هذا الكتاب أن تكون ثقافة الشّعب المقهور بالجنّ ثقافة ناقصة فكان من المحتّم عليه أن يشير إلى تلك الأسلحة التى لابد وأن يتسلّح بها المعالج في ميدان حربه مع هذه القوى الغيبيّة فخلُص في الفصل السّابع من كتابه إلى الحديث عمّا أسماه [بباب الحرق والقتل] ويقصد بذلك حرق الجنّي المتلبّس جسد الإنسان إن لم يخرج منه بسلام!! والحرق في مضمونه عام وخاص ولكلّ واحد منهما وسائل وطرق وأدعية وقراءات، فالعقاب الصّارم للجنّي المتمسّك بالجسد الإنساني إمّا الحرق وإمّا القتل!!.

ومن السهولة أن يعرف المرء الفرق بين الشّعوذة والشّعبذة ولكن يصعب عليه فى بعض الأحيان أن يتعرّف على الفرق بين التّوليف والتّأليف عندما يقف بنا صاحب [المنهج القرآني] أمام ما أسماه بألوان الجن فيقول [إنّ كلّ نوع من أنواع الجنّ يعتمد المعالج في حرقه على أمرين: معرفة دينه ومعرفة لونه، فكلّ فصيل من الجنّ له لون معيّن، فإذا استطاع المعالج أن يعرف دين الجنّى ولونه سهلت مهمّة حرق العارض (٢٠).

ثمّ يذكر المؤلف ألوان الجنّ مُوضَّحة مُفسَّرة فيقول [الجنّ سبعة ألوان: أسود -أبيض - رمادى -أحمر -أزرق -أصفر -أخضر، ولكلّ نوع من هذه الألوان أوراد معيّنة للحرق والقتل]. وعلى سبيل المثال يذكر لنا طريقة حرق الجنّ الأصفر فيقول [تُقرأ سورة الدّخان ٣ مرّات، والزلزلة ٧ مرّات، وآية الكرسى ١٠٠ مرّة، والصّلاة على النّبي عَلَيْكَ ١٠٠ مرّة (٣)]. كلّ هذا من أجل حرق جنّى واحد؟!.

[لقد اضطررتُ آسفًا لنقل هذه اللقطات حتى أجعل من الواقع الفكرى الذى يعيشه البعض دليلا على خطورة هذه القضية التي تحتاج من الأئمة والعلماء الترشيد والتصحيح من أجل أن تسير الأمّة على النّهج الأقوم لدين الإسلام العظيم بلا افتراءات أو اختراعات أو تصورات تنافى الحقيقة وتجافيها وتؤثر في وجدان البسطاء من النّاس وتُخالف الهدى النّبوى القويم }.

<sup>(1)</sup> انظر كتاب المنهج القرآني في علاج السّحر والمسّ الشّيطاني [ص ٦١]. (٢) انظر المصدر السّابق [ص ١٨٩]. (٣) انظر المصدر السّابق [ص ١٩٩].

## (۳) أكذوبة قراءة القرآن على الماء لحل السُحر وكشف المس

لقد انتشرت بين النّاس بدعة كتابة السّورة أو الآيات من القرآن الكريم في لوح أو طبق أو قرطاس ثمّ غسله بماء أو مسك أو زعفران، وشرب تلك الغُسَالة رجاء البركة أو الاستشفاء أو استفادة علم أو كسب مال دون الاعتماد على نصّ صريح أو أثر مقبول تقوم عليه شرعية هذا العمل.

واستدلوا على هذا بروايات ضعيفة لا تبلغ درجة القبول ونتيجة لذلك شاع عند المعالجين أن تُكتب للمريض بعض الآيات من القرآن الكريم ثمّ تُمحى بالماء وتُشرب بقصد الاستشفاء وإخراج الجني من الملبوس، وكذلك الوقاية من السحر، ولقد توقف الكثير من علماء المسلمين أمام هذه المسألة لاعتبارات عديدة أهمها:

(أوّلا) أنّه لم يثبت عن النّبي عَلَي فعل هذا الأمر لنفسه أو لغيره ولا أنّه أذن فيه لأحد من أصحابه ، أو رخّص فيه لأمّته مع وجود الدّواعي التي تدعو لذلك .

(ثانيا) أنه لم يثبت في ذلك أثر صحيح عن أحد من الصّحابة رضى الله عنهم أنّه فعل ذلك أو رخّص فيه.

(رابعا) أنّ المراد بدواء القرآن هو ما عدا دواء الأجسام بدليل أنّ النّبى ﷺ أخبر أنّ لكلّ داء دواء إلاّ الموت، وأمر بالتّداوى عند الختصين، والقرآن هو الذى أرشد إلى ذلك بسُؤال أهل الذّكر والأمر بالتعلّم والاستفادة، مع الإيمان بفاعليّته فى العلاج القلبى والنّفسى إذا كان القارىء لكتاب الله صالحا ترجى بركته.

(خامسا) أن هذا العمل يحول دون تحرز آيات القرآن من أن تلاقي نجاسة الباطن وبالتّالى تعرّض غُسالته للنّجاسة والإهانة . (قال) القرطبي [ومن حرمته ألا يمحوه من اللوح بالبصاق ولكن يغسله بالماء، ومن حرمته إذا غسله بالماء أن يتوقى النّجاسات من المواضع والمواقع التي تُوطأ، فإنّ لتلك الغُسالة حُرمة (٢)].

(سادسا) أنّه ليس للمسلم الذي يُؤمن بالله واليوم الآخر أن يستعمل القرآن في غير ما أنزل له، وليس لمسلم أن يستحلّ كتابة الآيات أو السّور ثمّ يمحوها ليتجرّع المريض

<sup>(</sup>١) أخرجه في ضعيف ابن ماجه [٧٠٤] وأورده في الضّعيفة [٣٠٩٣].

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير القرطبي [ج ١ ص ٢٨].

غُسالتها بقصد الشِّفاء من الأمراض أو التِّعامل مع الجن وخلافه.

أمّا ما اشتهر أنّه حديث وعبارته [خذ من القرآن ما شئت لما شئت] فإِنّه غير صحيح إِذ لم يرد في أي كتاب من كتب السّنة ، ويصدق علي من يقول به ويتحدّث عنه ويعمل به قوله من حديث أنس «مَنْ تَعَمَّدَ عَلَيَّ كَذبًا فَلْيَتَبُوا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ (١)». وفي رواية «مَنْ يَقُلْ عَلَيَّ مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبُوا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّار».

والسُّوَالِ الذي يطرح نفسه أمام هذا الادعاء يشير إلى كيفيّة حدوث هذا التَّفاعُل بين أمرين مُختلفين:

(الأوّل) القراءة القرآنيّة التي تمثّل الأمر المعنوى في المسألة.

(الثَّاني) الماء الذي يُقرأ عليه ويمثِّل الجانب المادي فيها.

وإذا كان هناك تأثير لهذه القراءة على الماء حسسما يتصورون فما هي العلاقة التي يمكن أن تربط بين ما هو معنوى وبين ما هو مادى حتى يحدث هذا التواؤم بين القراءة والماء لظهور أثرها المباشر على المريض؟.

ويختلف هذا الأمر اختلافا بيِّنا مع النَّفْث حال الرُّقية وقد صاحبها شيء من الريق والنَّفَس لتكون أمِّ تأثيرا وأقوى تفاعُلا ونفاذا، ويحصل بالمزاوجة بينهما كيفية مؤثّرة تزيل الألم وتفصله عن المريض كانفصال ذلك النَّفْث عن الرَّاقي، ودليل ذلك ما رواه البخارى في صحيحه عن عروة عن أمّ المؤمنين عائشة «أنَّ رسول الله عَلَّ كَانَ يَنْفِثُ عَلَى نَفْسه له في الْمَرض الَّذي مَاتَ فيه بالمُعوِّذَات، فَلَمَّا ثَقُل كُنْتُ أَنْفَثُ عَلَيْه بهنَ وَأَمْسَحُ بيدة فَي المَرَض الذي مَاتَ فيه بالمُعَرِّ : فَسَأَلْتُ الزَّهْرِيّ : كَيْفَ يَنْفِثُ ؟ قَالَ : كَانَ يَنْفِثُ عَلَيْه بَعْ يَدَيْه ثُمَّ يَمْسَحُ بهما وَجْهَهُ (٣) ». ومن هنا يظهر الاختلاف بين الأمرين، بين ما هو شرعي وما هو بدعي والله تعالى أعلم.

وعندما يكون الاحتمال قائم عند من يقولون أنّ ذلك يُفيد في كشف المسّ وطرد الجنّ وعلاج المرض، فإنّ التّعامل مع هذا العالَم المتمثّل في شياطين الجنّ لا يكون إلاّ بالرقى والتحصينات كما وردت بذلك نصوص السُّنة ومحكم الآيات، ودليل ذلك ما جاء به بلاغ الجنّ ذاته عندما نطق بالقول الحكيم ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانَا عَجَبًا ﴾ وقولهم ﴿وَأَنَّا لَمُّا سَمِعْنَا ٱلْهُدَى ءَامَنَا بِمِهِ [الجنّ ١٣٠]. وجاء قولهم في الأحقاف ﴿ يَنقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا الْهُدَى ءَامَنَا بِمُهُ الْمَابَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الأحقاف: ٣٠].

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٨٠١ و ١٠٩] ومسلم [٢].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٧٣٥] ومسلم [٢١٩٢].

<sup>(</sup>٣) حديث موصول بإسناد ما قبله.

ومعنى ذلك أنّ رسالة السماء لم تصل للجن إلا من خلال الإسماع والاستماع فكذلك الرُّقَى والتحصينات التى يتسلّح بها المؤمن لا تتحقَّق إلا بالقراءة التى تأتى في محلّ الإبلاغ، لا تلك التّلاوات التى يظنّ الظّان أنّها ستُؤتى أثرها المباشر على الماء، في صحلّ الإبلاغ، لا تلك الهوس النّفسى إلى رصيد البدعة الحمقاء حيث لا أمل يرجى في ذهاب مس أو خروج جنّى أو اكتساب علاج!!.

والمشكلة في هذا الأمر تتمثّل في تعامل البعض مع الأحاديث الضّعيفة أو الموضوعة تلك التي جعلوا منها دليلا يعتمدون عليه فيما صنّفوه في كُتُبهم للعلاج من غير سند أو دليل ومن ذلك نذكر ما يلي:

(1) ما انفرد به أبو داود عن الكُتب السِّتَة عن ثابت بن قيس بن شمَّاس عن أبيه عن جدّه عن النبي عَلَيْ «أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى ثَابِت بْنِ قَيْسٍ قَالَ أَحْمَدُ وَهُو مَرِيضٌ - فَقَالَ: عن جدّه عن النبي عَلِي النَّاسِ عَنْ ثابت بْنِ قَيْسِ بْنِ شَمَّاسٍ، ثُمَّ أَخَذَ تُرَابًا مِنْ بَطْحَانَ ، فَجَعَلَهُ فِي اكْشِفِ الْبَاسِ رَبُّ النَّاسِ عَنْ ثابت بْنِ قَيْسِ بْنِ شَمَّاسٍ، ثُمَّ أَخَذَ تُرَابًا مِنْ بَطْحَانَ ، فَجَعَلَهُ فِي قَدَ حَ ثُمَّ نَفَتَ عَلَيْهِ بِمَاء وَصَبَّهُ عَلَيْه (١) ». وهذا الخديث أورده الألباني في الضّعيفة [٣ / ٥٥] برقم [٥٠ / ١] وقال ما نصّه:

قوله [اكشف الباس ربّ النّاس عن ثابت بن قيس بن شمّاس] حديث ضعيف أخرجه أبو داود وابن حبّان برقم [ ١٤ ١٨ ع ١ - موارد] ولفظه [ فجعله في قدح فيه ماء فصبه عليه] ولم يذكر النّفْث!. (قلتُ) وهذا سند ضعيف علّته يوسف بن محمّد وهو مجهول العين، وقال الذّهبي في الميزان «لا يُعرف حاله». وأعلم أنّنا إنّما أوردنا هذا الحديث لما في آخره من جعل البطحان «وهو الحص الصّغار» في القدح . إلخ فإنّه غريب منكر، وأمّا الدُّعاء «اكشف الباس ربّ النّاس» فهو ثابت من حديث عائشة رضي الله عنها بلفظ «أنَّ النّبي عَلَيُهُ كَانَ إِذَا عَادَ مَرِيضًا قَالَ أَذْهب الْباس ربّ النّاس، اشْف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يُغادر سقما (٢)». أخرجه الشيخان وغيرهما].

( ٢ ) ما أورده مصنّف كتاب [فتح المجيد شرح كتاب التّوحيد] في صفة النَّشرة الجائزة عن [ليث بن أبي سُليم] قال «بلغني أنّ هؤلاء الآيات شفاء من السّحر بإذن الله، تُقرأ في إناء فيه ماء ثمّ يُصبُ على رأس المسحور:

- \* قوله تعالى ﴿ فَلَمَّ ٱلْقَوْاْ قَالَ مُوسَى ﴾ إلى قوله ﴿ وَلَوْ حَرِّهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ [يونس: ٨١- ٨٨].
- \* قوله تعالى ﴿ فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ ﴾ . إلى قوله ﴿ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِّبُونَ ﴾ [الأعراف: ١١٨ ١٢٥].
- \* قوله تعالى ﴿ وَٱلَّقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾ . إلى قوله ﴿ وَلا يُسْفِلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾ [طه: ٦٩] .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود بإسناد ضعيف [ ٣٨٨٥] وأورده الألباني في الضّعيفة [ ١٠٠٥].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٥٦٧٥] ومسلم [٢١٩١].

وكان أن علق الشيخ محمّد حامد الفقى رحمه الله مُحقّق الكتاب بهذا التعليق فقال: [مثل هذا لا يُعْمَلُ فيه برأى ليث بن أبى سليم ولا برأى ابن القيّم ولا غيرهما، وإنّما يعمل بالسّنة النّابتة عن رسول الله عَيْكُ ، ولم يجىء عنه عَنْ شي شيء تما يقول ابن أبى سليم ولا ابن القيّم وما نُقل عن وهب بن منبه فعلى سُنّة الإسرائيليين لا على هدى خير المرسلين، ومن هذا التساهل دخلت البدع ثمّ الشّرك الأكبر، وعلى المؤمن النّاصح لنفسه أن يعض بالنّواجذ على هدى رسول الله عَنْ والخُلفاء الرّاشدين رضى الله عنهم ويتجنّب المحدثات وإن كانت عمّن يكون، فكلَّ أحد يُؤخذ من قوله ويُردُ عليه إلاّ رسول الله عَنْ ]. والمقرّر أن صاحب هذه الرّواية متروك ، فما قاله ليس بحديث ولا فعل صحابى ولا هو معروف مصدره ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العظيم!!.

(٣) من المسائل التي أوردها ابن القيم في كتابه زاد المعاد والمتعلّقة بالكتابة للشّفاء من
 بعض الأمراض عن طريق القراءة في الماء نذكر ما يلي:

بد يُكتب لعُسْر الولادة في إناء نظيف من قوله ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتَ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ وَٱلْقَتْمَا فِيهَا وَتَخَلَّتَ ﴾ [الانشقاق: ١ / ٤(١)]. وتشرَّب منه الحامل، ويُرشُ على بطنها!.

\* للوقاية من الحمّى المثلّفة [يُكتب على ثلاث ورقات لطاف: بسم الله فَرَّتْ، بسم الله مَرَّتْ، بسم الله مَرَّتْ، بسم الله مَرَّتْ، بسم الله مَرَّتْ، بسم الله وَيبتلعها بماء (٢٠]!.

بد لوجع الضّرس[پُكتبعلى الخدّ الذي يلى الوجع: بسم الله الرحمن الرحميم ﴿ وَلَـهُ مَا سَكَن فِي ٱلَّيْل وَٱلنّه مَا سَكَن فِي ٱلّيْل وَٱلنّهار وَهُو ٱلسّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الأنعام: ١٣٠ (٣)]. !!.

\* يكتب على الخُواَج قوله تعالى ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفُا ﴾ وقد أَنْتَا ﴾ [طه: ١٠٥-١٠٧].

وما ذُكر في [زاد المعاد] ليس هو الأمر المسلّم به لا عقلا ولا نقلا لكونه لا يخضع حتّى نجرّد التّجريب الفردى المفتقد لصحّة الدّليل، الدّليل القائم على صحّة المنقول، والمنقول المرتبط بالصّحيح من المعقول والله تعالى أعلم.

## (٣) عدم جواز تخصيص آيات بعينها لعلاج مرض معيّن

امتلأت كتب المعالجين بالكثير من الأوراد والأقوال التى تضمّنت تخصيص آيات مُعيّنة من كتاب الله تعالى، وأنّ لهذه الآيات تأثير فى كذا وكذا، وأمّا هذه فلكذا! ولقد خصّص صاحب كتاب [المنهج القرآني] فصلا كاملا فى علاج أمراض الجنّ، بدأ فيه

<sup>(</sup>١) انظر كتاب زاد المعاد [ج ٤ ص ٣٥٧]. (٢) انظر كتاب زاد المعاد [ج ٤ ص ٣٥٩].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب زاد المعاد [ج ٤ ص ٣٥٩]. (٤) انظر كتاب زاد المعاد [ج ٤ ص ٣٥٩].

بقوله [ومن واقع [ما علَّمَنى الله ]ووفقنى لممارسته أن أصبحْتُ على دراية تامّة بهذه الألاعيب الخبيثة وسوف أذكر الحالة التى تصيب المريض وكيفيّة صنع الشيطان لها ثمّ أذكر علاجها بما يسر الله لى علم لتعمّ الفائدة إن شاء الله:

ا ـ [علاج ممسوك العبين]: قد يلجأ الجنّ الخبيث إلى إمساك عين المريض أو عينيه قبل مرحلة العلاج أو إصابتها بعشى اللّيل، فإذا كانت هناك علامات لوجود الاقتران به وعجز الطبيب المعالج عن معرفة سبب إصابة المريض بالمرض فيكون العلاج كالأتى: قراءة آيات الزّجر وقراءة آيات الإبصار، وقراءة سورة الرّعد على ماء ثمّ يُبخ في العين ثلاث مرّات ـ ثمّ قال: تكرر هذه الطريقة وسوف يُشفى بإذن الله ويُزاد عليها آيات فك السّحر إذا استشعر المعالج أنّه بفعل السّحر]. [انظر الكتاب ص ١٦٦]

٦-[علاج حل العصم ]: يمكن عمل ضمادة يكتب فيها سورة ق والرّحمن والحشر والإخلاص والمعوِّذتين وتبقى على عين المريض مدة ويُسأل عن الرَّؤى والأحلام وعن شعوره وهى على عينه!!]. [انظر الكتاب-ص ١١٧]

"ما علاج الأحسم ]: ويلجأ الجن كذلك إلى سد أذن المريض إمّا سدًّا مُؤقتا أو سدًّا دائما ويرجع سبب ذلك إلى مكر الجن الذى يقوم بسد الأذن بأصبعه، واللعب في مركز السّمع في المخ \_ وعلاج ذلك قراءة آيات الزّجر وقراءة آيات السّمع ودهن الأذن من الدّاخل بمسك (ويُفضل المسك الإنجليزى الأسود السّائل!!)، وبعد ذلك تقرأ سورة الزّلزلة في الأذن]. [انظر الكتاب م ١١٨]

Σ \_ [علاج حبس الحقت أو صنعه / الأبكم ]: يمنع الجنّ بعض الحالات عن النّطق وذلك بواحدة من ثلاث: يسكن الجنّى الحنجرة عند الأحبال الصّوتية، واللّعب في مركز النّطق في العقل، أن يكون الشّيطان نفسه أخرسًا !!!]. ويتمثّل علاج هذه الحالة في قراءة الآيات القرآنيّة ثمّ يضع المعالج في فم المريض (زيت الورد) ويكون قد قرأ عليه آية الكرسي ٧مرّات بنيّة النّطق فيشفى بإذن الله تعالى]. [انظر الكتاب ص ١٩٩]

0 \_ [علاج العشلول عن الجن ]: قد يعمد الشيطان خبثه و شراسته إلى شل المريض إمّا شللا كلّيا أو جُزئيا ، أو يشل نصف المريض فقط ، وغالبا فإنّ الذى يفعل ذلك هو جن المقابر وجن الاعتداء ، وعلاج ذلك قراءة آيات المشى وآيات الخلق ، وكتابة الأذان على اليد أو الرّجل ، وقراءة سورة الرّعد على الماء ثمّ يُشرب ويُغتسل به ، وعمل الحجامة للعضو المصاب لاستخراج الدّم الفاسد منه !!]. [انظر الكتاب م ١٢١]

7 \_ [لعلاج الشَّقيقة]: تقرأ سورة الإخلاص ثلاث مرّات وتقرأ قوله تعالى من

سورة الحشر (آية ١٢) سبع مرّات على كوب ماء زمزم أو ماء مطر وتشرب نصفه وتغسل بالنّصف الآخر النّصف المصاب من الرّأس بالشّقيقة!!. ومن المعلوم أن الشّقيقة هى ألم شديد يُصيب جانبا مُعيّنا من شرايين الرّأس.

٧ \_ [ لعلاج الصدر]: تقرأ سورة الانشراح والآيات من ٢٥ ـ ٢٨ من سورة طه وأثناء
 القراءة تمسح بيدك اليمني على صدر المريض كالمساج!!.

٨ - [ العلاج الأصراض القلبية والخفقان و آلام المعدة وأصراض الكبد]: وهى حُزمة متكاملة من الأمراض: تكتب آية الكرسي ثلاث مرّات بزعفران وماء ورد في إناء أبيض وتمحى بماء زمزم [ وهو الأفضل] وإلا فأى ماء ويُشرب على الرّيق لمدة أسبوع، وتقرأ فاتحة الكتاب سبع مرّات على ماء زمزم [ بدون قول آمين] لأنها تُقال في الفاتحة فقط، ثم يُشرب الماء على الرّيق!!! [ هكذا قال].

9 ـ [علاج النّزيف الرّحمى القاتل وتذهب المرأة بالنّزيف الرّحمى القاتل وتذهب المرأة إلى الأطبّاء راجية أن يجدوا أعراضا لأمراض عضوية ولا ينجحون في علاجه، أو يأتى العلاج بنتائج عكسيّة غير متوقّعة، وأحيانا لا يجدون لها سببا، والجن يسبّب للمرأة النزيف بسببين أو ثلاثة: أن تكون المرأة مسحورة ويكون هذا بتكليف من السّاحر، أو أن تكون المرأة معشوقة من الجنّ وهو يَغار عليها من زوجها، وهو يحاول منعها من الذّكر والصّلاة حتى لا تحاربه]. [انظر الكتاب ص ١٢٢]

ويُحيل مُؤلف كتاب [المنهج القرآني] شفاء هذه الحالة بعد التأكُّد من وجود بعض علامات اقتران الشّيطان بها وكذلك بعد عجز الأطباء من العلاج الطبي الدّوائي إلى أربعة عوامل هي:

تكتب لها إحدى النّساء كأختها تحت السُّرَّة من أوّل قوله [وقيل يا أرض]
 إلى قوله تعالى [وقضى الأمر] فقط مع رقيتها بالرُّقية الشّرعية.

اوكتابة هذه آلآية في ورقة مع الفاتحة وآية الكرسي والكافرون والإخلاص والمعودتين ثم تُطوى وتُربط بحزام تحت السُّرَة !!.

\* يمكن أن يُزاد على ذلك كتابة قوله تعالى [وله ما سكن في الليل والنّهار].

پُحضر المعالج ورقة بيضاء غير مسطرة يكتب عليها بمداد طاهر [زعفران]
 قوله تعالى [لكل نبأ مستقر] على الورقة كلها ثم يمحوها وتشربها المريضة!!!.

وخروج الجنّى من جسد الإنس ليس كدخوله وذلك يعتمد اعتمادا مباشرا على فطنة المعالج ومدى تمكّنه من السيطرة الكاملة على تلك المصيبة التي يتعامل معها خصوصا

إذا كان من الجنّ الأبيض أو الأسود أو الأحمر، وهي من أخطرأنواع الجنّ، ولقد ذكر مؤلف كتاب [المنهج القرآني] على سبيل التّنبيه أنّ هناك بعض الأماكن التي إذا خرج منها الجنيّ فإنّه يُؤذى المريض! كما أنّ هناك أماكن إذا خرج منها لم يفسدها، ومن الأماكن التي يُسمح له بالخروج منها: أصابع اليد أو الرّجل خاصة الأصبع الأصغر من القدم!!، وأن يخرج من الفم أو الأنف!!، ولا يُسمح له المعالج بالخروج من البطن أو العين أو الأذن!، ويطلب منه أن يُلقى السّلام قبل الخروج إن كان مسلما أو أي تحية أخرى إن كان غير مُسلم!!. [انظرالكتاب ص ١٩٧]

وعندما يقرأ المرء مثل [هذا الكلام] فإنه بلاشك يأخذ بنا إلى دائرة اللا معقول تلك التي تسلمنا إلى حيال يُجافى الواقع، وتدفع بنا إلى صور باهتة تقوم على الوَهْم والخيال، وحتى وإن سلم البعض بمعقوليته وتأثيره، فإنهم لا يستطيعون أبدا أن يصُموا أذانهم عن قوله تعالى ﴿فَوَيَلُ لِلَّذِينَ يَكُتُبُونَ ٱلْكِتَبَ بِلَيِّدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَنا مِنْ عِند ٱللهِ لِيَشْتَرُواْ بِمِهُ قُمْ مَعًا يَكْسِبُونَ ﴾ [البقرة: ٧٩]: فَمَنّا قَلِيلًا فَوَيَدًا لَهُم مِمًّا يَكْسِبُونَ ﴾ [البقرة: ٧٩]:

وتحمل الآية التّحذير من التّغيير والزّيادة في الشّرع، فكلّ من بدّل أو غيّر أو ابتدع في دين الله تعالى ما ليس منه ولا يجوز فيه، فهو داخل تحت هذا الوعيد الشّديد، كما حذّرتهم من أن يُحدثوا من تلقاء أنفسهم في الدّين خلاف كتاب الله أو سُنته عَلَيْ فيُصلُوا به النّاس، وقد وقع ما حذّر منه وشاع، وكثّر وذاع ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله.

فليس هناك أعظم من ذنب يتجرّا المرء فيه على الله ورسوله، وحسبنا في ذلك قول النبى الكريم عَن هناك أمْراً عَلَى غَيْر أَمْرِنَا فَهُو رد (١٠)». ومن المعلوم أن هذا كله زيف باطل وافتراء يفقد مصداقيته بمجرّد عرضه على حقائق الكتاب والسُّنة المطهّرة والتي منها:

(١) أنّه ليس معنى قول رسول الله عَلَيْ «اعرضوا على رُفّاكُمْ، لاَ بَأْسَ بالرُقَى مَا لَمْ تَكُنْ شرْكًا (٢)». أن يقول قائل أنّ هذه الآيات تنفع لكذا، وأمّا هذه فهى لكذا! ومثل هذا التخصيص لا يجوز إلاّ بدليل، فإن جاء مثل ما جاء عن فضل الفاتحة في علاج الملدوغ فبها ونعمت، وإن لم يأتنا مثل ذلك فالتخصيص غير جائز.

(٢) إِنّ الإِتيان بآيات غير متتابعة يعتبر تقطيعا لسُور القرآن الكريم لخالفة ذلك لهدى رسول الله يَظِيَّة لمّا قال لبلال تَعْظِيَّة «إِذَا قرأْتَ السُّورة فَانْفُذْهَا (٣)». وفيه أن يقرأ السُّورة على وجهها كما هي في المصحف. (قال) القرطبي [ومن حرمة القرآن

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٦].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه مسلم [٢٢٠٠] وأبو داود [٣٨٨٦].

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب البرهان [ج ١ ص ٤٦٩] والإتقان للسيوطي [ج ١ ص ١١١].

إذا قرأه ألا يلتقط الآى من كل سورة فيقرأها، فإنه رُوى لنا عن رسول الله عَلَيْ أَنّه مرّ ببلال وهو يقرأ من كلّ سورة شيئا، فأمره أن يقرأ السّور كلّها(١)].

(٣) ورغم أنَ بلال تَعْطَيْنَ قد ساق حُجَته وهى أنّه يخلط طيّبًا بطيّب ولكن حُجَته لم تغيّر فى الحكم شيئا، فما بال هؤلاء القوم وقد ذهبوا يقطّعون الآيات كما يحلوا لهم، ثمّ يفولون هذه المجموعة تفيد المسحور، وهذا المجموعة تُقرأ على الجن الناكث لعهده، وهذه للجن الأحمر وأخرى للأزرق، ثمّ تجد مثل هذه المقولات من يصغى إليها بل وتجد من يدافع عنها ضاربين بقاعدة سد الذرائع عرض الحائط!!.

(٤) إِنَّ مثل تخصيص آيات معينة بأنَ لها تأثير في كذا وكذا: فهذا أمر لم يثبت العمل به عند المتقدّمين ولكونها محصّصة بدون دليل شرعى، فكما أنَّ تخصيص العام يحتاح إلى دليل فإنَّ تقييد المطلقات بدون دليل سواء كان عبادات أو أحكام أو خلافه يعتبر حياد عن هدى سيّد المرسلين على .

وليت الذى اخترع علاج أمراض الأجساد بقراءة الآيات البينات وأفرد لها الشُروح والمؤلفات دون ما سند من دليل شرعى أو أثر نبوى أن يقول ما قاله أبو بكرالصديق رضي الله عنه ساعة أن سئل عن آية في كتاب الله جل وعلا فقال «أَي أَرْض تُقلَّني، وأَي سَمَاء تُظلُّنى، وأَيْن أَذْهَبُ ، وكيف أَصْنع ، إِذَا أَنَا قُلْت في كتاب الله بعير ما أَرَاد الله بها (٢)». وياليته قد قال!.

## (٤) الأثار السَّلِية من شيوع بدعة الولوج

إنّ من أخطر نشائح هذا الشّيوع تلك الآثار العكسية التي جناها المجتمع من شيوع فكرة «الولوح» وكأنّ الشّيطان قد نجع كلّ النّجاح في نسويق «الفكرة» حتى لاقت هذا الرواج العجيب لذى النّفوس المريصة من كلا الجانبين، وليست العلّة في هؤلاء المرضى الذين تضيع عليهم فرصة العلاج الصّحبح عند الأطباء وقد تعلّقوا بأمل إخراج الجنّي من البدن المسكون، وإنّما تكمن أغراضها عند هؤلاء الذين تلقوا الفكرة الشيطانية لتحقيق الرّغبات الكامنة في نفوسهم دون ما اعتبار لحفظ الأعراض وصيانة الأموال والالتزام بآداب الدّين، وحتى يتضح لكلّ مسلم أبعاد تلك المؤامرة الشّيطانية، ويتبيّن له مدى المصائب التي نتجت عن هذا الاعتقاد الخاطيء الذي روّج له أصحاب المصلحة فيه، نعرض فيما يلى لبعض الجوانب السّلية التي أصابت المسلمين في الصّميم:

(أولا) إضعاف العقيدة والابتداع في الدين من خلال تجهيل المسلمين بما ليس في

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي [ج ١ ص ٢٨].

<sup>(</sup>٢) أورده في أعلام الموقعين [ج٢ ص ١٨٤] من رواية أبي أيّوب عن ابن أبي مُليّكة.

الدّين من خرافات تتنافى وقيمه الأصيلة، ونشر الأحاديث الضّعيفة والموضوعة للتّأثير في عقيدة النّاس بما ليس بصحيح، والضّرب بظاهر الآيات عرض الحائط وإضفاء الأوهام عن قوّة الشّياطين وتأثيرهم، والالتفاف حول الأحاديث النّبويّة لاختيار ما يُوافق أهواءهم منها.

(ثانيا) مُخالفة مدّعى العلاج للقواعد الشَّرعية والآداب القرآنية المرعية من خلال مسّ المرأة الأجنبية وملامستها دون داع من ناحية الطّب والشَّرع، وذلك أثناء جلسات التّحضير المزعوم، والخلوة بها أثناء العلاج وهو ما يتعارض والقواعد الشَّرعيَّة التي تؤكّد حرمة ذلك و تمنعه.

(ثالثا) هدم كيان الأسرة الواحدة وتخريبها وخلخلة أركانها بإثراء العداوة والبغضاء بين الأرحام وتقطيعها بادعاء عمل السّحر من البعض للبعض كذبا وبهتانا فتتقطع الوشائج والصّلات، ويتمكّن الشّيطان من الأفراد وتتحقق العصبية والخلافات التى تُباعد بين الزّوجين من خلال ادعاءات باطلة تخالف شرع الله تعالى، ويقع الكثير من النساء في حبائل الشَّرك الحفي للشّيطان عند إرادة الإنجاب أو الزّواج أو لفك السّحر السّفلي على حد زعم المعالجين العاملين في ميدان الجهالة والتشرذم!.

(رابعا) امتهان آدمية المريض والتعدى عليه من خلال العلاج المزعوم بضربه وإيذائه ممّا يؤدّى إلى إصابته بالعديد من العاهات والأمراض، وموت بعض المرضى أثناء عملية العلاج وهو ما تُؤكّده أخبار الصّحف ووسائل الإعلام.

(خامسا) تحقيق المآرب الدّنيئة لمدعيى العلاج مادّيا ونفسيّا بإيجاد المبرّر للمرضى ضعاف النّفوس للاستمرار في غيّهم دون مداخلة لأى رغبة في الإصلاح. وأكل المال بالباطل بتزيين من الشّيطان وإضاعة أموال المسلمين في الأوهام وتفشى البدع.

(سادسا) المعاناة النَّفسيّة للمرضى من الأثر السّلبى لدعوى العلاج وتعويد المريض على الكذب مع تكرار ما يسمّى بالتّحضير، إذ أن المريض يشعر بكلّ شىء ولكنّه يصبح فى هذا الموقف ضعيف الإرادة فيسهل عليه الكذب، وتحويلهم للظواهر الطّبيعية والمعروفة طبيّا عند المرضى، وجعلها عوارض لوجود الجنّ والسّحر وخلافه من التّلبيس على خلق الله بلا دليل صحيح يسوقونه بين أيديهم، وإخافة النّاس من الأوهام واختراق عقولهم وتأهيلهم لتأثير الشّياطين.

(سابعا) المساهمة الفاعلة في تشويه الصّورة الحقيقية لقيم الإسلام الخالد العظيم من خلال إظهار الدّين أمام أصحاب الملل الأخرى بمظهر التّخلف والخزعبلات، ورميهم بالتّهم الباطلة على مُنكرى هذا الوهم سواء من العلماء أو الأطباء طالما خالف

مذهبهم، وهذه كلّها من الأمور التي تأتى مُنافية لهدى الدّين القويم ومتناقضة مع المنهج الذي ارتضاه لنا ربّ العالمين سبحانه.

### (٥) عقيدة ابن تيمية في الولوج بين الحقيقة والتلفيق

عندما يلائم الحائك بين طرفى التوب بالخياطة يسمى هذا «تَلْفيقًا» من لَفَقَ الشَّفَتَيْنِ يَلْفَقُ لَفْقًا وَتَلْفيقًا: إذا ضَمَّ إحداهما إلى الأُخرى «فَخَاطَهُمًا». ومنه أُخذ التلفيق في المسائل (يقال) «لَفَّقَ الْحَديثَ يُلَفَّقُ تَلْفيقًا»: زَخْرَفَهُ وَمَوَّهَهُ بالباطل فهو «مُلَفَّق» ومنه: أحاديثُ مُزَخرفة أى أكاذيب مزخرفة، والتلفيق في المسائل يهدف صاحبه من خلاله أن يُلبس الباطل ثوب الحقيقة والحقيقة منه براء (أو) ينسب أمرا من الأمور أو مقولة من المقولات التي تخالف الشرع والدّين إلى عالم من العلماء.

وهذا هو الأمر الذى يتفق تماما مع ما نُسب إلى الإمام ابن تيمية رحمه الله فى كتابه [مجموع الفتاوى] عن علاج «المصروع بالجنّ» بما يخالف عقيدته الصّحيحة وفكره الملتزم بهدى الكتاب والسُنّة، بل لا يتصوّر عاقل بحال أن يقرأ النّاس تلك الخرافات التى ترتدى ثوب الحقيقة على أنها ثما كتبه الشّيخ وسطره ؛ كما أنّ الأسلوب الرّخيص الذى صيغ به هذا الفكر بما يمثله من قيّم هابطة إنّما قصد به من لَفَقَهُ واحدا من أمرين:

(الأوَّل) النَّيل من مكانة هذا العالم بما نُسب إليه من أضاليل وخُرَافات مكذوبة.

(الثّاني) استغلال مدوّنات الشّيخ الجليل وكُتبه لكى تكون وسيلة سهلة لنشر هذا الفكر الهابط الرّخيص.

وهل يتصور عاقل عندما يتكلم ابن تيمية عن مسألة استمتاع الجن بالإنس فى تفسيره لقول الله تعالى ﴿وَقَالَ أَوْلِيَ آوُهُم مِنَ آلْإِنس رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَحْن وَبَلَغْنَآ أَلْدَى أَجَلْنَا ٱلله تعالى ﴿وَقَالَ أَوْلِي َ آوُهُم مِن آلْإِنس تطيع الجن ، فتارة تسجد له ، أجلنا ٱلدى أجلنا الدى يعمل به الفاحشة ، وكذلك الجنيات منهن من يريد من الإنس الذى يخدمنه ما يريد نساء الإنس من الرّجال ، وهذا كثير فى رجال الجن ونسائهم!! فكثير من رجالهم ينال من نساء الإنس ما يناله الإنسى ؟ وقد يفعل ذلك بالذّكران!! أَلَى أَنَا المُنْ وَلَا اللهُ المُنْ الْمُنْ وَلَا اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ وَلَا اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ وَلَا اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ وَلَا اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ الل

وعن صرع الجنّ للإنس زوروا عليه قولهم:

[ وصرع الجن للإنس هو الأسباب ثلاثة: تارّة يكون الجنّى يحبّ المصروع فيصرعه ليتمتع به، وهذا الصَّرع يكون أرفق من غيره وأسهل، وتارّة يكون الإنسى آذاهم إذا

<sup>(</sup>١) انظر التّفسير الكبير [ج ٤ ص ٢٦٤].

بال عليهم أو صبّ عليهم ماء حارًا، أو يكون قد قَتَل بعضهم أو غير ذلك من أنواع الأذى، وهذا أشد أنواع العبث وهذا أشد أنواع العبث سفهاء الإنس بأبناء السبيل (١٠)].

وممًا لا يتصوره عقل تلفيقهم للشّيخ الجليل وتزويرهم عليه ما نصّه:

[وصرعهم للإنس قد يكون عن شهوة وهوى وعشق، كما يتفق للإنسى مع الإنسى، وقد يتناكح الإنس والجنّ (!!) ويُولد بينهما ولد، وهذا كثير معروف (!!) وقد ذكر العلماء ذلك وتكلّموا عليه، وكرّه أكثرُ العلماء مُناكحة الجنّ (٢)]!!

ثم يأتى الحديث عن كيفية علاج المصروع ودفع الأذى عنه بأيسر السبل التي لا تُؤدَى إلى العلاج بل إلى القتل فيتقولون عليه ما نصه:

[ولهذا يُحتاج في إبراء المصروع ودفع الجنّ عنه إلى [الضّرب] فيُضرب ضربا كثيرا جدًّا (!) والضّرب إنّما يقع على الجنّي ولا يحسّ به المصروع حتّى يفيق، فنجد أنه لم يحسّ بشيء من ذلك، ولا يؤثّر في بدنه ويكون قد ضرب بعصا قويّة على رجليه نحو ثلاثمائة أو أربعمائة ضربة وأكثر وأقلّ (٣)].

نَخْلُصُ مَمَا سبق إلى أنّ ما نُسب إلى الشّيخ الجليل في [مجموع الفتاوي] عن هذه المسائل ينحصر فيما يلى:

(١) إِنَّ من أهم أسباب صَرْع الجِنَّ للإِنس حبّ الجِنَّى للمصروع فيصرعه ليتمتَّع به عَتَّع الشَّهوة والهوى والعشق!!.

( ٢ ) أنّ الإصابة بالصَّرْع تتحقَّق نتيجة أذى الإنس للجنّ إمّا ببوله عليهم أو إصابتهم بالماء السّاخن أو التّسبُّب في قتل أحدهم!!.

(٣) التسليم بالتناكح المتبادل بين الجنّ والإنس تمّا يؤدّى إلى وجود التناسل المشترك بينهما وهذا كثير معروف على حدّ قول من لَفَّقَ هذا الكذب والافتراء.

(٤) وجود الاستمتاع الجنسي بين الجنّ والإنس، فيقرّر أنّ الكثير من رجالهم ينال من نساء الإنس وكثير من رجال الإنس ينال من نساء الجنّ !!.

(٥) التّعامل بالإيحاء القهرى مع نظرية دخول الجنّ جسد الإنس واختراع ما يسمّى ببدعة العلاج بالقرآن.

<sup>(</sup>١) انظر مجموع الفتاوي [الجلَّد ١٣ ص ٨٧].

<sup>(</sup>٢) انظر مجموع الفتاوي [الجلّد ١٩ ص ٣٩].

<sup>(</sup>٣) انظر مجموع الفتاوي [المجلَّد ١٩ ص ٦٠].

فإذا سلّمنا بصحة هذه الدّعاوى فلا شكّ أنّها ستُؤدّى بنا إلى واحد من أمرين: (١) إمّا أن تقودنا إلى دائرة اللامعقول فتصيبنا بالجنون المطبق.

(٢) أو تسلمنا إلى دائرة «اللا أخلاق» التى تقف بنا أمام الدّعوة الصريحة للفسوق والعصيان، وكأنّ الجن قد استباح الإنس رجالا ونساء فى ممارسة هذا المجون، وإذا كان هذا الهُراء يدور بين «الجنون والمجون» فلا يتسنى لنا أن نطالب بالدّليل الذى اخترعوه متمثّلا فى ألفاظ تعتبر فى حكم الشّرع والقانون جريمة لا تغتفر.

وعندما يُتوجَّه بالسُّؤال إلى أحد [الأثمّة المعاصرين] حول إمكانيّة حدوث زواج بين الإنس والجنّ؟ يشير إلى أنّ الكلام في هذا الموضوع يعتمد فيه على ما كتبه الشّبلي والدّميري منذ أكثر من ٥ . ٨ عام من خلال أمرين:

(الأول) أنّ إمكان التزاوج بين الإنس والجنّ قد أثبته الجمهور مستدلين بقوله تعالى ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَل وَٱلْأُولُد ﴾ [الإسراء: ٣٤]. ويوضّح هذه المشاركة ما ذكره ابن جرير في «تهذيب الآثار» أنّ النّبي ﷺ قال «إذا جامع الرّجل امرأته ولم يسمّ انطوى الشّيطان إلى إحليله فيجامع معه».!! [وهذا حديث مكذوب]!!.

(الثّاني) جواز مشروعيّة النّكاح بين الجنسين وقد نُقل ذلك عن الحسن البصرى وقتادة وعيرهما، وشهد الأعمش نكاحا للجنّ بجهة «كوثي» كما ذكره أبو بكر الخرائطي، وحُجَّة هؤلاء في علم المنع أنّ الأصل في التّكليف أنّه يعم الفريقين الإنس والجنّ وليس هناك ما يخصّص هذا التّعميم بالنّسبة للمُناكحة بينهما [(١)].

و[أقول]: إنّ الحقيقة الغائبة في هذه المسألة تُؤكد على أن الشّيخ قد جانبه الصّواب في تفسير الآية عن المشاركة التي تصور فضيلته أنّها [جنسية!!] ثمّ ساق ما ذُكر عن ابن جرير من كلام مكنوب يستحى المسلم أن يتقوّله !! إنّه الافتراء على الله تعالى بتأويل يخالف نصوص الكتاب، والكذب على نبيّه عَلَيْ بما نسبه إليه من حديث!.

ولم يقف الأمر عند هذا الحدّ بل ألصق الشّيخ الفرية ذاتها بالإمام مالك رحمه الله عندما قال [كما أنّ الإمام مالكا أورد وجهة نظر في الكراهة لها قيمتها، فقد قيل له: إنّ رجلا من الجنّ يخطب إلينا جارية يزعم أنّه يريد الحلال! فقال: ما أرى بذلك بأسا في الدّين، ولكن أكره إذا وجدت امرأة حامل قيل لها من زوجُك؟ قالت: من الجنّ، فيكثر الفساد في الإسلام بذلك!!]. ولا يستطيع المرء إزاء هذه التّخاريف إلا أن يردّد قول الله تعالى ﴿ أَزِفَتَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَالَى ﴿ أَزِفَتَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَالَى ﴿ أَزِفَتَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَالَى ﴿ أَزِفَتَ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى ﴿ أَزِفَتَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَالَى ﴿ أَزِفَتَ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الفتاوى للشّبخ عطية صقر رحمه الله [ص ١١٢ ـ ١١٣].

إِنّ مثل هذا الهَذَيان عندما يكون مقروءًا ومُتداولا بين خاصة النّاس وعامّتهم في كتب الفقه والدّين فإنّ خُطورته تكمن في أمرين :

(الأوّل) عندما يكون مثل هذا الكلام الهابط منسوبا إلى ابن تيمية وهو إمام جليل من أثمّة المسلمين انتشر علمه في الآفاق فإنّه يعتبر توثيقا لفهم خاطىء ونشرا لصلالة فاتنة تُخالف المنهج الصّحيح للدّين القويم.

(الثّاني) عندما يكون ذلك مسطورا على صفحات أشهر ما كتبه السّلف الصّالح فإنّ ذلك يكشف القصد المبيّت للطّعن في العقيدة النّقيّة الصّحيحة للإسلام، ونشر الأفكار الشّيطانيّة المقيتة التي تهدمه من داخله.

وعندما نضع مثل هذه الدّعاوى موضع التّحليل والتّقييم فإنّنا لابدّ وأن نؤكّد على عدّة ثوابت:

(أوّلها) أنّ الحديث عمّا يتصل بالأمور الغيبيّة لا يقوم على التّأويلات المخالفة للنّص الصّحيح الصّريح، ولا يستند إلى النّص الصّحيح الصّريح، ولا يستند إلى الخرافات المتداولة للحكاية، وإنّما يتطلّب في مواجهتها الدّليل القطعي الثّابت من هدى الكتاب العزيز والسُّنَّة المطهّرة ولا شيء سواهما.

وحينما يقول الله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾. فالمقصود به الغيب الشّابت بدليل الكتاب والسُّنَّة، وعندما يكون الحديث عن أمر غيبي مثل الجنّ والملائكة واليوم الآخر والجنّة والنّار، فليس لأحد مهما كان أن يضيف أمرا أو تفصيلا لم ينزل الله به سلطانا أو أن ينتقص ما ثبت بالدّليل، أو يفسر ظاهر الآيات وفق الهوى والرّغبة.

(الثّانى) استحالة تسخير الإنس للجنّ بعد نبوّة سليمان عليه السّلام وملكه الذى ما كان لأحد من بعده، لأنّ المعجزات التي يتأيّد بها الأنبياء لا تتكرّر ولا تستمرّ بعدما ينتهى دورها، وهو الأمر الذى قرّره رسول الله عليه عندما تفلّت عليه العفريت ليقطع عليه صلاته فقال:

«إِنَّ عَفْرِيتًا مِنَ الْجِنِّ تَفَلَّتَ عَلَى الْبَارِحَةَ لِيَقْطَعَ عَلَى الصَّلاَةَ ، فَأَمْكَنني الله منه ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَرْبِطَهُ إِلَى سَارِيَةَ مِنْ سَوَارِى الْمَسْجِدِ حَتَّى تُصْبِحُوا وَتَنْظُرُوا إِلَيْهِ كُلُّكُمْ ، فَذَكَرْتُ قَوْلَ أَخِي سَلَيْمَانَ ﴿ رَبِّ آغَفِرْ لِي وَهَبَ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنَ بَعْدِي إِنَّكَ أَنتَ قَوْلَ أَخِي سَلَيْمَانَ ﴿ رَبِّ آغَفِرْ لِي وَهَبَ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنَ بَعْدِي إِنَّكَ أَنتَ اللهُ عَلَيْ اللهُ خَاسِئًا (١٠) » .

ويأتى قوله ﷺ وَفَذَكَرْتُ قَوْلَ أَخِي سُلَيْمَانَ»: للدّلالة على أنّ مِلْكَ الجنّ والتّصرُّف فيهم

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه البخاري [٤٦١] ومسلم [٤١١].

ولا شك أنّ الله تعالى أوجدهم على صور تخصُهم ثمّ مكَّنهم من التشكُّل في صور مُختلفة فيتمثَّلون في أي صورة شاؤوا أو شاء الله، وكذلك فعل الله تعالى بالملائكة لقوله تعالى ﴿فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَويًّا ﴾[مريم : ١٧]. وكما جاء قوله عَلَيْكُ في رواية البخارى وأُحْيَانًا يَتَمَثَّلُ لِي الْمَلَكُ رَجُلاً فَيُكَلِّمُني».

فيجوز أن يُمكن الله تعالى نبيه محمدا عَلَي من هذا الجنى مع بقائه على صورته التى خُلقَ عليها فيوثَقه كما كان سليمان عليه السّلام يُوثَقهم ويرفع الموانع عن أبصار النّاس فيرونه موثّقا حيثُ يلعب به الغلمان، ويجوز أن يشكّله الله تعالى في صورة جسمية محسوسة فيربطه ويُلْعَبُ به ثمّ بمنعه من الزّوال عن تلك الصّورة التي تشكّل فيها حتى يفعل الله ما همّ به النّبي عَلِي [(1)].

فكان من دلالات هذا الحديث:

( ١ ) أنّ النبى عَلَى له يستخدم الجنّ أصلا كما استخدمه سليمان لكنّه دعاهم إلى الإيمان بالله تعالى وقرأ عليهم القرآن وبلّغهم الرّسالة وبايعهم كما فعل بالإنس.

(٢) أنّ الذى أُوتيه رسول الله ﷺ أعظم ثما أُوتيه سليمان، فإنه استعمل الجنّ والإِنس فى عبادة الله تعالى وحده وسعادتهم فى الدّنيا والآخرة لا لغرض يرجع إليه إلاّ ابتغاء وجه الله تعالى وطلب مرضاته.

(الثّالث) نجاح أصحاب «دعوى الولوج» من الوصول إلى مُدوّنات الإِمام الجليل وكُتُبه ودسّها عليه ليسهل وصولها إلى النّاس وقيمة الشّيء بمصدره.

(الرّابع) إِنّ التّعصُّب للإمام الجليل لا يكون بالتّسليم الكامل بكلّ ما ورد بكتبه وإنّما يكون بواحد من أمرين:

(١) أنّ المصدّق بما جاء عن هذا الفكر من نصوص أشرنا إليها، ما عليه إلاّ أن يقدّم الدّليل على أنّها ليست مدخولة على الشّيخ، وإن كان يعتقد في صحّتها فما وجه الصّحّة في كلام غير مُوثَّق يخالف نصوص الشّرع والدّين وافتقاده الدّليل الذي استند

 <sup>(</sup>١) انظر المفهم للقرطبي [ج ٢ ص ١٤٩].

إليه في ذلك خصوصا وأنّ الأمر يتعلّق بمسائل غيبيّة لا يصحّ فيها إلاّ الصّحيح.

(٢) إِن لم يصادف هذا الكلام دليلا قاطعا من كتاب أو سنّة فإِن كلّ قول يخالف الهدى المحمّدى الرّاشد لابد وأن يُستنكر ويُضرب به عُرض الحائط لما جاء عن صاحب الشّرع عَن هُ وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بِدْعَة ضَلاَلَةٌ (١)». وقوله «مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هَلُو رَدِّ (٢)». وقوله وَمَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هَلُو رَدِّ (٢)». وقوله «مَنْ صَنَعً أَمْرًا عَلَى غَيْرِ أَمْرِنَا فَهُو رَدِّ (٢)».

كما أنّ مثل هذا الخلط يستحيل أن يصدر عن إمام جليل كابن تيمية رحمه الله تعالى والدّليل على ذلك نعرضه من خلال ثلاث مسائل:

(الأولى) أنّ حبّه لدينه وتمسَّكه به جعله طوال حياته يعمل على تنقيته ممّا علق به من شوائب البدع وما لحق به من الخُرَافات والمنكرات تلك التى استفحل أمرها واستشرى خطرها فى عصره رحمه الله تعالى عندما أخذ هذا الجانب شطرا كبيرا من وقته وجهده وتسبّب ذلك فى إلحاق كثير من الأذى والحن به.

ولأنّه اعتبر أنّ فُشُو البدع والخرافات المنكرة في مجتمع ما نذير فنائه ومقدّمة انهياره وكسر شوكته في أعين أعدائه، وما أوردناه ضمن هذا البحث ثمّا هو منسوب إلى شخ الإسلام ومكذوب عليه إنّما يُمثّل النّوع الأخطر من تلك الخرافات التي تضر بالعقيدة وتقود إلى الهلاك والدّمار تلك التي ظل رحمه الله تعالى يحاربها طوال رحلته الطّويلة بلا هوادة ولا لين.

(الثّانية) لقد أثبت المؤرّخون أنّ الكثير من المؤامرات قد حيكت حول ابن تيمية حتى رُمى بالكفر والإلحاد، وزُورت عليه الكتب التى تنال منه، وما كان لمثل ابن تيمية أن يسلم من حقد حاسديه، فكما نيل منه فى حياته كذلك تعرّض تراثه وعلمه لأيدى العابثين بعد وفاته، وحمّلت ألفاظه أكثر ممّا تحتمل ووضعت فى غير موضعها، وهذا ما يذكره صراحة بقوله [وكان قد بلغنى أنّه زُرِّرَ على كتابا إلى الأمير «ركن الدّين الجاشنكير» أستاذ دار السلطان \_يتضمّن عقيدة مُحرَّفة ولم أعلم بحقيقته، لكن علمت أنّه مكذوب وعلمت أنّ أقواما يكذبون على ويقولون للسلطان أشياء (أ)].

وعندما حمل ابن تيمية على الصوفية وغيرهم وأظهر للنّاس ما في طريقتهم من

<sup>(</sup>١) حديث صحيح أخرجه مسلم [٨٦٧].

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري [٢٦٩٧] ومسلم [١٧١٨] وابن ماجه [١١].

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه أبو داود [٢٠٦١].

<sup>(</sup> ٤ ) انظر العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية لابن عبد الهادى [ص ٢٠٩] وكتاب الإمام ابن تيمية وموقفه من التاويل محمد السيد الجليند [ص ٢٠٤].

البدع والخرافات التى يتقربون بها إلى نفوس العامة، عمل هؤلاء وأولئك على إثارة مشاعر النّاس ضدّه ورموه بالتّجسيم والتّشبيه وافتروا عليه عند السلطان ودسُوا عليه من الأراء ما يُشين مذهبه، ففطن الرّجل إلى ذلك وبراً نفسه ممّا نسب إليه في حياته حين قال في مجلس المناظرة الذي عقده له الأمير يوم الاثنين الثّاني من شهر رجب المبارك عام خمس وسبعمائة هجريّة بحضور القضاة والفقهاء:

[أنا أعلم أنّ ناسا يزوِّرُون على كما فعلوا ذلك غير مرّة (١٠)]!!. ويكفى من ابن تيمية أنّه برّاً نفسه سلفا من كلّ شبهة تشين مذهبه أو قول يُخالف هدى الكتاب الكريم والسُّنة الرّاشدة.

(الثّالثة) إِنَّ وقائع التّاريخ لتؤكّد أنّ دخول شيخ الإسلام السّجن كان فرصة سانحة لأعدائه للتّشنيع عليه والتّشفّى منه، ورميه بالتّهم النّكراء، والوشاية به كثيرا لدى الحكّام، حتّى حكم عليه بالحبس في يوم الجمعة ١٠ شعبان عام ٢٢٦ هدثم أصدر سلطان عصره «مرسوما» بإخراج ما عنده من «الأوراق والكتب» في شهر جمادى الآخرة [عام ٧٢٨ه] فأودع بعضها بمكتبة العادلية بدمشق وتوزّع معظمها على الذين حاربوه وكانوا سببا في سجنه [(٢)].

فالأمر (الأوّل) يُؤكّد مدى حرص ابن تيمية على محاربة البدع الدَّخيلة على الدِّين، إلا أن الطبيعة البشرية قد جرت على أنّ كلّ من علا نجمه واشتهر فضله كثر حسّاده ودبّر له النّاقمون عليه، وما أكثر حسّاد ابن تيمية وما أكثر النّاقمين عليه، فإنّ لسان الرّجل وقلمه لم يجعلا له من صدبق لإعلانه الحقّ واضحا، فلم يُدارِ أحدا ولم يعرف النّفاق إلى قلبه سبيلا.

أمّا (الثّاني) فإِنّه يشيرإلى أنّ مثل هذه الدّعاوى وما يتّصل بها من الولوج والتّلبُس إِنّما هي قديمة قدم تراث ابن تيمية زوّرها حسَّادُه عليه حقدا ونيلا من علمه، وليُزجّ به في غياهب السّجون كما فُعل به غير مرّة، وقد أدرك رحمَه الله هذه المؤامرة وأعلن أنّ كلّ ما يُخالف منهج القرآن والسُّنّة فهو ملفّق عليه ومزوّر.

وكذلك الأمر (الثّالث) فإنّه يُبرهن على أنّ ما نُسب إليه أمرٌ يجانبه الصَّواب وأنّه تلفيق لنظريّة ما يسمّى «بولوج الجن جسد الإنس» وإقحامها على مدوّناته ومؤلّفاته، إلى أن أصبحت على مرّ الأيام واقعا مسلّما به في فكر من يقرأ «مجموع الفتاوى» الأمر الذي

<sup>(</sup>١) انظر العُقُّود الدُرِّيُّـة لابن عبد الهادي [ص ١٧١ طبعة أولى ـ دار الفاروق].

<sup>(</sup> ۲ ) انظر تاريخ ابن الوردى [ ۲ / ۲۸٤ ] والعقد الجمان للعيني ـمصوّر بدار الكُتب المصريّة برقم [ ۱۵۸٤ ] تاريخ ـ ورقة رقم [ ۱۳ ] .

يجعلنا نتوجّه من خلال هذا البحث إلى المراكز البحثيّة للسُّنَّة النَّبويّة والهيئات العلميّة والشَّرعيّة وعلى رأسها مجمع البحوث الإسلاميّة بالأزهر الشّريف بالتّوصيّات التّالية:

( أوّلا) إِنّ وجود مثل هذه الأفكار في كُتُب التّراث لتحتاج إلى دراسة الظُّروف والملابسات التّاريخية التي أدّت إلى تسجيل هذا التّحريف في بعض أمهات الكتب خصوصا ما نُسب منها إلى ابن تيمية لتبرئة ساحته من هذا الفكر الدّخيل.

(ثانيا) تنقية كتب التراث من «الفكر الولوجي» المخالف لهدى الكتاب والسُّنة والرّدعليه وكشف خطورته من خلال الدّراسات والأبحاث التي تناقش هذا الفكر و تكشف حقيقته.

إنّ كلّ ما تضمّنه هذا الفكر المريض لا يزيد عن كونه جريمة من جرائم النّصب والاحتيال التى تتوفّر عناصرها بالقصد المتعمّد الذى يستهدف الإضرار بالإسلام العظيم وقيمه الخالدة ممّا يترتب عليه تضليل النّاس والكذب عليهم وخداعهم، إنّ الفارق بين الحقيقة والخرافة في هذه القصّة هو هذا الوهم الذى لا ترتفع قيمة أسهمه دائما إلاّ في سوق المرضى المخدوعين في غيبة من الضّمير والقانون والعلم الصّحيح بحقائق الدّين.

لقد تآمر أهل البدع والخرافات على الشيخ مرتين:

(الأولى) تآمروا على حياته فسلبوه حريته وسجنوه عُدوانا وظُلما.

(والثّانية) عندما تآمروا على علمه مرّة أخرى فحرّفوه وأوغلوا البدعة فيه وهو الأمر الذي مكّنهم من أن يدسُّوا عليه تلك الأفكار التي لا تتّفق أبدا مع ما آمن به من قيم الشّرع والأخلاق والدّين.

(ثالثا) إِنَّ فتح الباب على مصراعيه للكتابة في مسألة الولوج والعلاج على النّحو الذي ينشر فكرها، ويشيع مايدتعي من وسائلها، إِنّما يُعتبر أمرا مخالفا لما هو معلوم من الدّين بالضّرورة، ثمّا يتطلّب مصادرة ما يُتداول من هذه الكتب والأشرطة وتجريم من يتبنّى هذا الفكر قانونا.

#### (الخانهــة)

[وبعد]: فها هو العمل الذي بفضل الله تعالى بدأناه، والقصد الذي لوجهه الكريم ابتغيناه، والسّبيل الذي بتوفيقه سبحانه سلكناه، من أجل أن نضع بين يدى القارىء الكريم تلك الرّيحانة الندية التي امتزجت بعطر السُّنَّة الفوّاح، واستشربت منها هديها الوضّاح واستلهمت من فيضها الخير والصّلاح.

فكان هذا الكتاب الذى تضمنت صفحاته دراسة قرآنية فريدة تبحث في علاقة

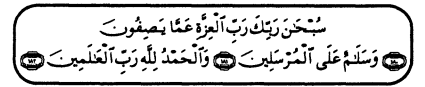
بعض المسائل الغيبية بالسّلوك الإِنساني المرتبط بأحكام الدّين القويم، وتتناول التّعريف بالمنهج الصّحيح للوقاية من أذى الجنّ ومسّ الشّيطان، والاحتراز من السّحر والحسد والرُقية من عين الإنسان.

فجاء البحث على هذا النّحو الذى شاءه الله تعالى وارتضاه وأثمَّه بتوفيقه وهُدَاه، عندما تحرّينا فيما قدمناه فيه من مسائل حُسْنَ الفَهم عن كتاب الله تعالى وسُنَّة رسوله الأكرم عَلَيْ فإذا كان القلم قد شطّ بنا أو زلّ الفهم منّا، فإنّا نستغفر الله ونستغفره على كلّ حال، على أمل أن يمن علينا سبحانه بمن يدلنا على أوجه القصور فيما قدمنا أو يُصحّح لنا ما نكون فيه قد أخطأنا ولا كمال إلا لله سبحانه.

ولقد أعجبنى العماد الأصفهانى حين قال: [إِنّى رأيت أنّه لا يكتب إِنسان كتابًا فى يوم إِلاّ قال فى غده: لو غير هذا المكان لكان أحسن، ولو زيد كذا لكان يُستحسن، ولو قدم هذا المكان لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر وهو دليل على استيلاء النقص على جميع البشر].

وليس لنا في مقابل هذا إلا أن نقول إن ما بين يدى القارىء إنّما هو نتاج ما وفقنا الله تعالى إليه وأعاننا عليه وأكرمنا به وأطال لنا العمر حتّى انتهينا من تحريره وإعداده في صبيحة اليوم الأغرّ المبارك الثّاني من شهر جُمَادَى الأُولَى ٢٧ ٤ ١هـ الموافق ليوم الاثنين التّاسع والعشرين من شهر مايو ٢٠٠٦م، فإن كنّا قد أصبنا فذلك الفضل من الله، وإن كنّا قد قصّرنا فالله تعالى نرجو وإليه نضرع، أن يغفر بعفوه زلاّتنا، وأن يقيل بفيض كرمه وإحسانه معذرتنا.

وفى الختام نسأل الله تعالى أن يرزقنا العلم النَّافع والقلب الخاشع والفقه الشَّافع، وأن يتقبّل أعمالنا ويبلَغنا ثمّا يرضيه آمالنا وأن يختم لما بخاتمة السّعادة إنّه سبحانه وتعالى نعم المولى ونعم النصير وصلى الله وسلم وبارك على رسولنا الأكرم محمّد خير الأصفياء وسيد الأوفياء وعلى آله وصحبه إلى يوم الدّين.



[الصَّافَات: ١٨٠ ـ ١٨٢]

المؤليف

#### الهصادر العلمية

#### والمراجع الفقمية للكتاب

#### (أولاً ) ـ القرآن الكريم وعلو مه:

- (١) الجامع لأحكام القرآن لمحمد بن أحمد الأنصارى القُرطبي الهيئة المصرية العامة للكتاب. القاهرة (الطبعة الثّالثة -١٣٨٧هـ).
- ( ٢ ) تفسير الفخر الرّازي المشتهر بالتّفسير الكبير للإِمام محمد فخر الدّين الرّازي ـ دار الفكر بيروت (الطّبعة الثّالثة ـ ٥ ٠ ٤ ١هـ ) .
- (٣) التفسير الكبير للإمام تقى الدين أحمد بن تيمية \_ دار الكتب العلمية \_بيروت. (الطبعة الأولى \_ ٨ ١٤ هـ).
  - (٤) تفسير المنار للسيّد محمد رشيد رضا ـ طبعة الهيئة العامة للكتاب (١٩٧٣م).
- (٥) أحكام القرآن لأبي بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي تحقيق محمد على البجاوى دار المعرفة بيروت.
- (٦) في ظلال القرآن للشّيخ سيدقطب دار الشّروق القاهرة (الطّبعة السّابعة ١٣٩٨ه).
  - (٧) تفسير المعوِّذتين لابن القيّم-المكتبة السّلفية (الطبعة السّادسة ٠٠٤ هـ).

### (ثانيًا) ـ كتب الحديث وعلو مه:

- (٨) فتح البارى شرح صحيح البخارى لابن حجر العسقلاني ـ الطّبعة الثّانية.
- (٩) صحيح مسلم بشرح محيى الدّين بن شرف النّووى \_ دار الحديث القاهرة. (الطّبعة الرّابعة ٢ ٢ ٢ هـ).
  - (١٠) سنن الإمام أبي داود \_ دار الحديث القاهرة (الطّبعة الأولى \_ ٠ ٢ ١ ١ هـ).
- ( ١ ١ ) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي للإمام أبي العلا المباركفوري دار الحديث القاهرة. (الطّبعة الأولى ١٤٢١هـ).
- ( ١ ٢ ) المسند للإمام أحمد بن حنبل-شرح أحمد محمد شاكر وحمزة أحمد الزّين دار الحديث القاهرة (الطّبعة الأولى ـ ١ ٢ ٤ ١ هـ) .
- (١٣) صحيح ابن ماجه القزويني للشّيخ ناصر الدّين الألباني. مكتبة المعارف للنّشر ـ الرّياض (الطّبعة الأولى ـ ١٤١٧هـ).
- ( ٤ ١ ) المستنبوك للإمام الحاكم النّيسابوري \_ دار الفكر (الطّبعة الأولى ـ ٢ ٢ ٤ ١ هـ) .
  - ( ١٥ ) الموطَّأ للإمام مالك ـ مكتبة المجلَّد العربي القاهرة. (الطَّبعة الأولى ـ ٢ ٢ ٢ ١ هـ).
    - (١٦) غريب الحديث لأبي عبيد الهروى ـ مجمع اللغة العربية (طبعة ـ ٤ ٠ ٤ ١ هـ).
- (١٧) المُفْهِم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم للإمام القرطبي دار ابن كثير دمشق (الطّبعة الثّانية ١٤٢هـ) .

(١٨) صحيح الجامع الصغير وزيادته محمّد ناصر الدّين الألباني المكتب الإسلامي بيروت الطبعة الثّالثة - ٨ • ١٤ هم .

### (ثالثًا) ـ كتب أصول الفقـه:

( 19 ) أعلام الموقعين عن ربّ العالمين لابن القيّم - مراجعة طه عبد الرّءوف سعد - مكتبة الكليّات الأزهرية القاهرة (طبعة - 1979).

(٢٠) أصول الفقه للشّيخ محمد أبي زهرة - دار الفكر العربي القاهرة (طبعة - ١٣٧٧ هـ).

#### (رابعًا) ـ كتب الفقه وقواعده:

- ( ٢١) فيض القدير شرح الجامع الصّغير للمناوى ـ المكتبة التّجارية الكبرى القاهرة (طبعة ـ ١٣٥٦هـ).
- (٢٢) حجّة الله البالغة ـ شاه ولى الله بن عبد الرّحيم الدّهلوى ـ دار التّراث القاهرة (الطّبعة الأولى ـ ١٣٥٥هـ).
- (٢٣) سُبُل السّلام بشرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام محمد بن إسماعيل الصّنعانى دار إحياء التّراث العربي (الطّبعة الرّابعة ١٣٧٩هـ).
  - (٢٤) المحلَّى لابن حزم الأندلسي تحقيق أحمد محمد شاكر (طبعة دار الفكر).
- (٢٥) الإبداع في مضار الابتداع الشّيخ على محفوظ دار الاعتبصام القاهرة (الطّبعة السّابعة ١٣٧٥ هـ).
- (٢٦) زاد المعاد في هدى خير العباد لابن القيّم تحقيق شعيب الأرنؤوط مكتبة المنار الإسلامية (الطّبعة الرّابعة عشر ٧ ١٤ هـ).
  - (٢٧) المغنى للعلامة أبي محمد عبد الله بن قدامة. مكتبة الرّياض (طبعة ١٠١هـ).
- (٢٨) المنهل العذب المورود شرح سُن الإمام أبى داود للشيخ محمود خطّاب مطبعة الاستقامة القاهرة (الطّبعة الأولى ١٣٥١هـ).

## (خامسًا) ـ كتب التّاريخ والأدب:

- ( ٢٩ ) العقد الفريد \_أحمد بن محمد بن عبد ربّه الأندلسي \_طبعة دار الفكر.
- (٣٠) عيون الأخبار لابن قُتيبة ـ الهيئة المصرية للكتاب القاهرة (طبعة ـ١٩٧٣).
- (٣١) تلبيس إبليس-أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزى البغدادى. إدارة الطّباعة المنيرية (الطّبعة الثّانية ـ ١٣٦٨هـ).
- (٣٢) جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي ـ دار الفجر للتّراث القاهرة (الطّبعة الأولى ٢٣) .
- (٣٣) كتاب العظمة لأبي الشّيخ محمّد بن حيَّان الأصبهاني \_ مكتبة القرآن القاهرة.

- (٣٤) آكام المرجان في أحكام الجان لبدر الدّين الشّبلي مكتبة ابن سينا (٠٠٠م).
- (٣٥) العقود الدُّرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية لابن عبد الهادى تحقيق الشَّيخ محمَد حامد الفقى مطبعة أنصار السُّنة المحمَدية (١٩٣٨)
- (٣٦) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين لابن القيم \_ تحقيق الشيخ محمد حامد الفقى \_ مطبعة المنار القاهرة (طبعة \_ ١٣٧٥هـ).
- (٣٧) إغاثة اللّهفان من مصائد الشّيطان لابن القيّم مكتبة المجلد العربى القاهرة (الطّبعة الأولى).
- (٣٨) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لابن القيم مكتبة الفاروق الحديثة القاهرة.
  - ( ٣٩) كتباب الروح لابن القيم. مكتبة محمد صبيح القاهرة (الطّبعة الثّالثة ١٣٨٦ هـ).
- ( ٤٠) الوابل الصيّب من الكلم الطيّب لابن القيم مطابع المخت الإسلامي القاهرة ( الطّبعة الخامسة ١٤٠ هـ) .
- ( ٤١) تهذيب الأخلاق لابن حزم -ضبط وتحقيق عبد الرّحمن محمّد عثمان ـ المكتبة السّلفية المدينة المنورة (طبعة ١٩٧٠).

#### (سادسًا) ــ معاجم اللغة:

- ( ٤٢ ) المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم \_ محمد فؤاد عبد الباقى \_ دار الحديث بالقاهرة ( طبعة \_ ٧ ١٤ هـ ) .
  - (٤٣) لسان العرب لابن منظور المصرى (طبعة دار المعارف القاهرة).
  - ( ٤٤ ) المعجم العربي الأساسي-لاروس. المنظمة العربيّة للتّر بية والثّقافة والعلوم.
    - (٤٥) مختار الصّحاح لمحمد بن أبي بكر الوّازي (طبعة المطابع الأميرية ـ ٩ ٣٢ هـ).
- (٤٦) معجم المصطلحات والألفاظ الفقهيّة للدّكتور محمود عبد الرحمن عبد المنعم ـ دار الفضيلة القاهرة (الطبعة الثّانية ـ ١ ١ ٤ هـ).

#### (سابعا) ـ الغتـاوس:

- (٤٧) مجموع فتاوى ابن تيمية ـ دار الوفاء القاهرة ( الطّبعة الأولى ـ ٨ ١٤ هـ) .
- ( ٤٨ ) كتاب الفتاوي للإمام الأكبر محمود شلتوت شيخ الأزهر \_دارالشّروق القاهرة ( الطّبعة السّابعة \_ ٤٩٧ ) .
- ( ٤٩) أحسن الكلام في الفتاوى والأحكام للشّيخ عطية صقر ـ المكتبة التّوفيقية ـ القاهرة .

#### \*\*\*

### مصنفات الكتاب وتبويباته

- \* اعتماد المادة العلمية للكتاب من الأزهر الشريف (٤).
  - \* تقديم الكتاب (٥).

(الكتاب الأول)

### المنهج التطبيقي لمواجهة المسلم مع الشيطان

(التّوجّه الأول)

#### المقدّمات الضّرورية للوقاية والحفظ

(أولا) ليس للشّيطان سُلطان على الذين آمنوا: ( ٩ - ١٥).

(ثانيا) سلاح المؤمن في مواجهة الشّيطان علم يتفقّه فيه:

تعريف علم الفقه (١٧) الأمر التكليفي (١٩) أنواع الأحكام الشّرعية (٢١) فرض العين (٢٢) فرض الكفاية (٢٣) فضل طلب العلم (٢٥) رفع العلم من أشراط السّاعة (٢٨) ضياع الدّين بين جاهل ومُتعالم (٣٤) خُطورة التّقوُّل في الدّين بين جاهل ومُتعالم (٣٤) خُطورة التّقوُّل في الدّين بغير علم (٣٨) لا يستحيى المرء عندما يُسأل أن يقول لا أدرى (٣٩).

### [ملحق تعريفي في أصول الفقه]

استمداد علم أصول الفقه (٤٣) تعريف الحكم الشّرعى (٤٤) الواجب (٤٦) المندوب (٤٨) الخرام (٥٠) المكروه (٥١) المباح (٥٣) أدلة الأحكام الشَّرعية (٥٣) القرآن الكريم (٤٥) السُّنة المطهّرة (٤٥) السُّنة القولية (٥٥) السُّنة الفعلية (٥٥) حُجَيَّة السُّنة المحار (٥٠) المستحسان (٥٩) الاستحسان (٢٦) المصالح المرسية (٦٣) سدّ الذَّرائع (٥٥).

### (ثالثا) خير ما ألقى في القلب اليقين :

(١) الاحتياط المتوافق مع شرع الدّين وضرورة الأخذ باليقين:

تدبُّر القرآن وفهم آياته (٧٣) تدبُّر آيات الخالق في الآفاق (٧٤) العمل بموجب العلم (٧٥) علم اليقين (٧٨) .

(٢) عدم الغلو في العبادة والتوسُّط في أمور التقرُّب والطاعة:

النهى عن الغلو في الدين ( ٨٠) خطورة التشدُّد في أمور الدين ( ٨٦) التوسُّط والاعتدال في العبادة ( ٨٣) أوامر الدين بين الإفراط والتفريط ( ٨٦) خير هذه الأُمّة النّمط

الأوسط (٨٨) شريعة الإسلام بين التيسير والتعسير (٩٠) المشقة تجلب التيسير (٩١) الرخصة الحقيقية (٩٥) الرخصة المجازية (٩٦) الصلة بين الرخصة ورفع الحرج (٩٦) العزيمة (٩٨).

(التّوجُّه الثّــانى) التّوقى والاحتراز من غوائل الشّيطان (القسم الأول)

(أولا) الاستعاذة من الوساوس والنّزغات:

الاستعاذة في حياة المسلم وقاية وعلاج (١٠١) النفس وما جُبلت عليه من شر (١٠١) النفس المطمئنة (١٠٤) النفس اللوّامة (١٠٥) النفس الأمّارة بالسّوء (١٠٠) الشّيطان المتمثّل شرّه في وسوسته وإغوائه (١٠٧).

(ثانيا) الاستعاذة في كلام العرب (١٠٨).

(ثالثا) الاستعاذات الواجبة والمستحبّة في الجوانب التّعبُّديّة:

الاستعاذة أوّل الصّلاة (١١٢) الاستعاذة عند تلبيس القراءة (١١٣) الاستعاذة عند قراءة القرآن (١١٤) الاستعاذة من أربع عند قراءة القرآن (١١٤) الاستعاذة من أربع (١١٨) الاستعاذة من عذاب القبر (١١٨) الاستعاذة من فتنة الحيا (١١٨) الاستعاذة من فتنة الحيا (١٢٨).

## (رابعا) استعاذات اليوم الموظفة:

الاستعاذة عند النّوم (١٢٢) الاستعاذة عند الرُّويا يكرهها (١٢٢) الاستعاذة عند إرادة قضاء الحاجة (١٢٣) الاستعاذة عند السّفر (١٢٥) الاستعاذة عند نزول المنزل (١٢٦) الاستعاذة عند رؤية الرَّيح والغيم (١٢٧) الاستعاذة عند سماع نهيق الحمار (١٢٨).

### (خامسا) الاستعاذة من أعمال القلب وفتن الصدر:

الاستعادة من فتنة الصّدر ( ١٣١) الاستعادة عند الغضب ( ١٣٢) الاستعادة من الأربع ( ١٣٢) الاستعادة من علم لا ينفع ( ١٣٣) الاستعادة من قلب لا يخشع ( ١٣٥) الخشوع الباطني ( ١٣٦) الخشوع الظاهري ( ١٣٧) الاستعادة من نفس لا تشبع ( ١٣٩) ليس الغني من كثرة العَرَض ( ١٤٤) الاستعادة من دعاء لا يُستجاب ( ١٤٥) خفض الصّوت بالدّعاء ( ١٤٥) الدّعاء في الرّخاء ( ١٤٩) دعوة المؤمن لا يرد ( ١٥١) دعوة المظلوم والمسافر والوالدين ( ١٥٥) يُستجاب لنا في اليهود ( ١٥٥) ).

### [ما يمنع استجابة الدّعاء]:

كسب المال الحرام ( 104) ترك الفروض والواجبات ( 104) ترك الأمر بالمعروف ( 109) الاستعجال في الإجابة ( 100) الدّعاء بإثم أو قطيعة رحم ( 107) الاعتداء في الدّعاء ( 104) الغفلة عن ذكر الله تعالى ( 104) عدم العزم في المسألة ( 109) تخصيص الدّاعي نفسه بالدّعاء ( 170) دعاء الإنسان على نفسه وأهله ( 170).

(سادسا) الاستعاذة من أمراض النّفس:

الاستعادة من الذَّلة (171) الاستعادة من الجبن (177) الاستعادة من الخيانة (177). (سابعا) الاستعادة من سوء الأخلاق:

الخلق الحسن والسيىء (١٦٤) الاستعاذة من الغيبة (١٦٦) النّميمة (١٦٨) الكذب (١٦٩) خطورة التّعامل بوجهين (١٧٢) ظن السّوء (١٧٢) الغشّ (١٧٣) الكبُسر (١٧٤) الكبُسر بين المهابة والتّواضع (١٧٧) الظّلم (٧٨) دعوة المظلوم لا تردّ (١٨٠) عقوق الوالدين (١٨١).

## (ثامنا) الاستعاذة من هموم النّفس وعجزها:

الاستعادة من الهم والحزَن (١٨٥) الاستعادة من العجز والكسل (١٨٦) الاستعادة من الكفر والضّلال (١٨٧) الاستعادة من الحور بعد الكور (١٨٧) الاستعادة من الشّقاق والنّفاق (١٨٨).

# (تاسعا) الاستعاذة من مصائب الدّنيا:

المصائب امتحان واختبار ( ١٩٠) الاستعاذة من التّرديّ والهدم ( ١٩٢) الاستعاذة من فُجَأة النّقمة وزوال النّعمة ( ١٩٣) الاستعاذة من جهد البلاء ودرك الشّقاء ( ١٩٣) .

(عاشرا) الاستعاذة من فتن الدّنيا (١٩٤-١٩٧).

(حادى عشر) الاستعاذة من شرّ فتنة المال:

تعسَ عبدُ الدّينار (١٩٨) شرّ الكسب المال الحرام (٢٠٢) شرّ المال كسب الرّبا (٢٠٣) الاستعاذة من الشُّحَ الاستعاذة من فتنة الفقى (٢٠٠) الاستعاذة من الشُّحَ والبخل (٢٠٨) الاستعاذة من غَلَبة الدَّين (٢١١) الاستعاذة من فتنة الجوع (٢١٤) الاستعاذة من الطُّمَع (٢١٤).

(ثاني عشر) الاستعاذة من سيىء الأسقام:

المرض الحقيقي والمجازى (٢١٦) الاستعاذة من الأمراض المزمنة (٢١٧) الاستعاذة من

العلّة والألم (٢١٨) الاستعاذة من الجنون (٢٢٠) الاستعاذة من أرذل العمر (٢٢٠) طول العمر مع حسن العمل (٢٢٠).

(ثالث عشر) الاستعاذة من شرّ ما خلق:

الشّر نتاج شيطاني (٢٢٤) الاستعاذة من عين الجان (٢٢٦) الاستعاذة من غَلَبة الرّجال (٢٢٧) الاستعاذة من غَلَبة العدوّ (٢٢٧)..

(رابع عشر) الاستعاذة من سوء القضاء:

الرَضا بقضاء الله من كمال الإيمان (٢٢٨) الاستعاذة من المأثم والمغرم (٢٢٩) الاستعاذة من شرّ العمل (٢٣١).

(خامس عشر) الاستعاذة من هول ما بعد الموت:

١ ـ الاستعاذة من تخبط الشيطان عند الموت (٢٣٣)

٢ ـ الاستعاذة من فتنة القبر وعذابه ( ٢٣٤).

(القسم الثّاني)

## ما يُعتصم به من الشّياطين ويُحترز به من شرورهم

الاحتراز بذكر الله تعالى (٢٣٧) أفضل الذكر (٢٣٨) الإقلاع عن المعاصى (٢٣٩) أثر التسمية فى ردّ كيد الشيطان (٢٤٠) الاحتراز من أذى الجنّ والسّحر بقراءة المعوّذتين (٢٤٢) سورة البقرة تحُول دون سحر السّحرة (٣٤٣) الأذان الشّرعى يحول دون أذى الجنّ وشرّهم (٤٤٢) إمساك فضول النّظر والكلام (٢٤٥) الوضوء والصّلاة من أعظم ما يُحترز به (٢٤٦) دوام طهارة المرأة يمنع إيذاء الشّيطان لها (٢٤٦).

(الكتاب الثاني)

نحو العلاج الأمثل للوقاية من أذى شياطين

الإنس والجن

(أولا) ـ مقدّمة تعريفيّة عن العلاج النّبوس

موض الأبدان (٢٤٧) كلّ داء وله دواء (٢٤٩) الطبيب ضامن (٢٥١) أمراض القلوب (٢٥٣) الصّلاة نور وشفاء (٢٥٣) الصّيام تهذيب للنفوس (٢٥٤) في القرآن شفاء وهدى للمؤمنين (٢٥٥) سورة الفاتحة (٢٥٨) سورة البقرة سنام القرآن (٢٥٨) آية الكرسي الحافظة من كلّ شر (٢٥٨) خواتيم سورة البقرة حصن حصين (٢٥٩) المعودات رقية السّماء لأهل الأرض (٢٥٩).

## (ثانيا) ـ السَّدر بين الحقيقة والتَّخييل

مقدّمة تعریفیّة (۲۲۳) السّحر فی القرآن الکریم (۲۲۵) سحر الیهودی للنّبی ﷺ (۲۲۳) ماذاعن لبیدالسّاحر (۲۷۱) هدیه ﷺ فی علاج مرضه بالسّحر (۲۷۲) حقیقة السّحر فی الکتاب والسَّنَّة (۲۷۳) بعض أنواع السّحر (۲۷۵) تأثیر السّحر علی المسحور (۲۷۷) السّیطان یسحر للإنسان (۲۸۱) حکم العمل السّحر (۲۸۲) حرمة الذّهاب إلی السّحرة (۲۸۳) الوقایة من السّحر (۲۸۲).

#### ■ الاحتراز من السّحر:

- (١) التّحصُّن من السّحر بذكر الله تعالى وآياته (٢٨٤).
  - (٢) مباشرة بعض الأعمال اليقينية مثل:

الاصطباح بالتّمر سبعا (٢٨٦) خصوصية السّبع من الأعداد (٢٨٨) دفن الشّعر وقُلامات الأصابع (٢٨٩).

## ■ العلاج من السّحر:

استخراج السّحر وإبطاله ( ٢٩٠) استفراغ المحل الذي يصل إليه السّحر (٢٩٢) حكم حلّ السّحر عن المسحور (٢٩٤) كيفيّة حلّ السّحر (٢٩٥) المأخوذ عن زوجته المشكلة والحلّ (٢٩٦) الفرق بين المعجزة والكرامة والسّحر (٢٩٨).

#### (ثالثا) ـ المسد تلك العداوة الفاجرة في قلب الإنسان

الحسد الحقيقى والمجازى (٢٩٩) لا حسد إلا فى اثنتين (٣٠٠) الحسد شر مركوز فى طبع صاحبه (٣٠٠) كراهية الحاسد لخير الناس (٣٠٣) الفرق بين الحسد والغبطة (٣٠٥) ليس أسوأ من حسد اليهود للمسلمين (٣٠٦).

### ما يندفع به شر الحاسد عن الحسود:

التعوُّذ بالله تعالى من شرّ كلّ حاسد (٣٠٨) تقوى الله تعالى (٣٠٩) التسليم بأنّ ما أصاب المرء لم يكن ليُخطئه (٣٠٩) التوكُّل على الله تعالى (٣١٠) التوبة إلى الله من الذّنوب (٣١١) كثرة الصّدقة والإحسان (٣١١) الإحسان إلى الحاسد (٣١١).

### (رابعـا) ـ عين الإنس والجان والرّقية منهما

مقدّمة تعريفيّة (٣١٤) نظرة الجنّ وحسده للإنسان (٣١٦) عين الإنس وكيف تُؤثر في المعين (٣١٦) الفرق بين العين والحسد (٣١٨) دفع شرّ العين بالرّقية (٣١٩) أقسام الرُّقي (٣٢٠).

### العناصر المؤثرة في الرّقيبة:

■ ما يستحبّ في الرّاقي (٣٢٠).

#### ■ المرقى بــه:

أن تكون الرقية بكلام الله عز وجل ( ٣٢١) حكم تعليق السَمائم والتَحويطة والحجاب ( ٣٢١) الرقية بالمعوذتين ( ٣٢٤) أمّ القرآن رقية من كلّ شيء ( ٣٢٥) الرقية بالمأثور عن النّبي عَلَي ( ٣٢٦) أن تكون الرقية باللّسان العربي ( ٣٢٦) اليقين في أن الرقية لا تؤثر بذاتها ( ٣٢٧).

# ■ المرقى منــه:

الرقية من العين ( ٣٢٩) رقية المريسض ( ٣٣٠) الرقية من كلّ ذى سُمُّ ( ٣٣١).

#### ■ العلاج من العين:

التّحصَّن بالآيات والأذكار (٣٣٣) الاستغسال للمعين (٣٣٤) كيفيّة غسل العائن (٣٣٧) كيفيّة صبّ الماء على المعين (٣٣٧) الحكمة من استغسال العائن للمعين (٣٣٧).

## ■ الآداب المتعلقة بالرُّقية:

النفث والمسح باليد (٣٣٩) حكمة النفث حال الرُّقية (٣٤٠) المسح في الرُّقية باليد اليمنى (٣٤١) التبريك على الشّىء عند رُؤيته (٣٤٢) ماذا يُفعل بالعائن؟ (٣٤٣) سترمحاسن من يُخَافُ عليه من العين (٤٤٤) العلاقة بين العين الحاسدة والنفس الحاقدة (٣٤٥).

## (خا مسا) ـ المسّ الشّيطانى والتَّوقّي منه

المسَ الشّيطاني بين الحقيقة والمجاز (٣٤٧) المسّ في اللّغة (٣٤٨) هل المسّ هو الصّرع ؟ (٣٤٩) معنى المسّ في كتاب الله تعالى (٣٥٣).

### حالات الهسّ التي وردت في كتاب الله تعالى:

مسَ الإغواء والإضلال (٣٥٦) وسوسة الصّلاة (٣٥٧) وسوسة الشّك والتّردُّد (٣٥٨) وسوسة النّزغ والإغراء (٣٥٨) الصَّرْع النّفسي (٣٦٠) مسّ الشّيطان بالمرض (٣٦١).

### دعوى التلبس بالجن مرض نفسى:

تعريف الأمراض النفسية (٣٦٦) المدخل إلى المرض النفسى (٣٦٧) الهستيريا التحولية

(٣٦٩) أعراض مرض الهستيريا (٣٧٠) مس الخبل والجنون (٣٧٢) الصَّرْع العضوى (٣٧٤) أعراض مرض الصَّرْع (٣٧٦) الصَّرْع العام (٣٧٧) الفروق العلمية بين نوبة العَرْع ونوبة الهستيريا (٣٧٨) هل يستطيع الشّيطان أن يصرع النّاس؟ (٣٧٩) حديث إفاقسة المصروع موضوع (٣٨٠) الجنّ لا يمسّ الإنسان بنصّ القرآن (٣٨٣).

المس لا يكون بولوج الجن جسد الإنس (٣٨٥) مخالفة تأويل كلمة «المس» لحقيقة اللفظ (٣٨٦) نقض ما ادعوا أنه أدلة من السُنَّة المطهَرة (٣٩٠) العلاج بالقرآن انحراف به عن وجهته الصحيحة (٣٩٥) اعتقاد الولوج مؤامرة مدبرة ضد الإسلام (٣٩٨).

■ خطورة تأويل أحاديث النّبي ﷺ على غير وجهها الصّحيح:

حدیث صفیّة أمّ المؤمنین ( ۰۰ ٤ ) حدیث عشمان بن أبی العاص ( ۲۰ ٤ ) حدیث أبی سعید الخدری ( ۵۰ ۵ ) حدیث أنس بن مالك ( ۲۰ ۷ ) حدیث أبی الیسر ( ۲۰ ۵ ) .

■ التّعامل مع الجنّ ضلالة عصرية:

وهم اسمه تحضير الجنّى (٤٠٨) كيف يكتشف الدّجالون أنّ المريض ملبوس بالجنّ (١٠٠) أكذوبة قسراءة القسرآن على الماء لحلّ السّحر وكشف المسّ (٤١٣) عدم جواز تخصيص آيات بعينها لعلاج مرض معيّن (٤١٦) الأثار السّلبية من شيوع بدعة الولوج (٢٠٠) عقيدة الإمام ابن تيمية في الولوج بين الحقيقة والتّلفيق (٢٢٤).

- التوصيًات الخاتمة للبحث (٢٩٩).
- المصادر العلميّة والمراجع الفقهيّة للكتاب ( ٤٣١ ـ ٤٣٣).
  - مصنفات الكتاب وتبويباته (٤٣٤ ـ ٠ ٤٤).

## [كتب للمؤلف]

- \* قبس من هدى الصّلاة ـ طبعة رابعة .
  - \* روح الصلاة ـ طبعة أولى .
- بعد الحجّة والبرهان في الحكمة من خلق الملائكة والجان ـ طبعة أولى.
  - خقه الدّين بين التعلّم والتّعليم طبعة أولى .
    - بد مقاصد الطّهارة في الإسلام تحت الطبع .
    - \* أدبيّات الجنس في الإسلام تحت الطبع.

